
opusdei.org

«Laudato si'»,
l'enciclica di Papa
Francesco sulla cura
della "casa comune"

E' stata presentata a Roma la
seconda enciclica di Papa
Francesco. Il testo che forniamo
qui di seguito, offre una visione
d'insieme per la lettura e
permette di individuare le linee
di fondo dell'enciclica.

26/06/2015



Leggi l'enciclica sul sito della Santa
Sede

«Laudato si'» (Scarica in PDF)

Questo testo offre uno strumento di
supporto per una prima lettura
dell’Enciclica, aiutando a coglierne lo
sviluppo d’insieme e a individuarne
le linee di fondo. Le prime due
pagine presentano la Laudato si’ nel
suo insieme, poi ogni pagina
corrisponde a un capitolo, ne indica
l’obiettivo e ne riproduce alcuni
passaggi chiave. I numeri tra
parentesi rinviano ai paragrafi
dell’Enciclica. Nelle ultime due
pagine è riportato per intero il
sommario.

Uno sguardo d’insieme

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_it.pdf


«Che tipo di mondo desideriamo
trasmettere a coloro che verranno
dopo di noi, ai bambini che stanno
crescendo?» (160). Questo
interrogativo è al cuore della
Laudato si’, l’attesa Enciclica sulla
cura della casa comune di Papa
Francesco. Che prosegue: «Questa
domanda non riguarda solo
l’ambiente in modo isolato, perché
non si può porre la questione in
maniera parziale», e questo conduce
a interrogarsi sul senso dell’esistenza
e sui valori alla base della vita
sociale: «Per quale fine siamo venuti
in questa vita? Per che scopo
lavoriamo e lottiamo? Perché questa
terra ha bisogno di noi?»: se non ci
poniamo queste domande di fondo –
dice il Pontefice – «non credo che le
nostre preoccupazioni ecologiche
possano ottenere effetti importanti».

L’Enciclica prende il nome
dall’invocazione di san Francesco,
«Laudato si’, mi’ Signore», che nel



Cantico delle creature ricorda che la
terra, la nostra casa comune, «è
anche come una sorella, con la quale
condividiamo l’esistenza, e come una
madre bella che ci accoglie tra le sue
braccia» (1). Noi stessi «siamo terra
(cfr Gen 2,7). Il nostro stesso corpo è
costituito dagli elementi del pianeta,
la sua aria è quella che ci dà il
respiro e la sua acqua ci vivifica e
ristora» (2).

Ora, questa terra, maltrattata e
saccheggiata si lamenta e i suoi
gemiti si uniscono a quelli di tutti gli
abbandonati del mondo. Papa
Francesco invita ad ascoltarli,
sollecitando tutti e ciascuno – singoli,
famiglie, collettività locali, nazioni e
comunità internazionale – a una
«conversione ecologica», secondo
l’espressione di san Giovanni Paolo
II, cioè a «cambiare rotta»,
assumendo la bellezza e la
responsabilità di un impegno per la
«cura della casa comune». Allo stesso



tempo Papa Francesco riconosce che
«Si avverte una crescente sensibilità
riguardo all’ambiente e alla cura
della natura, e matura una sincera e
dolorosa preoccupazione per ciò che
sta accadendo al nostro pianeta» (19),
legittimando uno sguardo di
speranza che punteggia l’intera
Enciclica e manda a tutti un
messaggio chiaro e pieno di
speranza: «L’umanità ha ancora la
capacità di collaborare per costruire
la nostra casa comune» (13); «l’essere
umano è ancora capace di
intervenire positivamente» (58);
«non tutto è perduto, perché gli
esseri umani, capaci di degradarsi
fino all’estremo, possono anche
superarsi, ritornare a scegliere il
bene e rigenerarsi» (205).

Papa Francesco si rivolge certo ai
fedeli cattolici, riprendendo le parole
di san Giovanni Paolo II: «i cristiani,
in particolare, avvertono che i loro
compiti all’interno del creato, i loro



doveri nei confronti della natura e
del Creatore sono parte della loro
fede» (64), ma si propone
«specialmente di entrare in dialogo
con tutti riguardo alla nostra casa
comune» (3): il dialogo percorre tutto
il testo, e nel cap. 5 diventa lo
strumento per affrontare e risolvere
i problemi. Fin dall’inizio Papa
Francesco ricorda che anche «altre
Chiese e Comunità cristiane – come
pure altre religioni – hanno
sviluppato una profonda
preoccupazione e una preziosa
riflessione» sul tema dell’ecologia (7).
Anzi, ne assume esplicitamente il
contributo, a partire da quello del
«caro Patriarca Ecumenico
Bartolomeo» (7), ampiamente citato
ai nn. 8-9. A più riprese, poi, il
Pontefice ringrazia i protagonisti di
questo impegno – tanto singoli
quanto associazioni o istituzioni –,
riconoscendo che «la riflessione di
innumerevoli scienziati, filosofi,
teologi e organizzazioni sociali [ha]



arricchito il pensiero della Chiesa su
tali questioni» (7) e invita tutti a
riconoscere «la ricchezza che le
religioni possono offrire per
un’ecologia integrale e per il pieno
sviluppo del genere umano» (62).

L’itinerario dell’Enciclica è tracciato
nel n. 15 e si snoda in sei capitoli. Si
passa da un ascolto della situazione a
partire dalle migliori acquisizioni
scientifiche oggi disponibili (cap. 1),
al confronto con la Bibbia e la
tradizione giudeo-cristiana (cap. 2),
individuando la radice dei problemi
(cap. 3) nella tecnocrazia e in un
eccessivo ripiegamento
autoreferenziale dell’essere umano.
La proposta dell’Enciclica (cap. 4) è
quella di una «ecologia integrale, che
comprenda chiaramente le
dimensioni umane e sociali» (137),
inscindibilmente legate con la
questione ambientale. In questa
prospettiva, Papa Francesco propone
(cap. 5) di avviare a ogni livello della



vita sociale, economica e politica un
dialogo onesto, che strutturi processi
decisionali trasparenti, e ricorda
(cap. 6) che nessun progetto può
essere efficace se non è animato da
una coscienza formata e
responsabile, suggerendo spunti per
crescere in questa direzione a livello
educativo, spirituale, ecclesiale,
politico e teologico. Il testo termina
con due preghiere, una offerta alla
condivisione con tutti coloro che
credono in «un Dio creatore
onnipotente» (246), e l’altra proposta
a coloro che professano la fede in
Gesù Cristo, ritmata dal ritornello
«Laudato si’», con cui l’Enciclica si
apre e si chiude.

Il testo è attraversato da alcuni assi
tematici, affrontati da una varietà di
prospettive diverse, che gli
conferiscono una forte unitarietà:
«l’intima relazione tra i poveri e la
fragilità del pianeta; la convinzione
che tutto nel mondo è intimamente



connesso; la critica al nuovo
paradigma e alle forme di potere che
derivano dalla tecnologia; l’invito a
cercare altri modi di intendere
l’economia e il progresso; il valore
proprio di ogni creatura; il senso
umano dell’ecologia; la necessità di
dibattiti sinceri e onesti; la grave
responsabilità della politica
internazionale e locale; la cultura
dello scarto e la proposta di un
nuovo stile di vita» (16).

Capitolo primo – Quello che sta
accadendo alla nostra casa

Il capitolo assume le più recenti
acquisizioni scientifiche in materia
ambientale come modo per ascoltare
il grido della creazione, «trasformare
in sofferenza personale quello che
accade al mondo, e così riconoscere
qual è il contributo che ciascuno può
portare» (19). Si affrontano così «vari
aspetti dell’attuale crisi
ecologica» (15).



I mutamenti climatici: «I
cambiamenti climatici sono un
problema globale con gravi
implicazioni ambientali, sociali,
economiche, distributive e politiche,
e costituiscono una delle principali
sfide attuali per l’umanità» (25). Se
«Il clima è un bene comune, di tutti e
per tutti» (23), l’impatto più pesante
della sua alterazione ricade sui più
poveri, ma molti «che detengono più
risorse e potere economico o politico
sembrano concentrarsi soprattutto
nel mascherare i problemi o
nasconderne i sintomi» (26): «la
mancanza di reazioni di fronte a
questi drammi dei nostri fratelli e
sorelle è un segno della perdita di
quel senso di responsabilità per i
nostri simili su cui si fonda ogni
società civile» (25).

La questione dell’acqua: il Pontefice
afferma a chiare lettere che
«l’accesso all’acqua potabile e sicura
è un diritto umano essenziale,



fondamentale e universale, perché
determina la sopravvivenza delle
persone e per questo è condizione
per l’esercizio degli altri diritti
umani». Privare i poveri dell’accesso
all’acqua significa negare «il diritto
alla vita radicato nella loro
inalienabile dignità» (30).

La tutela della biodiversità: «Ogni
anno scompaiono migliaia di specie
vegetali e animali che non potremo
più conoscere, che i nostri figli non
potranno vedere, perse per
sempre» (33). Non sono solo
eventuali “risorse” sfruttabili, ma
hanno un valore in sé stesse. In
questa prospettiva «sono lodevoli e a
volte ammirevoli gli sforzi di
scienziati e tecnici che cercano di
risolvere i problemi creati dall’essere
umano», ma l’intervento umano,
quando si pone a servizio della
finanza e del consumismo, «fa sì che
la terra in cui viviamo diventi meno



ricca e bella, sempre più limitata e
grigia» (34).

Il debito ecologico: nel quadro di
un’etica delle relazioni
internazionali, l’Enciclica indica
come esista «un vero “debito
ecologico”» (51), soprattutto del Nord
nei confronti del Sud del mondo. Di
fronte ai mutamenti climatici vi sono
«responsabilità diversificate» (52), e
quelle dei Paesi sviluppati sono
maggiori.

Nella consapevolezza delle profonde
divergenze rispetto a queste
problematiche, Papa Francesco si
mostra profondamente colpito dalla
«debolezza delle reazioni» di fronte
ai drammi di tante persone e
popolazioni. Nonostante non
manchino esempi positivi (58),
segnala «un certo intorpidimento e
una spensierata
irresponsabilità» (59). Mancano una
cultura adeguata (53) e la



disponibilità a cambiare stili di vita,
produzione e consumo (59), mentre
urge «creare un sistema normativo
che [...] assicuri la protezione degli
ecosistemi» (53).

Capitolo secondo – Il Vangelo della
creazione

Per affrontare le problematiche
illustrate nel capitolo precedente,
Papa Francesco rilegge i racconti
della Bibbia, offre una visione
complessiva che viene dalla
tradizione ebraico-cristiana e articola
la «tremenda responsabilità» (90)
dell’essere umano nei confronti del
creato, l’intimo legame tra tutte le
creature e il fatto che «l’ambiente è
un bene collettivo, patrimonio di
tutta l’umanità e responsabilità di
tutti» (95).

Nella Bibbia, «il Dio che libera e salva
è lo stesso che ha creato l’universo» e
«in Lui affetto e forza si
coniugano» (73). Centrale è il



racconto della creazione per
riflettere sul rapporto tra l’essere
umano e le altre creature e su come
il peccato rompa l’equilibrio di tutta
la creazione nel suo insieme: «Questi
racconti suggeriscono che l’esistenza
umana si basa su tre relazioni
fondamentali strettamente connesse:
la relazione con Dio, quella con il
prossimo e quella con la terra.
Secondo la Bibbia, queste tre
relazioni vitali sono rotte, non solo
fuori, ma anche dentro di noi. Questa
rottura è il peccato» (66).

Per questo, anche se «qualche volta i
cristiani hanno interpretato le
Scritture in modo non corretto, oggi
dobbiamo rifiutare con forza che dal
fatto di essere creati a immagine di
Dio e dal mandato di soggiogare la
terra si possa dedurre un dominio
assoluto sulle altre creature» (67).
All’essere umano spetta la
responsabilità di «“coltivare e
custodire” il giardino del mondo (cfr



Gen 2,15)» (67), sapendo che «lo
scopo finale delle altre creature non
siamo noi. Invece tutte avanzano,
insieme a noi e attraverso di noi,
verso la meta comune, che è
Dio» (83).

Che l’essere umano non sia il
padrone dell’universo, «non significa
equiparare tutti gli esseri viventi e
toglier[gli] quel valore peculiare» che
lo caratterizza; e «nemmeno
comporta una divinizzazione della
terra, che ci priverebbe della
chiamata a collaborare con essa e a
proteggere la sua fragilità» (90). In
questa prospettiva, «Ogni
maltrattamento verso qualsiasi
creatura “è contrario alla dignità
umana”» (92), ma «Non può essere
autentico un sentimento di intima
unione con gli altri esseri della
natura, se nello stesso tempo nel
cuore non c’è tenerezza,
compassione e preoccupazione per
gli esseri umani» (91). Serve la



consapevolezza di una comunione
universale: «creati dallo stesso Padre,
noi tutti esseri dell’universo siamo
uniti da legami invisibili e formiamo
una sorta di famiglia universale, […]
che ci spinge ad un rispetto sacro,
amorevole e umile» (89).

Conclude il capitolo il cuore della
rivelazione cristiana: «Gesù terreno»
con la «sua relazione tanto concreta
e amorevole con il mondo» è «risorto
e glorioso, presente in tutto il creato
con la sua signoria universale» (100).

Capitolo terzo – La radice umana
della crisi ecologica

Questo capitolo presenta un’analisi
della situazione attuale, «in modo da
coglierne non solo i sintomi ma
anche le cause più profonde» (15), in
un dialogo con la filosofia e le
scienze umane.

Un primo fulcro del capitolo sono le
riflessioni sulla tecnologia: ne viene



riconosciuto con gratitudine
l’apporto al miglioramento delle
condizioni di vita (102-103), tuttavia
essa dà «a coloro che detengono la
conoscenza e soprattutto il potere
economico per sfruttarla un dominio
impressionante sull’insieme del
genere umano e del mondo
intero» (104). Sono proprio le logiche
di dominio tecnocratico che portano
a distruggere la natura e a sfruttare
le persone e le popolazioni più
deboli. «Il paradigma tecnocratico
tende ad esercitare il proprio
dominio anche sull’economia e sulla
politica» (109), impedendo di
riconoscere che «Il mercato da solo
[...] non garantisce lo sviluppo
umano integrale e l’inclusione
sociale» (109).

Alla radice si diagnostica nell’epoca
moderna un eccesso di
antropocentrismo (116): l’essere
umano non riconosce più la propria
giusta posizione rispetto al mondo e



assume una posizione
autoreferenziale, centrata
esclusivamente su di sé e sul proprio
potere. Ne deriva una logica «usa e
getta» che giustifica ogni tipo di
scarto, ambientale o umano che sia,
che tratta l'altro e la natura come
semplice oggetto e conduce a una
miriade di forme di dominio. È la
logica che porta a sfruttare i
bambini, ad abbandonare gli anziani,
a ridurre altri in schiavitù, a
sopravvalutare la capacità del
mercato di autoregolarsi, a praticare
la tratta di esseri umani, il
commercio di pelli di animali in via
di estinzione e di “diamanti
insanguinati”. È la stessa logica di
molte mafie, dei trafficanti di organi,
del narcotraffico e dello scarto dei
nascituri perché non corrispondono
ai progetti dei genitori. (123)

In questa luce l’Enciclica affronta
due problemi cruciali per il mondo di
oggi. Innanzitutto il lavoro: «In



qualunque impostazione di ecologia
integrale, che non escluda l’essere
umano, è indispensabile integrare il
valore del lavoro» (124), così come
«Rinunciare ad investire sulle
persone per ottenere un maggior
profitto immediato è un pessimo
affare per la società» (128).

La seconda riguarda i limiti del
progresso scientifico, con chiaro
riferimento agli OGM (132-136), che
sono «una questione di carattere
complesso» (135). Sebbene «in alcune
regioni il loro utilizzo ha prodotto
una crescita economica che ha
contribuito a risolvere alcuni
problemi, si riscontrano significative
difficoltà che non devono essere
minimizzate» (134), a partire dalla
«concentrazione di terre produttive
nelle mani di pochi» (134). Papa
Francesco pensa in particolare ai
piccoli produttori e ai lavoratori
rurali, alla biodiversità, alla rete di
ecosistemi. È quindi necessario «un



dibattito scientifico e sociale che sia
responsabile e ampio, in grado di
considerare tutta l’informazione
disponibile e di chiamare le cose con
il loro nome» a partire da «linee di
ricerca autonoma e
interdisciplinare» (135).

Capitolo quarto – Un’ecologia
integrale

Il cuore della proposta dell’Enciclica
è l’ecologia integrale come nuovo
paradigma di giustizia; un’ecologia
«che integri il posto specifico che
l’essere umano occupa in questo
mondo e le sue relazioni con la realtà
che lo circonda» (15). Infatti, non
possiamo «considerare la natura
come qualcosa separato da noi o
come una mera cornice della nostra
vita» (139). Questo vale per quanto
viviamo nei diversi campi:
nell’economia e nella politica, nelle
diverse culture, in particolar modo in
quelle più minacciate, e persino in



ogni momento della nostra vita
quotidiana.

La prospettiva integrale mette in
gioco anche una ecologia delle
istituzioni: «Se tutto è in relazione,
anche lo stato di salute delle
istituzioni di una società comporta
conseguenze per l’ambiente e per la
qualità della vita umana: “Ogni
lesione della solidarietà e
dell’amicizia civica provoca danni
ambientali”» (142).

Con molti esempi concreti, Papa
Francesco non fa che ribadire il
proprio pensiero: c’è un legame tra
questioni ambientali e questioni
sociali e umane che non può mai
essere spezzato. Così «l’analisi dei
problemi ambientali è inseparabile
dall’analisi dei contesti umani,
familiari, lavorativi, urbani, e dalla
relazione di ciascuna persona con sé
stessa» (141), in quanto «Non ci sono
due crisi separate, una ambientale e



un’altra sociale, bensì una sola e
complessa crisi socio-
ambientale» (139).

Questa ecologia integrale «è
inseparabile dalla nozione di bene
comune»(156), da intendersi però in
maniera concreta: nel contesto di
oggi, in cui «si riscontrano tante
inequità e sono sempre più
numerose le persone che vengono
scartate, private dei diritti umani
fondamentali», impegnarsi per il
bene comune significa fare scelte
solidali sulla base di «una opzione
preferenziale per i più poveri» (158).
È questo anche il modo migliore per
lasciare un mondo sostenibile alle
prossime generazioni, non a
proclami, ma attraverso un impegno
di cura per i poveri di oggi, come già
aveva sottolineato Benedetto XVI:
«oltre alla leale solidarietà
intergenerazionale, occorre reiterare
l’urgente necessità morale di una



rinnovata solidarietà
intragenerazionale» (162).

L'ecologia integrale investe anche la
vita quotidiana, a cui l’Enciclica
riserva un’attenzione specifica in
particolare in ambiente urbano.
L’essere umano ha una grande
capacità di adattamento ed «è
ammirevole la creatività e la
generosità di persone e gruppi che
sono capaci di ribaltare i limiti
dell’ambiente, [...] imparando ad
orientare la loro esistenza in mezzo
al disordine e alla precarietà» (148).
Ciononostante, uno sviluppo
autentico presuppone un
miglioramento integrale nella qualità
della vita umana: spazi pubblici,
abitazioni, trasporti, ecc. (150-154).

Anche «il nostro corpo ci pone in una
relazione diretta con l’ambiente e
con gli altri esseri viventi.
L’accettazione del proprio corpo
come dono di Dio è necessaria per



accogliere e accettare il mondo
intero come dono del Padre e casa
comune; invece una logica di
dominio sul proprio corpo si
trasforma in una logica a volte sottile
di dominio» (155).

Capitolo quinto – Alcune linee di
orientamento e di azione

Questo capitolo affronta la domanda
su che cosa possiamo e dobbiamo
fare. Le analisi non possono bastare:
ci vogliono proposte «di dialogo e di
azione che coinvolgano sia ognuno di
noi, sia la politica
internazionale» (15), e «che ci aiutino
ad uscire dalla spirale di
autodistruzione in cui stiamo
affondando» (163). Per Papa
Francesco è imprescindibile che la
costruzione di cammini concreti non
venga affrontata in modo ideologico,
superficiale o riduzionista. Per
questo è indispensabile il dialogo,
termine presente nel titolo di ogni



sezione di questo capitolo: «Ci sono
discussioni, su questioni relative
all’ambiente, nelle quali è difficile
raggiungere un consenso. […] la
Chiesa non pretende di definire le
questioni scientifiche, né di
sostituirsi alla politica, ma [io] invito
ad un dibattito onesto e trasparente,
perché le necessità particolari o le
ideologie non ledano il bene
comune» (188).

Su questa base Papa Francesco non
teme di formulare un giudizio severo
sulle dinamiche internazionali
recenti: «i Vertici mondiali
sull’ambiente degli ultimi anni non
hanno risposto alle aspettative
perché, per mancanza di decisione
politica, non hanno raggiunto
accordi ambientali globali realmente
significativi ed efficaci» (166). E si
chiede «Perché si vuole mantenere
oggi un potere che sarà ricordato per
la sua incapacità di intervenire
quando era urgente e necessario



farlo?» (57). Servono invece, come i
Pontefici hanno ripetuto più volte a
partire dalla Pacem in terris, forme e
strumenti efficaci di governance
globale (175): «abbiamo bisogno di
un accordo sui regimi di governance
per tutta la gamma dei cosiddetti
beni comuni globali» (174), visto che
«“la protezione ambientale non può
essere assicurata solo sulla base del
calcolo finanziario di costi e benefici.
L’ambiente è uno di quei beni che i
meccanismi del mercato non sono in
grado di difendere o di promuovere
adeguatamente”» (190, che riprende
le parole del Compendio della
dottrina sociale della Chiesa).

Sempre in questo capitolo, Papa
Francesco insiste sullo sviluppo di
processi decisionali onesti e
trasparenti, per poter «discernere»
quali politiche e iniziative
imprenditoriali potranno portare «ad
un vero sviluppo integrale» (185). In
particolare, lo studio dell’impatto



ambientale di un nuovo progetto
«richiede processi politici trasparenti
e sottoposti al dialogo, mentre la
corruzione che nasconde il vero
impatto ambientale di un progetto in
cambio di favori spesso porta ad
accordi ambigui che sfuggono al
dovere di informare ed a un dibattito
approfondito» (182).

Particolarmente incisivo è l’appello
rivolto a chi ricopre incarichi politici,
affinché si sottragga «alla logica
efficientista e “immediatista”» (181)
oggi dominante: «se avrà il coraggio
di farlo, potrà nuovamente
riconoscere la dignità che Dio gli ha
dato come persona e lascerà, dopo il
suo passaggio in questa storia, una
testimonianza di generosa
responsabilità» (181).

Capitolo sesto – Educazione e
spiritualità ecologica

Il capitolo finale va al cuore della
conversione ecologica a cui



l’Enciclica invita. Le radici della crisi
culturale agiscono in profondità e
non è facile ridisegnare abitudini e
comportamenti. L’educazione e la
formazione restano sfide centrali:
«ogni cambiamento ha bisogno di
motivazioni e di un cammino
educativo» (15); sono coinvolti tutti
gli ambiti educativi, in primis «la
scuola, la famiglia, i mezzi di
comunicazione, la catechesi» (213).

La partenza è «puntare su un altro
stile di vita» (203-208), che apre
anche la possibilità di «esercitare
una sana pressione su coloro che
detengono il potere politico,
economico e sociale» (206). È ciò che
accade quando le scelte dei
consumatori riescono a «modificare
il comportamento delle imprese,
forzandole a considerare l’impatto
ambientale e i modelli di
produzione» (206).



Non si può sottovalutare
l’importanza di percorsi di
educazione ambientale capaci di
incidere su gesti e abitudini
quotidiane, dalla riduzione del
consumo di acqua, alla raccolta
differenziata dei rifiuti fino a
«spegnere le luci inutili» (211):
«Un’ecologia integrale è fatta anche
di semplici gesti quotidiani nei quali
spezziamo la logica della violenza,
dello sfruttamento,
dell’egoismo» (230). Tutto ciò sarà
più semplice a partire da uno
sguardo contemplativo che viene
dalla fede: «Per il credente, il mondo
non si contempla dal di fuori ma dal
di dentro, riconoscendo i legami con
i quali il Padre ci ha unito a tutti gli
esseri. Inoltre, facendo crescere le
capacità peculiari che Dio ha dato a
ciascun credente, la conversione
ecologica lo conduce a sviluppare la
sua creatività e il suo
entusiasmo» (220).



Ritorna la linea proposta
nell’Evangelii Gaudium: «La sobrietà,
vissuta con libertà e consapevolezza,
è liberante» (223), così come «La
felicità richiede di saper limitare
alcune necessità che ci stordiscono,
restando così disponibili per le
molteplici possibilità che offre la
vita» (223); in questo modo diventa
possibile «sentire nuovamente che
abbiamo bisogno gli uni degli altri,
che abbiamo una responsabilità
verso gli altri e verso il mondo, che
vale la pena di essere buoni e
onesti» (229).

I santi ci accompagnano in questo
cammino. San Francesco, più volte
citato, è «l’esempio per eccellenza
della cura per ciò che è debole e di
una ecologia integrale, vissuta con
gioia» (10), modello di come «sono
inseparabili la preoccupazione per la
natura, la giustizia verso i poveri,
l’impegno nella società e la pace
interiore (10). Ma l’enciclica ricorda



anche san Benedetto,santa Teresa di
Lisieux e il beato Charles de
Foucauld.

Dopo la Laudato si’, l’esame di
coscienza, lo strumento che la Chiesa
ha sempre raccomandato per
orientare la propria vita alla luce
della relazione con il Signore, dovrà
includere una nuova dimensione,
considerando non solo come si è
vissuta la comunione con Dio, con gli
altri e con se stessi, ma anche con
tutte le creature e la natura.

(Da Radio Vaticana)

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/laudato-si-
lenciclica-di-papa-francesco-sulla-cura-

della-casa-comune/ (25/01/2026)

https://it.radiovaticana.va/news/2015/06/18/laudato_si,_una_mappa_per_la_lettura_dellenciclica/1152336
https://opusdei.org/it-ch/article/laudato-si-lenciclica-di-papa-francesco-sulla-cura-della-casa-comune/
https://opusdei.org/it-ch/article/laudato-si-lenciclica-di-papa-francesco-sulla-cura-della-casa-comune/
https://opusdei.org/it-ch/article/laudato-si-lenciclica-di-papa-francesco-sulla-cura-della-casa-comune/
https://opusdei.org/it-ch/article/laudato-si-lenciclica-di-papa-francesco-sulla-cura-della-casa-comune/

	«Laudato si'», l'enciclica di Papa Francesco sulla cura della "casa comune"

