opusdei.org

L'Ascensione del
Signore in cielo

Per la solennita dell'Ascensione
offriamo il testo e I'audio
scaricabile in mp3 dell'omelia
di san Josemaria "L'Ascensione
del Signore in cielo", presente
nella raccolta di omelie "E Gesu
che passa".

30/05/2019

L'Ascensione del Signore in cielo

117. La liturgia ci fa rivivere, ancora
una volta, I'ultimo dei misteri della
vita di Gesu tra gli uomini, la sua



Ascensione al cielo. Molte cose sono
accadute dalla sua nascita a
Betlemme: lo abbiamo trovato in una
culla, adorato da pastori e da re; 1o
abbiamo contemplato nei lunghi
anni di lavoro silenzioso a Nazaret;
lo abbiamo accompagnato per le
strade della Palestina, quando
predicava agli uomini il Regno di Dio
e tutti beneficava.

E piu tardi, nei giorni della sua
Passione, abbiamo sofferto nel
vedere le accuse che gli rivolgevano,
con che accanimento lo
maltrattavano, con quanto odio lo
crocifiggevano.

Al dolore ha fatto seguito la gioia
luminosa della Risurrezione. Quale
fondamento chiaro e incommovibile
per la nostra fede! Non dovremmo
mai piu dubitare. Ma forse, come gli
Apostoli, siamo ancora deboli e in
questo giorno dell'Ascensione
domandiamo al Signore: E questo il



tempo in cui ricostruirai il regno di
Israele? (At 1, 6), si dissiperanno
finalmente e per sempre le nostre
perplessita e le nostre miserie?

I1 Signore ci risponde ascendendo al
cielo. E noi, come gli Apostoli,
restiamo ammirati ma anche un po'
tristi costatando che ci lascia. Certo,
non e facile abituarsi all'assenza
fisica di Gesu. Ed ecco, mi commuovo
pensando che, in una finezza
d'amore, se ne ¢ andato ed € rimasto;
se ne e andato in Cielo e si dona a noi
come alimento nell'Ostia santa.

Sentiamo tuttavia la mancanza della
sua parola umana, del suo modo di
agire, del suo sguardo, del suo
sorriso, del suo operare il bene.
Vorremmo tornare a osservarlo da
vicino, mentre si siede accanto al
pozzo, provato dal cammino, quando
piange per Lazzaro, quando prega
lungamente, quando ha compassione
della folla.



Mi e parso sempre logico e mi ha
sempre riempito di gioia il fatto che
la Santissima Umanita di Gesu sia
ascesa alla gloria del Padre; ma
penso anche che questa tristezza,
peculiare del giorno dell'’Ascensione,
sia una manifestazione dell'amore
che nutriamo per Gesu nostro
Signore. Egli, perfetto Dio, si fece
uomo — perfetto uomo — carne della
nostra carne e sangue del nostro
sangue. E si separa da noi per
tornare al Cielo. Come non sentirne
la mancanza?

118. Se sappiamo contemplare il
Mistero di Cristo e cerchiamo di
considerarlo con occhi limpidi, ci
renderemo conto che anche ora e
possibile avvicinare intimamente
Gesu, corpo e anima. Cristo ci ha
indicato chiaramente il cammino che
passa attraverso il Pane e la Parola:
alimentiamoci quindi con
I'Eucaristia, e conosciamo e
pratichiamo cio che Gesu venne a



insegnarci, conversando con Lui
nell'orazione.

Chi mangia la mia carne e beve il mio
sangue dimora in me e io in lui, Chi
accoglie i miei comandamenti e li
osserva, questi mi ama. E chi mi ama
sara amato dal Padre mio, e anch'io lo
amero e mi manifestero a lui. (Gv 15,
10)

Non sono solo promesse. Sono la
sostanza, la realta intima di una vita
autentica: la vita della grazia, che ci
spinge a trattare Dio personalmente
e direttamente. Se osserverete i miei
comandamenti, rimarrete nel mio
amore, come io ho osservato i
comandamenti del Padre mio e
rimango nel suo amore. (Gv 15, 10)
Queste parole di Gesu, nel discorso
dell'ultima cena, sono la migliore
introduzione al giorno
dell'Ascensione.

Cristo sa che e necessario che se ne
vada; perché, in un modo misterioso,



per noi incomprensibile, dopo
I'Ascensione sarebbe venuta — in
una nuova effusione dell'Amore
divino — la terza Persona della
Trinita Beatissima: Vi dico la verita: é
bene per voi che io me ne vada, perché
se non me ne vado, non verra a voi il
Consolatore; ma quando me ne saro
andato, ve lo mandero. (Gv 16, 7)

Se ne e andato e ci manda lo Spirito
Santo che guida e santifica la nostra
anima. L'opera del Paraclito in noi
conferma cio che Cristo annunciava:
noi siamo figli di Dio, noi non
abbiamo ricevuto uno spirito da
schiavi per ricadere nella paura, ma
uno spirito da figli adottivi per mezzo
del quale gridiamo: « Abba, Padre!

» (Rm S8, 15).

Vedete? E I'azione della Trinita nelle
nostre anime. Se ogni cristiano
corrisponde alla grazia che ci porta
all'unione con Cristo nel Pane e nella
Parola, nell'Ostia santa e



nell'orazione, € ammesso a ospitare
Dio che inabita nel piu intimo del suo
essere. La Chiesa porta ogni giorno
alla nostra considerazione la realta
del Pane vivo, a cui dedica due delle
grandi feste dell'anno liturgico, il
Giovedi Santo e il Corpus Domini.
Oggi, nell'Ascensione, intratteniamoci
con Gesu, ascoltando attentamente la
sua parola.

119. Una preghiera al Dio della mia
vita. (Sal 41, 9) Se per noi Dio é vita,
non deve destare meraviglia che la
nostra esistenza cristiana debba
essere impregnata di orazione. Non
dovete pero pensare che 1'orazione
sia come un atto isolato che si compie
una volta e poi si abbandona. 11
giusto si compiace della legge del
Signore, la sua legge medita giorno e
notte (Sal 1, 2).

La mattina il mio pensiero e per te e
la sera s'innalza la mia preghiera
come incenso al tuo cospetto. Tutta la



giornata puo essere tempo di
orazione: dalla sera alla mattina,
dalla mattina alla sera. E, piu ancora,
persino il sonno, ci ricorda la Sacra
Scrittura, deve essere preghiera.

Ricordate che cosa narrano di Gesu i
Vangeli. Sovente trascorreva tutta la
notte in colloquio intimo con il
Padre. Quanto amore suscito nei
primi discepoli la figura di Cristo in
orazione! Dopo aver contemplato la
preghiera assidua del Maestro, gli
domandano: Domine, doce nos orare
(Lc 11, 1), Signore insegnaci a
pregare come tu fai.

San Paolo — che esorta i fedeli a
essere orationi instantes, costanti
nella preghiera (Rm 12, 12) —
propone ovunque l'esempio vivo di
Gesu. E Luca ritrae, in una
pennellata, il comportamento dei
primi fedeli: Animati da uno stesso
spirito, erano tutti perseveranti nella
preghiera (At 1, 14).



La tempra del buon cristiano si
forgia, con la forza della grazia,
nell'orazione. L'alimento della
preghiera — come la vita stessa — si
sviluppa per molteplici vie. Il cuore
si esprimera abitualmente con le
parole in quelle orazioni vocali che ci
hanno insegnato Dio stesso — il
Padre nostro — o 1 suoi Angeli —
['’Ave Maria —. Altre volte
utilizzeremo orazioni affinate dal
tempo, nelle quali é stata effusa la
pieta di tante generazioni di fratelli
nella fede: sono quelle della Liturgia
— lex orandi — e quelle nate
dall'ardore di cuori innamorati, come
tante antifone mariane: Sub tuum
praesidium..., Memorare..., Salve,
Regina...

Altre volte ci basteranno due o tre
parole, lanciate al Signore come
iacula — frecce —: sono le
giaculatorie. Le impariamo nella
lettura attenta della storia di Cristo:
Domine, si vis, potes me mandare (Mt



8, 2), Signore, se vuoi, tu puoi
mondarmi; Domine, tu omnia nosti,
tu scis quia amo te (Gv 21, 17),
Signore, tu sai tutto, tu sai che ti amo;
Credo, Domine, sed adiuva
incredulitatem meam (Mc 9, 23),
credo, Signore, ma aiuta la mia
incredulita, rafforza la mia fede;
Domine, non sum dignus (Mt 8, 8),
Signore non sono degno! Dominus
meus et Deus meus (Gv 20, 28),
Signore mio e Dio mio!... O sono altre
frasi, brevi e affettuose che, motivate
da circostanze concrete, scaturiscono
dall'intimo fervore dell'anima.

La vita di orazione deve inoltre
trovare appoggio su alcuni momenti
quotidiani dedicati esclusivamente al
rapporto con Dio; momenti di
colloquio, senza rumore di parole,
accanto al tabernacolo, ogni volta
che sia possibile, come a dimostrare
gratitudine al Signore — cosi solo! —
per la sua attesa di venti secoli.



L'orazione mentale é questo dialogo
con Dio, cuore a cuore, in cui
interviene tutta I'anima:
l'intelligenza e I'immaginazione, la
memoria e la volonta. E una
meditazione che contribuisce a dar
valore soprannaturale alla nostra
povera vita umana, alla nostra
comune vita quotidiana.

Grazie a questi momenti di
meditazione, grazie alle orazioni
vocali e alle giaculatorie, sapremo
trasformare la nostra giornata, con
spontaneita e senza spettacolarita, in
una lode continua a Dio. Ci
manterremo alla sua presenza, cosi
come gli innamorati rivolgono
continuamente il loro pensiero alla
persona amata, e tutte le nostre
azioni, anche le piu piccole, si
riempiranno di efficacia spirituale.

Pertanto, quando il cristiano
intraprende il cammino del rapporto
ininterrotto con il Signore — ed € un



cammino per tutti, non una via per
privilegiati — la vita interiore cresce
sicura e salda; e si consolida
nell'uomo quella lotta, amabile ed
esigente ad un tempo, necessaria per
realizzare fino in fondo la volonta di
Dio.

Partendo dalla vita di orazione,
possiamo comprendere 1'altro tema
che la festa di oggi ci propone:
I'apostolato, rendere operanti le
indicazioni che Gesu comunica ai
suoi poco prima di ascendere al cielo:
Mi sarete testimoni a Gerusalemme,
in tutta la Giudea e la Samaria e fino
agli estremi confini della terra (At 1,
8).

120. Con la meravigliosa semplicita
delle cose divine, I'anima
contemplativa trabocca in
sollecitudine apostolica: Ardeva il
mio cuore dentro di me; il fuoco
divampa nella mia meditazione (Sal



38, 4). Quale altro fuoco, se non lo
stesso fuoco di cui parla Cristo?

Sono venuto a portare il fuoco sulla
terra, e che cosa posso desiderare se
non che arda?. Fuoco d'apostolato
che si alimenta nell'orazione. Per
condurre ovunque sulla terra la
battaglia di pace cui ogni cristiano é
chiamato a partecipare, non c'ée
mezzo migliore che questo: compiere
quel che rimane a Cristo da patire.

Gesu e salito al Cielo, dicevamo. Ma il
cristiano puo, nell'orazione e
nell'Eucaristia, trattarlo come lo
trattarono i primi dodici e
infiammarsi del suo zelo apostolico
per compiere con Lui un servizio di
corredenzione, che € una semina di
pace e di gioia. Servire, dunque,
perché l'apostolato non é che questo.

Se facciamo affidamento soltanto
sulle nostre forze, non otterremo
alcun frutto soprannaturale; ma
facendoci strumenti di Dio,



otterremo tutto: Tutto posso in colui
che mi da la forza (Fil 4, 13). Dio,
nella sua infinita bonta, ha stabilito
di utilizzare degli strumenti inetti. E
I'apostolo non ha altra scelta che
lasciare agire il Signore, offrendosi,
interamente disponibile, affinché Dio
realizzi — servendosi delle sue
creature, dell'anima prescelta — la
sua opera salvifica.

E apostolo il cristiano che si sente
innestato in Cristo, identificato con
Cristo a motivo del suo Battesimo;
reso idoneo a lottare per Cristo
grazie alla Confermazione; chiamato
a servire Dio attraverso il proprio
agire nel mondo in virtu del
sacerdozio comune dei fedeli, che
conferisce una certa partecipazione
al sacerdozio di Cristo, la quale, pur
essendo essenzialmente diversa da
quella del sacerdozio ministeriale,
rende idonei a prendere parte al
culto della Chiesa e ad aiutare gli
uomini nel loro cammino verso Dio,



con la testimonianza della parola e
dell'esempio, con l'orazione e
'espiazione.

Ciascuno di noi dov'essere ipse
Christus. Egli é I'unico mediatore tra
Dio e gli uomini; e noi ci uniamo a
Lui per offrire, con Lui, tutte le cose
al Padre. La nostra vocazione di figli
di Dio, in mezzo al mondo, esige da
noi non solo la ricerca della santita
personale, ma ci spinge anche a
percorrere tutti i cammini della terra
per trasformarli in varchi, aperti in
mezzo agli ostacoli, che conducono le
anime al Signore; ci spinge a
prendere parte, come cittadini, a
tutte le attivita temporali, per essere
lievito che fa fermentare tutta la
massa.

Cristo e asceso al Cielo, ma ha
concesso a tutte le realta umane
oneste la possibilita concreta di
essere redente.



San Gregorio Magno raccoglie questo
grande tema cristiano con parole
incisive: Gesu, dunque, partiva per il
luogo dal quale proveniva, e ritornava
dal luogo in cui continuava a
dimorare. E infatti, nel momento in
cui saliva al cielo, univa con la sua
divinita il cielo e la terra. Nella festa
odierna conviene risaltare
solennemente il fatto che e stato
soppresso il decreto che ci
condannava, il giudizio che ci
assoggettava alla corruzione. La
natura cui si dirigevano le parole "tu
sei polvere e in polvere ritornerai” (Gn
3, 19), questa stessa natura é ascesa
oggi al cielo con Cristo (SAN
GREGORIO MAGNQO, In Evangelia
homiliae, 29, 10 [PL 76, 1218]).

Non mi stanchero pertanto di
ripetere che il mondo puo essere
santificato e che a noi cristiani tocca
in modo particolare questo compito:
purificare il mondo dalle occasioni di
peccato con cui gli uomini lo



imbrattano, e offrirlo al Signore
come ostia spirituale, presentata e
dignificata dalla grazia di Dio e dal
nostro impegno.

A rigore, non si danno realta nobili
che siano tali in senso
esclusivamente profano, dal
momento che il Verbo si e degnato di
assumere integralmente la natura
umana e di consacrare la terra con la
sua presenza e con il lavoro delle sue
mani. La grande missione che
riceviamo nel Battesimo e la
corredenzione. La carita di Cristo ci
spinge a caricare su di noi parte del
compito divino di riscattare le anime.

121. Guardate: la Redenzione,
compiuta da Gesu morto nella
vergogna e nella gloria della Croce,
scandalo per i giudei, stoltezza per i
pagani (1Cor 1, 23), per volonta di Dio
continuera a realizzarsi fino a che
giunga l'ora del Signore.



Non si puo vivere secondo il Cuore di
Gesu senza sentirsi inviati, come Lui,
peccatores salvos facere (1Tm 1, 15),
per salvare tutti i peccatori, convinti
che noi stessi dobbiamo confidare,
ogni giorno di piu, nella misericordia
di Dio. Nasce cosi il desiderio ardente
di sentirci corredentori con Cristo, di
salvare con Lui tutte le anime,
perché siamo, vogliamo essere, ipse
Christus, lo stesso Cristo, ed Egli ha
dato se stesso in riscatto per tutti
(1Tm 2, 6).

Ci attende un grande compito. Non e
possibile un contegno passivo,
perché il Signore ha dichiarato
espressamente: Negoziate, finché io
torni (Lc 19, 13). Mentre attendiamo
il ritorno del Signore che verra a
prendere pieno possesso del suo
Regno, non possiamo restare con le
braccia conserte.

L'espansione del Regno di Dio non &
soltanto compito ufficiale di quei



membri della Chiesa che
rappresentano Cristo perché hanno
ricevuto da Lui i poteri sacri. Vos
autem estis corpus Christi (1Cor12,
27), anche voi siete corpo di Cristo, ci
ammonisce I'Apostolo, e avete
ricevuto il mandato preciso di
"negoziare" fino alla fine.

Rimane tanto da fare. Forse che in
venti secoli non si e fatto nulla? In
venti secoli si e lavorato molto. Non
mi sembra né oggettiva né onesta la
smania di taluni di denigrare il
lavoro di quelli che ci hanno
preceduto. In venti secoli é stato fatto
molto lavoro, e spesso si & lavorato
molto bene.

Non sono mancati errori e cedimenti;
ma anche ora vi sono situazioni di
regresso, paure, incertezze, pur non
mancando, al tempo stesso, coraggio
e generosita. Ma la famiglia umana si
rinnova continuamente; a ogni
generazione e necessario consolidare



I'impegno di aiutare 'uvomo a
scoprire la grandezza della sua
vocazione di figlio di Dio, e
necessario comunicare il precetto
dell'amore a Dio creatore e al
prossimo.

122. Cristo ci ha insegnato in modo
definitivo il cammino dell'amore a
Dio: 'apostolato € amor di Dio che
trabocca nel dono di se stessi agli
altri. La vita interiore porta a
crescere nell'unione con Cristo per
mezzo del Pane e della Parola; e la
sollecitudine apostolica ¢ la
manifestazione esatta, adeguata,
necessaria, della vita interiore.

Quando si assapora l'amore di Dio, si
sente il peso delle anime. Non e
possibile scindere vita interiore e
apostolato, come non e possibile
scindere in Cristo la sua condizione
di Dio-Uomo e la sua missione di
Redentore. Il Verbo volle incarnarsi
per salvare gli uomini, per farli una



cosa sola con Lui. La ragione della
sua venuta nel mondo, come
recitiamo nel Credo, sta qui: Per noi e
per la nostra salvezza discese dal
cielo.

Per il cristiano, 1'apostolato & un fatto
connaturale alla sua condizione; non
e qualcosa di aggiunto, di
sovrapposto, di estrinseco alla sua
attivita quotidiana, al suo lavoro
professionale. L'ho ripetuto
incessantemente, da quando il
Signore volle che nascesse 1'Opus Dei:
bisogna santificare il lavoro
ordinario, santificarsi in esso e
santificare gli altri attraverso
I'esercizio della propria professione,
vivendo ciascuno nel proprio stato.

L'apostolato & come il respiro del
cristiano; un figlio di Dio non puo
vivere senza questo palpito
spirituale. La festa odierna ci ricorda
che lo zelo per le anime é un
comandamento dell'amore del



Signore che, nell'ascendere alla
gloria, ci invia come suoi testimoni al
mondo intero. E grande la nostra
responsabilita, perché essere
testimoni di Cristo presuppone
innanzitutto un comportamento
degno della sua dottrina e quindi
anche la lotta necessaria affinché la
nostra condotta ricordi Gesu,
evocando la sua figura amabilissima.

La nostra condotta deve essere tale
che gli altri possano dire, vedendoci:
ecco un cristiano, perché non odia,
perché sa comprendere, perché non
é animato da zelo fanatico, perché
domina i suoi istinti, perché si
sacrifica, perché manifesta
sentimenti di pace, perché ama.

123. Vi ho tracciato con la dottrina di
Cristo, non con le mie idee, un
cammino cristiano ideale; si tratta
senza dubbio di un cammino elevato,
sublime, attraente. E forse qualcuno
si domanda: é possibile viverlo nella



societa di oggi? E vero: il Signore ci
ha chiamati in un momento in cui si
parla molto di pace e non c'é pace, né
nelle anime, né nelle istituzioni, né
nella vita sociale, né tra i popoli.

Si parla continuamente di
uguaglianza e di democrazia e
abbondano le caste, chiuse,
impenetrabili. Ci ha chiamati in un
tempo in cui si reclama la
comprensione! e la comprensione
brilla per la sua assenza, persino tra
persone che agiscono in buona fede e
vogliono praticare la carita, perché
— non dimenticatelo — la carita, piu
che nel dare, consiste nel
comprendere.

Viviamo in un'epoca nella quale 1
fanatici e gli intransigenti — incapaci
di ammettere le ragioni altrui —
mettono le mani avanti e tacciano di
violente e aggressive le loro vittime.
Ci ha chiamati infine quando si
blatera molto di unita, ed é forse



difficile immaginare maggior
disunione, non solo tra gli uomini in
genere, ma anche tra gli stessi
cattolici.

Non faccio mai considerazioni
politiche, perché non e mio compito.
D'altronde, per descrivere dalla mia
prospettiva di sacerdote la situazione
del mondo attuale, mi basta
ripensare a una parabola del
Signore, quella del frumento e della
zizzania. Il Regno dei cieli si puo
paragonare a un uomo che ha
seminato del buon seme nel suo
campo. Ma mentre tutti dormivano
venne il suo nemico, semino zizzania
in mezzo al grano e se ne ando (Mt 13,
24-25).

Il senso é chiaro: il campo e fertile e
il seme é buono; il Signore del campo
ha seminato a piene mani al
momento opportuno, con consumata
esperienza; ha stabilito inoltre un
servizio di vigilanza per proteggere



la semina recente. Se poi compare la
zizzania e perché non c'é stata
corrispondenza, perché gli uomini —
1 cristiani, in particolare — si sono
addormentati e hanno acconsentito
che il nemico si avvicinasse.

Quando 1 servi irresponsabili
domandano al Signore come mai e
cresciuta la zizzania nel suo campo,
la spiegazione e lampante: Inimicus
homo hoc fecit (Mt 13, 28), é stato il
nemico. Noi cristiani, che dovevamo
essere vigilanti affinché le cose
buone poste nel mondo dal Creatore
crescessero al servizio della verita e
del bene, ci siamo addormentati —
triste pigrizia questo sonno! —
mentre il nemico e tutti coloro che lo
servono si davano da fare senza
riposo. Ormai vedete come &
cresciuta la zizzania, e che semina
abbondante ed estesa!

Non ho la vocazione di profeta di
sventure. Non desidero con le mie



parole presentarvi un panorama
desolato, senza speranze. Non
intendo lamentarmi del tempo in cui
viviamo per provvidenza del
Signore. Dobbiamo amare questa
nostra epoca, perché e I'ambito in cui
dobbiamo raggiungere la nostra
santita personale. Non accettiamo
nostalgie ingenue e sterili: il mondo
non € mai stato migliore. Da sempre,
fin dalla nascita della Chiesa, quando
ancora echeggiava la predicazione
dei primi dodici, sorsero violente le
persecuzioni, iniziarono le eresie,
venne propalata la menzogna e si
scateno l'odio.

Ma neppure sarebbe logico, d'altro
canto, negare che il male é cresciuto.
In tutto questo campo di Dio che e la
terra — eredita ricevuta da Cristo —
e germogliata la zizzania; e che
abbondanza di zizzania! Non
possiamo lasciarci ingannare dal
mito del progresso perenne e
irreversibile.



Il progresso rettamente ordinato e
buono, e Dio lo vuole. Ma si é piu
sensibili all'altro progresso, quello
falso, che acceca tanti uomini che
sovente non si accorgono che
I'umanita, sotto alcuni aspetti,
retrocede e perde il frutto delle sue
conquiste.

I1 Signore, ripeto, ci ha dato il mondo
in eredita. E noi dobbiamo avere
anima e intelligenza vigili; dobbiamo
essere realisti, pur senza cadere nel
disfattismo. Solo una coscienza
incallita, o I'insensibilita
dell'abitudinarismo, o lo stordimento
frivolo, possono permettere che si
guardi il mondo senza vedere il male,
I'offesa a Dio, il danno a volte
irreparabile arrecato alle anime.

Dobbiamo essere ottimisti, ma di un
ottimismo che nasce dalla fede nel
potere di Dio — e Dio non perde
battaglie — un ottimismo che non si
fonda sulla sufficienza umana, su di



un senso di soddisfazione sciocco e
presuntuoso.

124. Che fare dunque? Vi dicevo che
il mio intento non era di descrivere
crisi sociali o politiche, franamenti e
malattie culturali. Considerando le
cose alla luce della fede cristiana, mi
riferisco al male nel senso esatto di
offesa a Dio.

L'apostolato cristiano non € un
programma politico o un'alternativa
culturale: esso implica la diffusione
del bene, il contagio del desiderio di
amare, una semina effettiva di pace e
di gioia. Non v'é dubbio che da tale
apostolato deriveranno benefici
spirituali per tutti: piu giustizia, piu
comprensione, piu rispetto dell'uomo
per I'uomo.

Vi sono tante anime attorno a noi, e
non abbiamo il diritto di essere di
ostacolo alla loro salvezza eterna.
Siamo pertanto obbligati a essere
pienamente cristiani, a essere santi, a



non defraudare Dio e tante persone
che attendono dal cristiano esempio
e dottrina.

Il nostro apostolato deve basarsi
sulla comprensione. Ripeto ancora
una volta: la carita, piu che nel dare,
consiste nel comprendere. Non vi
nascondo che ho imparato nella mia
stessa carne quanto costa
I'incomprensione. Io ho cercato
sempre di farmi comprendere, ma
non sono mancate persone che
hanno fatto di tutto per non capire.

E questo un altro motivo, pratico e
vivo, perché io desideri capire tutti.
Ma non deve essere soltanto un
impulso occasionale a spingerci ad
avere un cuore aperto, universale,
cattolico. Lo spirito di comprensione
é manifestazione della carita
cristiana di un buon figlio di Dio,
giacché il Signore ci vuole su tutti i
retti cammini della terra per
diffondere il seme della fraternita —



non quello della zizzania — della
comprensione, del perdono, della
carita, della pace. Non sentitevi mai
nemici di nessuno.

Il cristiano deve mostrarsi sempre
disposto a convivere con tutti, a dare
a tutti — con la sua amicizia — la
possibilita di avvicinarsi a Cristo
Gesu. Deve sacrificarsi lietamente
per tutti, senza far distinzioni, senza
dividere le anime come in
compartimenti stagni, senza apporre
etichette, come se si trattasse di
merci o di insetti disseccati. Il
cristiano non puo separarsi dagli
altri, perché altrimenti la sua vita
sarebbe miserabile ed egoista; deve
farsi tutto a tutti, per salvare tutti
(1Cor 9, 22).

Sapessimo vivere cosi! Sapessimo
impregnare la nostra condotta con
questa semina di generosita, con
questo desiderio di convivenza, di
pace! E cosi che si favorisce la



legittima indipendenza personale,
affinché ciascuno sappia assumersi
la propria responsabilita riguardo ai
doveri che gli competono nelle
attivita temporali.

Il cristiano saprebbe allora difendere
anzitutto la liberta altrui, per poter
difendere poi la propria. Avrebbe la
carita di accettare gli altri come sono
— perché ognuno, senza eccezioni, si
porta dietro le sue miserie e
commette degli errori — offrendo a
tutti 1'aiuto della grazia di Dio e del
garbo umano per vincere il male, per
sradicare la zizzania, perché tutti
possano sorreggersi
vicendevolmente e portare con
dignita la condizione di uomini e di
cristiani.

125. Il compito apostolico che Cristo
ha affidato a tutti i suoi discepoli ha
dunque un riflesso concreto
nell'ambito sociale. E inammissibile
pensare che per poter essere cristiani



sia necessario voltare le spalle al
mondo, guardare con pessimismo la
natura umana.

Tutto cio che é onesto. fino al piu
piccolo avvenimento, racchiude in se
un significato umano e divino. Cristo,
perfetto uomo, non € venuto a
distruggere cio che e proprio della
condizione umana; ma assumendo la
nostra natura — tranne il peccato —
e venuto a nobilitarla, e venuto a
condividere tutte le ansie dell'uomo,
tranne la triste avventura del male.

Il cristiano deve essere sempre
pronto a santificare la societa dal di
dentro, collocandosi pienamente nel
mondo, ma senza essere del mondo
in tutto quello che esso contiene —
non per sua intrinseca proprieta, ma
per difetto volontario, per il peccato
— di negazione di Dio, di opposizione
alla sua amabile volonta salvifica.

126. La festa dell'Ascensione del
Signore ci suggerisce anche un'altra



realta: quel Cristo che ci incoraggia a
lavorare nel mondo, ci attende nel
Cielo. In altre parole: la vita sulla
terra, che pure amiamo, non
rappresenta il compimento, perché
non abbiamo quaggiu una citta
stabile, ma andiamo in cerca di quella
futura (Eb 13, 14), 1a citta eterna.

Cerchiamo tuttavia di non
restringere la parola di Dio entro
orizzonti angusti. Il Signore non ci
vuole infelici nel cammino, come se
la consolazione ci attendesse soltanto
nell'aldila. Dio ci vuole felici anche
qui, ma anelando il definitivo
compimento di quell'altra felicita,
che solo Lui puo colmare totalmente.

Su questa terra, la contemplazione
delle realta soprannaturali, I'azione
della grazia nelle nostre anime,
I'amore al prossimo come frutto
saporito dell'amore a Dio,
comportano gia un anticipo del Cielo,
un inizio destinato a crescere giorno



per giorno. Noi cristiani non
conduciamo una doppia vita;
manteniamo un'unita di vita
coerente, semplice e forte, nella
quale si fondono e si compenetrano
tutte le nostre azioni.

Cristo ci attende. Viviamo gia come
cittadini del cielo (Fil 3, 20), pur
essendo cittadini della terra, tra
difficolta, ingiustizie,
incomprensioni, ma anche nella
gioia e nella serenita di saperci figli
diletti di Dio. Perseveriamo nel
servizio del nostro Dio, e vedremo
come cresce in numero e in santita
questo esercito cristiano di pace,
questo popolo di corredenzione.

Cerchiamo di essere anime
contemplative, vivendo un dialogo
continuo con il Signore, trattandolo a
tutte le ore: dal primo pensiero del
giorno all'ultimo della notte,
ponendo costantemente il nostro
cuore in Gesu nostro Signore,



giungendo a Lui attraverso la
Madonna, nostra Madre, e, per Lui,
giungendo al Padre e allo Spirito
Santo.

Se, malgrado tutto, I'ascesa di Gesu in
Cielo cilascia nell'anima un residuo
amaro di tristezza, rivolgiamoci a sua
Madre, come gia gli Apostoli: Allora
ritornarono a Gerusalemme... e
perseveravano unanimi nella
preghiera con Maria, la Madre di
Gesu (At 1, 12-14).

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/lascensione-
del-signore-in-cielo/ (07/02/2026)


https://opusdei.org/it-ch/article/lascensione-del-signore-in-cielo/
https://opusdei.org/it-ch/article/lascensione-del-signore-in-cielo/
https://opusdei.org/it-ch/article/lascensione-del-signore-in-cielo/

	L'Ascensione del Signore in cielo

