
opusdei.org

L’accompagnamento
spirituale

Nella sua esortazione apostolica
Evangelii Gaudium, Papa
francesco ci ricorda l’utilità per
la vita cristiana
dell’accompagnamento o
direzione spirituale.

11/05/2022

“Più che mai abbiamo bisogno di
uomini e donne che, a partire dalla
loro esperienza di
accompagnamento, conoscano il
modo di procedere, dove spiccano la
prudenza, la capacità di



comprensione, l’arte di aspettare, la
docilità allo Spirito, per proteggere
tutti insieme le pecore che si affidano
a noi dai lupi che tentano di
disgregare il gregge” (Evangelii
Gaudium, n. 171). Con queste parole,
papa Francesco ci ricorda l’utilità
dell’accompagnamento o direzione
spirituale per vivere la vita cristiana.

Chi santifica è lo Spirito Santo: “
Cristo è il modello, lo Spirito Santo è
il modellatore, per mezzo della
grazia”[1]. Chi offre una direzione
spirituale è uno “strumento” di Dio,
che è chi fa crescere (cfr. 1 Cor 3,7-9).
Bisogna lasciare che la grazia di Dio e
il Direttore facciano la loro opera “in
modo tale che si veda” l’immagine di
Gesù, nella quale si trasforma l’
uomo santo”[2]. Questa grazia è
partecipazione alla vita di Gesù
Cristo, che nell’Eucarestia “ci rende
“cor unum et anima una” (At 4, 32),
un solo cuore e una sola anima; e ci
fa diventare famiglia, Chiesa“[3].



L’accompagnamento fraterno dei
figli di Dio in Cristo

Quando si cresce nella vita spirituale
e si vede che il Signore chiede
maggiore impegno, è normale che si
cerchi l’accompagnamento o
direzione spirituale. Dal punto di
vista teologico, potremmo dire che si
tratta di identificarsi con Cristo,
essere un altro Gesù per il prossimo.
Questa è la vera ragione per la quale
ogni cristiano può legittimamente
desiderare l’aiuto di un consiglio
spirituale. Vivere nella disposizione
continua di ricerca di Dio, convivere
con il convinto desiderio di piacergli.
C’è un impulso interiore che porta a
volere di più, non nel campo
dell’efficienza (fare molte cose),
bensì nel lasciarsi trasformare
dall’altro, da Dio[4].

Considerare la Chiesa come famiglia
è la chiave dell’accompagnamento
spirituale. In tale ambiente di



fraternità cristiana, di famiglia,
amando le persone con il proverbiale
cuore di padre e di madre, si aiuta
ciascuno a cercare, trovare e amare
Cristo[5]. Pertanto
l’accompagnamento spirituale è una
realtà che ha un fondamento
battesimale.

Il Catechismo della Chiesa Cattolica, a
proposito della direzione spirituale,
ricorda che: “Lo Spirito Santo dà ad
alcuni fedeli doni di saggezza, di fede
e di discernimento”[6]. Questi doni
possono essere trovati in sacerdoti e
anche in fedeli non ordinati:
religiosi, religiose, fedeli laici e
laiche. Effettivamente dare direzione
spirituale ad altre persone è un modo
in cui i laici possono esercitare il loro
sacerdozio comune, che è in grado di
“aiutare gli uomini nel loro cammino
verso Dio, con la testimonianza della
parola e dell'esempio, con l'orazione
e l'espiazione”[7].



L’accompagnamento spirituale,
pertanto, è una realtà con
fondamento battesimale, come
sviluppo in un apostolato concreto,
frutto dell’aver ricevuto il Battesimo.
Effettivamente può leggersi in chiave
di direzione spirituale (con le
sfumature e le accortezze opportune)
ciò che san Josemaría scrive riguardo
all’apostolato di amicizia e
confidenza: un apostolato che nella
vita laicale presuppone la
testimonianza della vita cristiana,
data con naturalezza nelle ordinarie
situazioni della vita. “E vedendoci
uguali a loro in tutto e per tutto, gli
altri si sentiranno spinti a chiederci:
come si spiega la vostra gioia? Dove
trovate la forza per vincere l'egoismo
e la comodità? Chi vi insegna a
vivere la comprensione, la
convivenza leale, la dedizione al
servizio degli altri? È allora il
momento di svelare loro il segreto
divino della vita cristiana, di parlare
di Dio, dello Spirito Santo, di Maria. È



il momento di trasmettere, attraverso
le nostre povere parole, quella pazzia
dell'amore di Dio che la grazia ha
riversato nei nostri cuori”[8].

Tutto ciò presuppone che chi si
assume la responsabilità di dirigere
spiritualmente una persona abbia in
sé le debite condizioni di maturità
spirituale, di prudenza, di
discrezione, di affabilità, eccetera, e
di formazione dottrinale, perché
nella direzione spirituale non si
tratta di dare consigli sulla base della
propria esperienza e opinioni, ma
sulla base della fede della Chiesa.

Verso la santità

“Per andare verso il Signore abbiamo
sempre bisogno di una guida, di un
dialogo. Non possiamo farlo
solamente con le nostre riflessioni”[9].
Il compito del “maestro” spirituale
consiste nell’assecondare il lavoro
dello Spirito Santo nell’anima e nel
trasmettere pace, in vista del dono



del sì e della fecondità apostolica[10].
Per questo il suo lavoro ci introduce
al Vangelo, nel quale “ogni passo
riportato, è stato raccolto, particolare
per particolare, perché tu lo incarni
nelle circostanze concrete della tua
esistenza”[11]. La direzione spirituale
aiuta a scoprire quello che il Vangelo
vuol dire a ciascuna anima, e a
reagire con una risposta di impegno:
“Rimane valido per tutti – sacerdoti,
persone consacrate e laici, e
specialmente per i giovani – l’invito a
ricorrere ai consigli di un buon
padre spirituale, capace di
accompagnare ciascuno nella
conoscenza profonda di se stesso, e
condurlo all’unione con il Signore,
affinché la sua esistenza si conformi
sempre più al Vangelo”[12]. La
direzione spirituale ricevuta bene
porta a confrontare con Cristo e con
il suo messaggio di amore la propria
vita (cfr. Gv 13,34), e a vedere, alla
luce della Scrittura e confidando



sull’azione dello Spirito Santo, la
mano di Dio nella propria esistenza.

Compito del direttore spirituale -
insegna san Josemaría – è quello di
aprire orizzonti, aiutare la
formazione di un criterio, far vedere
gli ostacoli, indicare i mezzi adeguati
per superarli, correggere le
deformazioni o le deviazioni del
cammino, incoraggiare sempre:
senza perdere mai il punto di vista
soprannaturale, che è affermazione
ottimista, perché ogni cristiano può
dire che può tutto con l’aiuto divino
(cfr. Fil 4,13)”[13]. Con l’aumento della
fede, della speranza e della carità si
aiuta a trattare Dio personalmente e
continuamente, molte volte per
mezzo di un piano di vita interiore.
In questo modo la preghiera (vocale
e mentale), la confessione frequente,
la partecipazione all’Eucarestia -
vero centro della vita cristiana -, la
familiarità con la Sacra Scrittura,
portano ad approfondire il



significato dell’esistenza, a conoscere
l’amore di Dio, a migliorare la
conoscenza di sé e il desiderio di
servire tutte le anime.

San Josemaría consiglia di trattare
sempre, nella direzione spirituale,
tre punti necessari alla vera crescita
spirituale: la fede, la purezza e la
vocazione[14]. Questa trilogia si può
mettere in relazione a quello che ci
dicono gli Atti degli Apostoli, quando
descrivono la vita e la perseveranza
dei primi cristiani
“nell'insegnamento degli apostoli e
nella comunione, nello spezzare il
pane e nelle preghiere”[15]. La fede
rimanda alla dottrina apostolica[16].
La purezza è legata al Pane
eucaristico: la Comunione frequente
ci aiuta ad avere uno sguardo
limpido e protegge il tesoro della
castità. La preghiera, risposta alla
Parola di Dio che chiama, è
essenziale per essere fedele alla
propria vocazione[17].



“La fede e la vocazione cristiana
impregnano non una parte, ma tutta
la nostra esistenza”[18]. Quindi sono in
stretta relazione con la vita familiare,
il lavoro, il riposo, la vita sociale, la
politica, ecc. Anche se la direzione
spirituale non ha come materia
immediata questi ambiti, deve,
comunque - evitando ogni ingerenza
in ciò che non le è proprio - offrire
luce e consigli in modo tale che
ognuno, liberamente e
responsabilmente, prenda le
decisioni che considera più
opportune con cognizione di causa e
lasciando che la luce di Dio illumini
tutta la sua vita. Da questa
prospettiva, la direzione spirituale ha
come scopo di promuovere l’”unità di
vita”[19] che porta a cercare e amare
Dio in tutto, e a vivere tutta
l’esistenza con coscienza della
missione che la vocazione cristiana
implica. La direzione spirituale
contribuisce al processo di crescita di
ogni cristiano nella sua condizione di



figlio o di figlia di Dio Padre in Cristo
per lo Spirito Santo; aiutando a
scoprire con gioia il volto e l’amore
di Cristo e ciò che significa seguirlo.

Libertà e responsabilità

Il fratello che accompagna
spiritualmente un altro fratello è
chiamato ad offrire un parere
disinteressato e retto, rispettando la
personalità del fratello cui dà
consiglio, senza calpestare la sua
libertà e, quindi, la sua
responsabilità. Come scrive san
Tommaso d’Aquino nella Summa
contra gentiles (IV,33), “i figli di Dio
sono mossi dallo Spirito Santo
liberamente, per amore; non
servilmente, per timore”. Un
concetto che san Josemaría riassume
così: “Solo quando si ama si giunge
alla libertà più piena”[20]. La persona
umana è un mistero: “In ogni anima
c’è un fondo delicato, nel quale solo
Dio può penetrare”[21]. E ad ogni



persona spetta seguire le ispirazioni
che riceve dallo Spirito Santo,
pastore delle nostre anime[22].

Il lavoro del pastore di anime è
“porre ciascuno di fronte a tutte le
esigenze della sua vita, aiutandolo a
scoprire ciò che in concreto Dio gli
chiede, senza porre alcun limite a
quella santa indipendenza e a quella
benedetta responsabilità personale
che sono le caratteristiche proprie
della coscienza cristiana. Questo
spirito e questo modo di agire si
basano sul rispetto per la
trascendenza della verità rivelata e
sull'amore per la libertà della
creatura umana. Potrei aggiungere
che si basano anche sulla certezza
della indeterminazione della storia,
aperta a molteplici possibilità che
Dio non ha voluto precludere”[23].
Inoltre, san Josemaría sottolinea che
“per raggiungere la santità cristiana
nell'esercizio del proprio mestiere o
professione”, i cristiani “hanno



bisogno di essere formati in modo da
saper amministrare la propria
libertà: con presenza di Dio, con
pietà sincera, con dottrina”[24]. Per
questo i consigli della direzione
spirituale servono per illuminare
l’intelligenza, per irrobustire la
libertà. In certi casi questa
trasmissione della verità si potrà fare
con energia. “La vera delicatezza e la
vera carità esigono che si giunga al
midollo, anche se costa”[25]: sempre
con delicatezza e rispettando i ritmi
propri di ogni persona.

La libertà assunta come scelta del
bene è inseparabile dalla relativa
responsabilità personale. Chi è
accompagnato spiritualmente deve
avere un atteggiamento aperto
all’aiuto. Per questo è necessario
ricordare che “l’umiltà è la verità nel
cammino della lotta ascetica”[26]. Una
delle manifestazioni più importanti
dell’umiltà è la sincerità che, a volte,
dev’essere “sincerità selvaggia”[27],



cioè manifestazione di tutto ciò che
c’è nell’anima, senza aggiustamenti
né eufemismi. La direzione spirituale
ha le caratteristiche di una
confidenza,[28] si basa cioè sulla
fiducia. Per questo, così come la
direzione va avanti senza
“costringere nessuno (…), rispettando
ogni anima così com’è, con le sue
caratteristiche proprie”[29]; chi la
riceve lascia che “la grazia di Dio e il
Direttore facciano la loro opera”,
perché se non si basa su questo “non
apparirà mai la scultura, immagine
di Gesù, nella quale si trasforma
l'uomo santo”[30]. Ciò richiede una
certa regolarità dei colloqui di
accompagnamento spirituale.

In questo ambito di fraterna
confidenza, è logico cercare di essere
docile alla parola ascoltata che,
davanti a Dio, si riconosce come una
luce dello Spirito Santo. Certo si può
parlare anche di obbedienza alla
direzione spirituale, ma tenendo



presente che l’obbedienza non è un
concetto univoco (cfr. S.T. II-II, q.
104). La persona che riceve direzione
spirituale fa caso al consiglio di
un’altra persona perché è obbligata,
e nemmeno perché riconosce la sua
maggiore esperienza o sapere, ma
perché sente che attraverso le sue
parole Dio illumina e consiglia. Molte
volte, i consigli dati nella direzione
spirituale non sono pienamente
dettagliati, ma ci spingono a riflettere
e, soprattutto, a confrontarci con il
Signore nella preghiera. In effetti,
spetta all’interessato valutare ciò che
ha sentito e decidere con una
risoluzione personale che, in tutta
certezza, è stato illuminato da un
consiglio, ma che dipende sempre
dalle sue decisioni e dalla sua
volontà.

La libertà, assunta come scelta del
bene, è inseparabile dalla correlativa
responsabilità personale. “Ognuno è
quello che è, e si deve trattare



ciascuno a seconda di come lo ha
fatto Dio e come lo vuole Dio.
Omnibus omnia factus sum, ut
omnes facerem salvos (1Co 9, 22), è
necessario farsi tutto per tutti. Non ci
sono panacee. È necessario educare,
dedicare a ciascuna anima il tempo
di cui ha bisogno, con la pazienza di
un monaco del medioevo che faceva
le miniature – foglio dopo foglio – di
un codice; rendere maggiorenne la
gente, formare le coscienze, in modo
che ognuno avverta la sua libertà
personale e la sua conseguente
responsabilità”[31]. In questo modo,
l’accompagnamento spirituale, in un
contesto di amicizia e di tratto con
Dio, orienta, dà ottimismo, apre alla
speranza, amplia orizzonti e
contribuisce a che l’anima sia capace
di cose grandi.

Bibliografia:

Artículos de Collationes.org: El
arte de dirigir almas).

• 

https://www.google.com/url?q=https://www.collationes.org/recurso/1/2/el-arte-de-dirigir-almas-una-seleccion-de-textos-para-un-posible-itinerario&sa=D&source=editors&ust=1682074784626010&usg=AOvVaw0I28V1l0B5ekB7qMZWohJ9
https://www.google.com/url?q=https://www.collationes.org/recurso/1/2/el-arte-de-dirigir-almas-una-seleccion-de-textos-para-un-posible-itinerario&sa=D&source=editors&ust=1682074784626010&usg=AOvVaw0I28V1l0B5ekB7qMZWohJ9


ESPA, Fulgencio, Cuenta
conmigo, Palabra, Madrid 2017.
FERNÁDEZ-CARVAJAL, F. Para
llegar a puerto. El sentido de la
ayuda espiritual, Palabra,
Madrid, 2010.
DERVILLE, Guillaume. Voz:
«Dirección espiritual». 
Diccionario de San Josemaría
Escrivá de Balaguer, Burgos,
Monte Carmelo - Instituto
Histórico Josemaría Escrivá,
2013, pp. 339-345.

[1] Lettera 8–VIII–1956, n. 37: AGP,
serie A.3, 94-1–2.

[2] Cammino, n. 56.

[3] Colloqui, n. 123.

[4] Cfr. Fulgencio Espa, Cuenta
conmigo, 33, Palabra, Madrid 2017.

[5] Cfr. Cammino, n. 382.

• 

• 

• 



[6] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2690; cfr. nn. 1435, 2695.

[7] È Gesù che passa, 120.

[8] Ibídem, 148.

[9] Benedetto XVI, Discorso, Udienza
generale, 16–IX–2009.

[10] Cfr. Cammino, n. 62.

[11] Forgia, n. 754.

[12] Benedetto XVI, Discorso, Udienza
generale, 16–IX–2009.

[13] Lettera 8–VIII–1956, n. 37: AGP,
serie A.3, 94-1–2.

[14] Cfr. Solco, n. 84; Amici di Dio,
187.

[15] Hch 2, 42.

[16] Cfr. Colloqui, 73.

[17] Cfr. Forgia, nn. 297 e 789.



[18] È Gesù che passa, 46.

[19] Cfr. È Gesù che passa, 10;
Gaudium et Spes, n. 43.

[20] Amici di Dio, 38.

[21] Carta 8–VIII–1956, n. 37: AGP,
serie A.3, 94-1–2.

[22] Cfr. È Gesù che passa, 174.

[23] È Gesù che passa, 99.

[24] Colloqui, 53.

[25] Andrés Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, volume II,
p. 320.

[26] Solco, n. 259.

[27] Forgia, n. 127.

[28] Cfr. Cammino, n. 64.

[29] Amici di Dio, 249.

[30] Cammino, n. 56.



[31] Lettera 8–VIII–1956, n. 38: AGP,
serie A.3, 94-1 –2.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/
laccompagnamento-spirituale/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/laccompagnamento-spirituale/
https://opusdei.org/it-ch/article/laccompagnamento-spirituale/
https://opusdei.org/it-ch/article/laccompagnamento-spirituale/

	L’accompagnamento spirituale

