
opusdei.org

La vita dopo la
morte, speranza del
cristiano

Dio ha fatto l’uomo perché sia
felice, sulla terra e nel Cielo.
Questo saggio è una breve
riflessione sulla novità che la
dottrina cristiana apporta nei
confronti della realtà della
morte.

14/10/2007

Il senso della novità attraversa tutto
il Vangelo, dall'Annunciazione della
Madonna alla Risurrezione del



Signore. Il Nuovo Testamento parla
in mille modi diversi di un nuovo
inizio per l’umanità. Perfino la
parola “vangelo” indica novità: la
“buona novella”. Fin dall’inizio del
suo ministero pubblico, Cristo
annuncia apertamente la pienezza
dei tempi e la venuta del regno di
Dio: Il tempo è compiuto e il regno
di Dio è vicino; convertitevi e
credere al vangelo (Mc 1, 15). Ma ciò
non significa che il Signore voglia
cambiare tutto, come dimostra il
fatto che, per parlare
dell’indissolubilità del matrimonio,
prende come punto di partenza ciò
che Dio stabilì nel creare la donna e
l’uomo (cfr Mt 19, 3-9; Gn 2, 24).
Peraltro, Gesù ha dichiarato: Non
pensate che io sia venuto ad
abolire la Legge o i Profeti; non
sono venuto per abolire, ma per
dare compimento (Mt 5,17); in
diverse occasioni, ordinò ai discepoli
di obbedire fedelmente ai



comandamenti comunicati da Mosè
al popolo da parte di Dio.

Nella predicazione del Signore c’è,
senza dubbio, un’aria nuova,
liberatrice. Da una parte, la dottrina
di Gesù sviluppa elementi già
presenti nell’Antico Testamento,
come la rettitudine d’intenzione, il
perdono, o la necessità di amare tutti
gli uomini senza eccezione, in
particolare i poveri e i peccatori. In
Cristo si compiono le antiche
promesse che Dio ha fatto ai Profeti.
D’altra parte, la chiamata del Signore
si rivolge in modo radicale e
perentorio non a un popolo, ma a
tutti gli uomini, chiamati uno a uno.

La novità della presenza e dell’azione
di Cristo si percepisce anche in un
altro modo, a prima vista
sconcertante: molti lo rifiutano. 
Venne fra la sua gente, ma i suoi
non l’hanno accolto (Gv 1, 11), dice
S. Giovanni. Questo rifiuto da parte



degli uomini fa risaltare ancora di
più, se possibile, l’incondizionata
donazione e carità del Signore verso
l’umanità. Inoltre, il rifiuto lo ha
portato direttamente alla morte sulla
Croce, liberamente accettata,
sacrificio unico e definitivo, fonte
salvifica per tutti gli uomini.

Dio è stato fedele alla sua promessa e
la potenza del male non ha potuto
estinguere la donazione divina di
Gesù, come manifesta la
Risurrezione. La forza salvifica che
Dio ha introdotto nel mondo per
mezzo dell’Incarnazione di suo
Figlio, e soprattutto per mezzo della
sua Risurrezione, è la novità
assoluta, universale e permanente. Si
nota fin dall’inizio della predicazione
apostolica: con una gioia
traboccante, gli apostoli hanno
proclamato per tutta la Giudea,
nell’Impero Romano e nel mondo
intero che Gesù era risuscitato; che il
mondo poteva cambiare, che ogni



donna, ogni uomo potevano
cambiare; che ormai non erano
sottomessi alla legge del peccato e
della morte eterna. Cristo, seduto alla
destra del Padre, dice: Ecco, io faccio
nuove tutte le cose (Ap 21,5). In
Cristo, Dio ha preso in mano in modo
nuovo le redini del mondo e della
storia umana per portarle alla piena
realizzazione. I cristiani della prima
ora, malgrado tutte le difficoltà che
hanno avuto, guardavano al futuro
con speranza e ottimismo. E
contagiavano la loro fede tra tutte le
persone che avevano attorno.

La novità della vita eterna dopo la
morte

Nel mondo pagano era normale
considerare il futuro come una
semplice ripetizione del passato. Il
cosmo esisteva da sempre e, pur con
grandi mutazioni cicliche, sarebbe
durato per sempre. Secondo il mito
dell’eterno ritorno, tutto ciò che ha



avuto luogo prima, sarebbe
riapparso nel futuro. In questo
contesto antropologico-religioso,
l’uomo poteva salvarsi solo
sfuggendo alla materia, in una specie
di estasi spirituale separato dalla
carne; o vivendo in questo mondo,
come diceva S. Paolo, senza meta né
speranza (cfr 1 Ts 4,13; Ef 2,12). Nei
primi secoli del Cristianesimo i
pagani seguono un’etica più o meno
retta; credono in Dio o negli dei e
rendono loro un culto frequente, in
cerca di protezione o consolazione;
ma manca loro la speranza certa di
un futuro felice. La morte era
soltanto un baratro, qualcosa senza
senso.

D’altra parte la volontà di vivere per
sempre è profonda nell’uomo, come
mostravano già allora i filosofi, i
letterati, gli artisti, i poeti e, in modo
particolare, gli innamorati. L’uomo
ha brama di infinito e tale desiderio
si manifesta in diversi modi: nei



progetti, nel desiderio di avere figli,
nell’aspirazione di influire sulla vita
delle altre persone, di essere
riconosciuto e ricordato; in tutto
questo si può indovinare il desiderio
umano di eternità. C’è chi pensa
all’immortalità dell’anima; ma c’è chi
intende l’immortalità come
reincarnazione; c’è, infine, chi di
fronte al fatto certo della morte
decide di impegnarsi al massimo per
ottenere il benessere materiale o il
riconoscimento sociale: beni che non
saranno mai sufficienti, perché non
saziano e non dipendono solo dalla
propria volontà. In questo il cristiano
è realista, perché sa che la morte è la
fine di tutti i sogni vani dell’uomo.

Nel dilemma tra la morte e
l’immortalità, il cristiano ha la
certezza che Dio gli ha dato la vita
creandolo a sua immagine e
somiglianza (cfr Gn 1, 27); sa che
quando prova l’angoscia della morte
che si avvicina, Cristo agisce in lui,



trasformando le sue pene e la sua
morte in forza corredentrice. Ed è
sicuro che lo stesso Gesù, che ha
servito, imitato e amato, lo riceverà
in Cielo, colmandolo di gloria dopo la
sua morte. La grande e gioiosa verità
della fede cristiana è che, per la fede
in Cristo, l’uomo può con certezza
vincere l’ultimo nemico (1Cor 15, 26),
la morte, aprendosi alla visione
perpetua di Dio e alla risurrezione
del corpo alla fine dei tempi, quando
tutte le cose si saranno compiute in
Cristo.

La vita non termina qui; siamo sicuri
che il sacrificio nascosto e la
donazione generosa hanno un senso
e un premio che, per la magnanima
misericordia di Dio, vanno ben oltre
quello che l’uomo potrebbe sperare
con le sue sole forze. “Se qualche
volta ti inquieta il pensiero di nostra
sorella morte, perché ti vedi così
piccola cosa, fatti animo e considera:
che cosa sarà il Cielo che ci attende,



quando tutta la bellezza e la
grandezza, tutta la felicità e l’Amore
infiniti di Dio si riverseranno nel
povero vaso d’argilla che è la creatura
umana, per saziarla eternamente,
sempre con la novità di una felicità
nuova?“ (San Josemaría, Solco, n.
891).

Nel tempo presente

Benché sia certo che la novità
cristiana si riferisce
principalmenteall’altra vita,
all’aldilà, la Chiesa insegna che la
novità della Risurrezione di Cristo è
già presente, in qualche modo, sulla
terra. Per quanto l’universo possa
durare così come lo conosciamo,
siamo già “negli ultimi tempi”, sicuri
che il mondo è stato redento, perché
Cristo ha sconfitto il peccato, la
morte, il demonio.

Il regno di Dio è in mezzo a voi (Lc
17, 21); in mezzo non solo come una
presenza esterna, ma anche dentro al



credente, nell’anima in grazia, con
una presenza reale, attuale, efficace,
anche se non ancora del tutto visibile
e completa. Già dunque è arrivata a
noi l’ultima fase dei tempi (cfr 1 Cor
10, 11). La rinnovazione del mondo è
irrevocabilmente acquisita e in certo
modo realmente anticipata in questo
mondo; difatti la Chiesa già sulla terra
è adornata di vera santità (…).Siamo
chiamati figli di Dio, e lo siamo
veramente (cfr 1 Gv 3, 1), ma non
siamo ancora apparsi con Cristo nella
gloria (cfr Col 3, 4), nella quale
saremo simili a Dio, perché lo
vedremo qual è (Gv 3, 2) (Concilio
Vaticano II, Cost. Lumen gentium, n.
48).

La Chiesa è depositaria sulla terra
della presenza anticipata del regno
di Dio; cammina quaggiù come
pellegrina, ma tutto il potere salvifico
di Dio agisce già in qualche modo nel
tempo presente, per mezzo della
parola rivelata e dei sacramenti,



specialmente dell’Eucaristia, potere
salvifico che si manifesta anche nella
vita santa dei cristiani, che vivono 
nel mondo, senza essere mondani
(cfr Gv 17, 14). Il cristiano è davanti
al mondo e nel mondo, alter Christus,
ipse Christus; un altro Cristo, lo stesso
Cristo: si stabilisce così una certa
polarità nella vita della Chiesa e di
ogni credente, tra il momento
presente – occasione di accogliere la
grazia – e la pienezza finale, tensione
che ha molte conseguenze per la vita
del cristiano e per la comprensione
del mondo.

Il cristiano vive unito a Dio e per Dio
e si sforza per comunicare i beni
divini agli altri. Nella vita futura, la
grazia, o vita soprannaturale, si
trasformerà in gloria e l’uomo
raggiungerà un’immortalità
completa nella risurrezione dai
morti. Nella vita presente, invece,
anche se perfezionata dalla grazia,
l’esistenza umana possiede una



propria autonomia, che si deve
applicare ai diversi ambiti:
personale, famigliare, sociale e
politico. La vita soprannaturale
accoglie, perfeziona e porta a
pienezza la natura, senza annullarla
né sostituirla.

Questa tensione si manifesta pure
nella nozione cristiana del tempo e
della storia. Per il pensiero pagano
quasi sempre fatalista, gli eventi
della storia erano previsti e
determinati in anticipo dal fatum, dal
destino. Il tempo trascorreva
intoccabile e imperterrito, spettatore
muto e passivo, e abbracciava il
corso della storia. Ma il tempo
cristiano non è solo tempo che passa,
è spazio creato da Dio per una
crescita e un progresso, per la storia
e la redenzione. Dio agisce con la sua
Provvidenza nel tempo, per portare il
mondo e la storia alla loro pienezza.



Il Signore ha voluto contare sulla
risposta intelligente e libera degli
uomini, sulle preghiere dei santi e le
buone azioni di molti, per influire sul
corso degli eventi. Poiché sono
immagine di Dio, le creature umane
possono cambiare la storia; alcune
volte in peggio, come è accaduto con
il peccato di Adamo ed Eva; ma
soprattutto in modo positivo,
partecipando attivamente alla
realizzazione del disegno divino,
proprio perché l’evento più rilevante
ed efficace, quello che ha dato alla
storia del mondo il cambio più
radicale, è stato l’Incarnazione del
Figlio di Dio. E la collaborazione
umana più profonda e duratura ai
piani divini per cambiare il corso
della storia è stata portata a termine
dalla Madonna, quando accolse con il
fiat il Figlio di Dio nel suo seno.

I cristiani vivono nel mondo
coscienti dei peccati propri e altrui,
ma convinti che il miglior modo per



approfittare del tempo è servire Dio,
per migliorare il mondo che ci ha
affidato. In qualche modo, il tempo è
plasmato dall’uomo, è umanizzato.
«La creazione ha la sua propria
bontà e perfezione, ma non è uscita
dalle mani del Creatore interamente
compiuta. È creata “in stato di via”,
verso una perfezione ultima, alla
quale Dio l’ha destinata, ma che
ancora deve essere raggiunta.
Chiamiamo divina Provvidenza le
disposizioni per mezzo delle quali
Dio conduce la creazione verso
questa perfezione». (Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 302). Il
Signore non ha fatto tutto dall’inizio,
fino all’ultimo particolare. A poco a
poco, contando sull’intelligenza e la
perseverante collaborazione delle
creature, avvicina ciascuna di esse
verso il suo fine. Il potere salvifico di
Dio si fa normalmente presente nella
vita dell’uomo in modo nascosto e
interiore; in modo simile la
Provvidenza Divina opera



soavemente e in modo normale, non
solo nei grandi eventi, ma anche in
quelli apparentemente più piccoli.
Per questo il Signore invita alla piena
fiducia: Non affannatevi dunque
dicendo: Che cosa mangeremo?
Che cosa berremo? Che cosa
indosseremo? Di tutte queste cose
si preoccupano i pagani; il Padre
vostro celeste infatti sa che ne
avete bisogno. Cercate prima il
regno di Dio e la sua giustizia, e
tutte queste cose vi saranno date in
aggiunta. (Mt 6, 31-33).

“Dio – spiegava san Josemaría –, che
è la bellezza, la grandezza, la
sapienza, ci annuncia che gli
apparteniamo, che siamo stati scelti
come oggetto del suo amore infinito.
È necessaria una forte vita di fede
per non sciupare questa meraviglia
che la Provvidenza divina affida alle
nostre mani, ci vuole una fede come
quella dei Magi, che ci faccia convinti
che né deserto, né tempeste, né la



quiete delle oasi ci impediranno di
giungere alla meta della Betlemme
eterna, della vita definitiva in
Dio” (San Josemaría, È Gesù che
passa, n. 32).

Dall’inizio della sua esistenza
terrena, il Signore colmò colei che
sarebbe stata la Madre di suo Figlio
di una straordinaria abbondanza di
doni, umani e soprannaturali. 
Concepita senza peccato originale,
Lei è la piena di grazia (cfr Lc 1, 28).
Nella sua vita, in mezzo a infinite
prove e oscurità, ha vissuto
eroicamente la fede, rafforzando con
il suo esempio i primi discepoli. Alla
fine della sua vita, esente da ogni
peccato, fu assunta in Cielo in corpo
e anima, per partecipare per sempre,
come Regina degli Angeli e di tutta la
creazione, della gloria del Signore. In
lei si è verificata pienamente la
promessa divina di condurre gli
uomini alla gloria. Per questo, la
Madonna è per ogni uomo, spes



nostra, faro che ci illumina e causa
della nostra speranza.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/la-vita-dopo-la-
morte-speranza-del-cristiano/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/la-vita-dopo-la-morte-speranza-del-cristiano/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-vita-dopo-la-morte-speranza-del-cristiano/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-vita-dopo-la-morte-speranza-del-cristiano/

	La vita dopo la morte, speranza del cristiano

