
opusdei.org

La religione al
servizio della pace

Il Papa ad Assisi invita i capi
religiosi e i non credenti a
difendere "la pace e la dignità
umana".

13/11/2011

INTERVENTO DEL SANTO PADRE
BENEDETTO XVI Assisi, Basilica di
Santa Maria degli Angeli

Giovedì, 27 ottobre 2011 Cari fratelli
e sorelle,



distinti Capi e rappresentanti delle
Chiese e Comunità ecclesiali e delle
religioni del mondo,

cari amici,

sono passati venticinque anni da
quando il beato Papa Giovanni Paolo
II invitò per la prima volta
rappresentanti delle religioni del
mondo ad Assisi per una preghiera
per la pace. Che cosa è avvenuto da
allora? A che punto è oggi la causa
della pace? Allora la grande minaccia
per la pace nel mondo derivava dalla
divisione del pianeta in due blocchi
contrastanti tra loro. Il simbolo
vistoso di questa divisione era il
muro di Berlino che, passando in
mezzo alla città, tracciava il confine
tra due mondi. Nel 1989, tre anni
dopo Assisi, il muro cadde – senza
spargimento di sangue.
All’improvviso, gli enormi arsenali,
che stavano dietro al muro, non
avevano più alcun significato.



Avevano perso la loro capacità di
terrorizzare. La volontà dei popoli di
essere liberi era più forte degli
arsenali della violenza. La questione
delle cause di tale rovesciamento è
complessa e non può trovare una
risposta in semplici formule. Ma
accanto ai fattori economici e politici,
la causa più profonda di tale evento è
di carattere spirituale: dietro il
potere materiale non c’era più
alcuna convinzione spirituale. La
volontà di essere liberi fu alla fine
più forte della paura di fronte alla
violenza che non aveva più alcuna
copertura spirituale. Siamo
riconoscenti per questa vittoria della
libertà, che fu soprattutto anche una
vittoria della pace. E bisogna
aggiungere che in questo contesto si
trattava non solamente, e forse
neppure primariamente, della libertà
di credere, ma anche di essa. Per
questo possiamo collegare tutto ciò
in qualche modo anche con la
preghiera per la pace.



Ma che cosa è avvenuto in seguito?
Purtroppo non possiamo dire che da
allora la situazione sia caratterizzata
da libertà e pace. Anche se la
minaccia della grande guerra non è
in vista, tuttavia il mondo,
purtroppo, è pieno di discordia. Non
è soltanto il fatto che qua e là
ripetutamente si combattono guerre
– la violenza come tale è
potenzialmente sempre presente e
caratterizza la condizione del nostro
mondo. La libertà è un grande bene.
Ma il mondo della libertà si è rivelato
in gran parte senza orientamento, e
da non pochi la libertà viene
fraintesa anche come libertà per la
violenza. La discordia assume nuovi
e spaventosi volti e la lotta per la
pace deve stimolare in modo nuovo
tutti noi.

Cerchiamo di identificare un po’ più
da vicino i nuovi volti della violenza
e della discordia. A grandi linee – a
mio parere – si possono individuare



due differenti tipologie di nuove
forme di violenza che sono
diametralmente opposte nella loro
motivazione e manifestano poi nei
particolari molte varianti. Anzitutto
c’è il terrorismo, nel quale, al posto
di una grande guerra, vi sono
attacchi ben mirati che devono
colpire in punti importanti
l’avversario in modo distruttivo,
senza alcun riguardo per le vite
umane innocenti che con ciò
vengono crudelmente uccise o ferite.
Agli occhi dei responsabili, la grande
causa del danneggiamento del
nemico giustifica ogni forma di
crudeltà. Viene messo fuori gioco
tutto ciò che nel diritto
internazionale era comunemente
riconosciuto e sanzionato come
limite alla violenza. Sappiamo che
spesso il terrorismo è motivato
religiosamente e che proprio il
carattere religioso degli attacchi
serve come giustificazione per la
crudeltà spietata, che crede di poter



accantonare le regole del diritto a
motivo del “bene” perseguito. La
religione qui non è a servizio della
pace, ma della giustificazione della
violenza.

La critica della religione, a partire
dall’illuminismo, ha ripetutamente
sostenuto che la religione fosse causa
di violenza e con ciò ha fomentato
l’ostilità contro le religioni. Che qui la
religione motivi di fatto la violenza è
cosa che, in quanto persone religiose,
ci deve preoccupare profondamente.
In un modo più sottile, ma sempre
crudele, vediamo la religione come
causa di violenza anche là dove la
violenza viene esercitata da difensori
di una religione contro gli altri. I
rappresentanti delle religioni
convenuti nel 1986 ad Assisi
intendevano dire – e noi lo ripetiamo
con forza e grande fermezza: questa
non è la vera natura della religione.
È invece il suo travisamento e
contribuisce alla sua distruzione.



Contro ciò si obietta: ma da dove
sapete quale sia la vera natura della
religione? La vostra pretesa non
deriva forse dal fatto che tra voi la
forza della religione si è spenta? Ed
altri obietteranno: ma esiste
veramente una natura comune della
religione, che si esprime in tutte le
religioni ed è pertanto valida per
tutte? Queste domande le dobbiamo
affrontare se vogliamo contrastare in
modo realistico e credibile il ricorso
alla violenza per motivi religiosi. Qui
si colloca un compito fondamentale
del dialogo interreligioso – un
compito che da questo incontro deve
essere nuovamente sottolineato.
Come cristiano, vorrei dire a questo
punto: sì, nella storia anche in nome
della fede cristiana si è fatto ricorso
alla violenza. Lo riconosciamo, pieni
di vergogna. Ma è assolutamente
chiaro che questo è stato un utilizzo
abusivo della fede cristiana, in
evidente contrasto con la sua vera
natura. Il Dio in cui noi cristiani



crediamo è il Creatore e Padre di tutti
gli uomini, a partire dal quale tutte le
persone sono tra loro fratelli e sorelle
e costituiscono un’unica famiglia. La
Croce di Cristo è per noi il segno del
Dio che, al posto della violenza, pone
il soffrire con l’altro e l’amare con
l’altro. Il suo nome è “Dio dell’amore
e della pace” (2 Cor 13,11). È compito
di tutti coloro che portano una
qualche responsabilità per la fede
cristiana purificare continuamente la
religione dei cristiani a partire dal
suo centro interiore, affinché –
nonostante la debolezza dell’uomo –
sia veramente strumento della pace
di Dio nel mondo.

Se una tipologia fondamentale di
violenza viene oggi motivata
religiosamente, ponendo con ciò le
religioni di fronte alla questione
circa la loro natura e costringendo
tutti noi ad una purificazione, una
seconda tipologia di violenza
dall’aspetto multiforme ha una



motivazione esattamente opposta: è
la conseguenza dell’assenza di Dio,
della sua negazione e della perdita di
umanità che va di pari passo con ciò.
I nemici della religione – come
abbiamo detto – vedono in questa
una fonte primaria di violenza nella
storia dell’umanità e pretendono
quindi la scomparsa della religione.
Ma il “no” a Dio ha prodotto crudeltà
e una violenza senza misura, che è
stata possibile solo perché l’uomo
non riconosceva più alcuna norma e
alcun giudice al di sopra di sé, ma
prendeva come norma soltanto se
stesso. Gli orrori dei campi di
concentramento mostrano in tutta
chiarezza le conseguenze
dell’assenza di Dio.

Qui non vorrei però soffermarmi
sull’ateismo prescritto dallo Stato;
vorrei piuttosto parlare della
“decadenza” dell’uomo, in
conseguenza della quale si realizza
in modo silenzioso, e quindi più



pericoloso, un cambiamento del
clima spirituale. L’adorazione di
mammona, dell’avere e del potere, si
rivela una contro-religione, in cui
non conta più l’uomo, ma solo il
vantaggio personale. Il desiderio di
felicità degenera, ad esempio, in una
brama sfrenata e disumana quale si
manifesta nel dominio della droga
con le sue diverse forme. Vi sono i
grandi, che con essa fanno i loro
affari, e poi i tanti che da essa
vengono sedotti e rovinati sia nel
corpo che nell’animo. La violenza
diventa una cosa normale e minaccia
di distruggere in alcune parti del
mondo la nostra gioventù. Poiché la
violenza diventa cosa normale, la
pace è distrutta e in questa
mancanza di pace l’uomo distrugge
se stesso.

L’assenza di Dio porta al
decadimento dell’uomo e
dell’umanesimo. Ma dov’è Dio? Lo
conosciamo e possiamo mostrarLo



nuovamente all’umanità per fondare
una vera pace? Riassumiamo
anzitutto brevemente le nostre
riflessioni fatte finora. Ho detto che
esiste una concezione e un uso della
religione attraverso il quale essa
diventa fonte di violenza, mentre
l’orientamento dell’uomo verso Dio,
vissuto rettamente, è una forza di
pace. In tale contesto ho rimandato
alla necessità del dialogo, e parlato
della purificazione, sempre
necessaria, della religione vissuta.
Dall’altra parte, ho affermato che la
negazione di Dio corrompe l’uomo, lo
priva di misure e lo conduce alla
violenza.

Accanto alle due realtà di religione e
anti-religione esiste, nel mondo in
espansione dell’agnosticismo, anche
un altro orientamento di fondo:
persone alle quali non è stato dato il
dono del poter credere e che tuttavia
cercano la verità, sono alla ricerca di
Dio. Persone del genere non



affermano semplicemente: “Non
esiste alcun Dio”. Esse soffrono a
motivo della sua assenza e, cercando
il vero e il buono, sono interiormente
in cammino verso di Lui. Sono
“pellegrini della verità, pellegrini
della pace”. Pongono domande sia
all’una che all’altra parte. Tolgono
agli atei combattivi la loro falsa
certezza, con la quale pretendono di
sapere che non c’è un Dio, e li
invitano a diventare, invece che
polemici, persone in ricerca, che non
perdono la speranza che la verità
esista e che noi possiamo e dobbiamo
vivere in funzione di essa. Ma
chiamano in causa anche gli aderenti
alle religioni, perché non considerino
Dio come una proprietà che
appartiene a loro così da sentirsi
autorizzati alla violenza nei
confronti degli altri. Queste persone
cercano la verità, cercano il vero Dio,
la cui immagine nelle religioni, a
causa del modo nel quale non di rado
sono praticate, è non raramente



nascosta. Che essi non riescano a
trovare Dio dipende anche dai
credenti con la loro immagine ridotta
o anche travisata di Dio. Così la loro
lotta interiore e il loro interrogarsi è
anche un richiamo a noi credenti, a
tutti i credenti a purificare la propria
fede, affinché Dio – il vero Dio –
diventi accessibile. Per questo ho
appositamente invitato
rappresentanti di questo terzo
gruppo al nostro incontro ad Assisi,
che non raduna solamente
rappresentanti di istituzioni
religiose. Si tratta piuttosto del
ritrovarsi insieme in questo essere in
cammino verso la verità,
dell’impegno deciso per la dignità
dell’uomo e del farsi carico insieme
della causa della pace contro ogni
specie di violenza distruttrice del
diritto. In conclusione, vorrei
assicurarvi che la Chiesa cattolica
non desisterà dalla lotta contro la
violenza, dal suo impegno per la pace
nel mondo. Siamo animati dal



comune desiderio di essere
“pellegrini della verità, pellegrini
della pace”. Vi ringrazio.

© Copyright 2011 - Libreria Editrice
Vaticana

vatican.va

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/la-religione-al-
servizio-della-pace/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/la-religione-al-servizio-della-pace/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-religione-al-servizio-della-pace/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-religione-al-servizio-della-pace/

	La religione al servizio della pace

