
opusdei.org

La preghiera del
cristiano è uguale a
quella di un fedele di
un’altra religione?

Una nuova puntata della serie
di testi con domande sulla fede
cristiana. In questo articolo si
parla della differenza tra la
preghiera di un cristiano e
quella di una persona di
un'altra religione.

12/03/2024

Sommario



1. Cos’è la preghiera?

2. Che differenza c’è tra la preghiera
cristiana e quella delle altre
religioni?

3. Quali sono le forme della
preghiera?

4. Che relazione c’è tra la preghiera
personale e quella della Chiesa?

5. Qual è il ruolo dello Spirito Santo
nella preghiera?

1. Cos’è la preghiera?

«La preghiera è l’elevazione
dell’anima a Dio o la domanda a Dio
di beni convenienti»[1]. È un vero
dialogo personale, intimo e profondo,
tra una persona e Dio[2], e tutti sono
chiamati a scoprire la ricchezza di
questo dialogo e a mettersi in



relazione con il Creatore.
Continuamente Dio invita ogni
persona a partecipare a questo
misterioso incontro della preghiera.
È Lui stesso che prende l’iniziativa,
risvegliando in noi la volontà di
cercarlo, di comunicare con Lui e di
farlo partecipe della nostra vita. La
persona che prega, disposta ad
ascoltare Dio e a dialogare con Lui,
risponde a questa iniziativa divina.

Il cristiano ha come esempio lo stesso
Cristo che ha costantemente pregato
il Padre e che ci ha insegnato come
farlo[3]. La preghiera cristiana non è
il risultato di un esercizio individuale
di riflessione e di introspezione, ma
si innesta nel dialogo tra il Figlio e il
Padre tramite l’azione nell’anima
dello Spirito Santo. «È in Gesù,
infatti, che l’uomo diventa capace di
accostarsi a Dio con la profondità e
l’intimità del rapporto di paternità e
di figliolanza. Insieme ai primi
discepoli, con umile confidenza ci



rivolgiamo allora al Maestro e Gli
chiediamo: “Signore, insegnaci a
pregare”»[4].

Meditare con san Josemaría

Ogni volta che sentiamo nel cuore il
desiderio di essere migliori, di
corrispondere con più generosità al
Signore, e cerchiamo una luce che ci
guidi, un riferimento preciso per la
nostra esistenza cristiana, lo Spirito
Santo porta alla nostra memoria le
parole del Vangelo: È necessario
pregare sempre, senza stancarsi (Lc
18, 1). L’orazione è il fondamento di
ogni attività soprannaturale;
l’orazione ci rende onnipotenti, e se
prescindessimo dalla sua potenza
non otterremmo nulla. (Amici di Dio,
238)

Sono tante le scene in cui Gesù parla
con il Padre, che adesso è impossibile
ricordarle tutte. Penso però che non
possiamo tralasciare di considerare i
momenti, così intensi, che precedono



la sua Passione e la sua Morte,
quando il Signore si prepara a
consumare il Sacrificio che ci
restituirà l’Amore divino.
Nell’intimità del Cenacolo, il suo
Cuore trabocca: rivolge al Padre la
sua supplica, annuncia la discesa
dello Spirito Santo, incoraggia i suoi
ad un continuo fervore di carità e di
fede. (Amici di Dio, 240)

2. Che differenza c’è tra la
preghiera cristiana e quella delle
altre religioni?

La principale differenza della
preghiera cristiana rispetto a quella
di altre religioni è fondata sulla
ricerca di un incontro personale con
Dio, Uno e Trino (con Dio, Padre del
nostro Signore Gesù Cristo, nello
Spirito Santo), e non semplicemente
come una ricerca personale di pace e



di equilibrio interiore. «La preghiera
cristiana è sempre determinata dalla
struttura della fede cristiana, nella
quale risplende la verità stessa di Dio
e della creatura»[5]. Cristo ci insegna
come dobbiamo pregare, e cioè
pregare nell’ambito del suo corpo
mistico che è la Chiesa.

La preghiera cristiana ha anche una
dimensione comunitaria: «anche
quando è fatta in solitudine, in realtà
è sempre all’interno di quella
“comunione dei santi” nella quale e
con la quale si prega, tanto in forma
pubblica e liturgica quanto in forma
privata»[6]. Il cristiano, anche quando
è solo e prega nel segreto, è sicuro di
pregare sempre in unione con Cristo,
nello Spirito Santo, insieme con tutti i
battezzati per il bene della Chiesa. La
preghiera del Signore Gesù è stata
affidata alla Chiesa («così dovete
pregare», Mt 6, 9)[7] e, quindi, si
realizza pienamente all’interno della
comunità dei battezzati.



Meditare con san Josemaría

L’orazione del cristiano non è mai un
monologo. (Cammino, 114)

“Minuti di silenzio”. Lasciateli a
coloro che hanno il cuore secco. Noi
cattolici, figli di Dio, parliamo con il
Padre nostro che è nei cieli.
(Cammino, 115)

«Un minuto di preghiera intensa; e
questo basta». Lo diceva uno che non
pregava mai. Capirebbe un
innamorato che è sufficiente
contemplare intensamente per un
minuto la persona amata? (Solco,
465)

3. Quali sono le forme della
preghiera?

Tradizionalmente la Chiesa distingue
le principali espressioni della



preghiera in tre tipologie: la
preghiera vocale, la meditazione e la
preghiera contemplativa. Essendo tra
loro complementari, sono tutte
essenziali per il cristiano che vuole
approfondire la propria relazione
con Dio e condividono la
caratteristica comune del
raccoglimento del cuore.

1) La preghiera vocale: è riferita a
una forma di preghiera che si
esprime verbalmente, cioè con
parole articolate o pronunciate, e che
può manifestarsi sia esternamente
che solo interiormente, nel profondo
del cuore. Questa forma di preghiera
viene fatta con l’uso di formule
prestabilite, sia lunghe che brevi,
prese dalla Sacra Scrittura (come il
Padre nostro e l’Ave Maria) o
tramandate dalla tradizione
spirituale (come la Salve Regina).

«La preghiera vocale è per eccellenza
la preghiera delle folle. Ma anche la



più interiore delle preghiere non
potrebbe fare a meno della preghiera
vocale. [...] Allora la preghiera vocale
diventa una prima forma della
preghiera contemplativa»[8].

2) La meditazione (detta anche
orazione mentale) – Meditare vuol
dire impegnare la mente nella
considerazione calma di una realtà o
idea, con lo scopo di arrivare a una
comprensione più completa e
migliore. Per un cristiano, la partica
della meditazione implica dirigere i
pensieri verso Dio. «La meditazione
mette in azione il pensiero,
l’immaginazione, l’emozione e il
desiderio. Questa mobilitazione è
necessaria per approfondire le
convinzioni di fede, suscitare la
conversione del cuore e rafforzare la
volontà di seguire Cristo»[9].

Le forme della meditazione sono
tante quanti i maestri spirituali nella
Chiesa. «Ma un metodo non è che



una guida; l’importante è avanzare,
con lo Spirito Santo, sull’unica via
della preghiera: Cristo Gesù»[10].

3) La preghiera contemplativa «è la
più semplice espressione del mistero
della preghiera. La preghiera
contemplativa è un dono, una grazia;
non può essere accolta che
nell’umiltà e nella povertà»[11]. La
Chiesa la indica come la forma più
intima del dialogo personale con Dio,
nella quale l’anima si unisce con la
preghiera di Cristo che ci rende
partecipi del suo mistero, in una
atmosfera interiore di amore
silenzioso [12].

Ogni cristiano è chiamato a
raggiungere la pienezza della
contemplazione in qualunque
circostanza della propria vita. Questa
preghiera porta a una crescita attiva
e alla consapevolezza della presenza
di Dio, e al desiderio di una profonda
comunione con lui, sia nei tempi



propriamente dedicati alla preghiera
come in tutti gli altri momenti della
vita. La preghiera, quindi, ha come
obiettivo di integrare tutte le
dimensioni della persona umana,
abbracciando l’intelligenza, la
volontà e i sentimenti, e giunge
nell’intimo del cuore per trasformare
le sue disposizioni e informare tutta
la vita cristiana, facendolo simile a
Cristo.

Meditare con San Josemaría

In questa trama, in questo vivo
tessuto della fede cristiana, si
incastonano, come gemme, le
orazioni vocali. Formule divine: 
Padre nostro…, Ave o Maria…, Gloria
al Padre e al Figlio e allo Spirito
Santo…; o quella corona di lodi a Dio
e a nostra Madre che è il santo
Rosario; o tante e tante altre
acclamazioni piene di devozione che
i nostri fratelli cristiani hanno



sempre recitato, fin dai primi tempi.
(Amici di Dio, 248)

Non manchino mai, nella nostra
giornata, alcuni minuti dedicati in
modo speciale a frequentare Dio,
elevando verso di Lui il nostro
pensiero, senza che le parole
debbano affiorare alle labbra, perché
cantano nel cuore. Dedichiamo a
questa norma di pietà un sufficiente
periodo di tempo, a ora fissa, se è
possibile. (Amici di Dio, 249)

Vorrei che oggi, in questa nostra
meditazione, ci persuadessimo una
volta per sempre della necessità di
avviarci ad essere anime
contemplative, nel bel mezzo della
strada e del lavoro, grazie ad un
colloquio costante con il nostro Dio,
che non deve mai venir meno lungo
tutta la giornata. Se vogliamo seguire
lealmente le orme del Maestro, è
questa l’unica via. (Amici di Dio, 238)



Cominciamo con le orazioni vocali, le
stesse che molti hanno appreso da
bambini: frasi ardenti e semplici,
rivolte a Dio e a sua Madre, che è
anche nostra Madre. […] Dapprima
una giaculatoria, poi un’altra, e
un’altra ancora… finché questo
fervore appare insufficiente, perché
le parole sono povere… e allora
subentra l’intimità divina, lo sguardo
fisso in Dio, senza soste e senza mai
stancarsi. Si vive allora come in
cattività, come prigionieri. Mentre
svolgiamo con la massima perfezione
possibile, pur con i nostri errori e
con i nostri limiti, i compiti propri
della nostra condizione e del nostro
lavoro, l’anima vorrebbe fuggire. Ci
si volge a Dio, come il ferro attirato
dalla forza della calamita. Si
comincia ad amare Gesù in un modo
più efficace, con un dolce palpito.
(Amici di Dio, 296)



4. Che relazione c’è tra la
preghiera personale e quella della
Chiesa?

Come si è già detto, la preghiera
cristiana non è di una singola
persona, ma la trascende e si
inserisce nel dialogo stesso del Padre
e del Figlio, con lo Spirito santo.
Come canale, Dio ha istituito la
Chiesa che agisce come mediatrice
nella nostra relazione con Lui: per
giungere alla relazione intima e
fiduciosa alla quale siamo stati
chiamati, abbiamo bisogno dei
sacramenti della Chiesa, che sono i
segni e gli strumenti «mediante i
quali lo Spirito Santo diffonde la
grazia di Cristo, che è il Capo, nella
Chiesa, che è il suo corpo. La Chiesa,
dunque, contiene e comunica la
grazia invisibile che essa
significa»[13].

Per mezzo dei sacramenti il cristiano
è introdotto nel mistero della



Comunione dei santi, grazie alla
quale è unito a tutta la comunità
della Chiesa e partecipa dei suoi beni
spirituali. In tal modo, quando prega
lo fa con tutta la Chiesa, così come la
preghiera della Chiesa diventa quella
di ogni cristiano. «La preghiera
cristiana quindi è sempre allo stesso
tempo autenticamente personale e
comunitaria. Rifugge da tecniche
impersonali o incentrate sull’io,
capaci di produrre automatismi nei
quali l’orante resta prigioniero di
uno spiritualismo intimista, incapace
di un’apertura libera al Dio
trascendente»[14].

Meditare con san Josemaría

La Comunione dei Santi. — Come
potrei spiegartela? — Sai che cosa
sono le trasfusioni di sangue per il
corpo? Ebbene, così viene a essere la
Comunione dei Santi per l’anima.
(Cammino, 544)



Se senti la Comunione dei Santi — se
la vivi — sarai di buon grado uomo
penitente. — E capirai che la
penitenza è “gaudium, etsi
laboriosum” — gioia, anche se
faticosa: e ti sentirai “alleato” di tutte
le anime penitenti che sono state,
sono e saranno. (Cammino, 548)

Comunione dei Santi: la sperimentò
assai bene quel giovane ingegnere
che diceva: «Padre, il tal giorno, alla
tal ora, lei stava pregando per me».
Questo è e sarà il primo aiuto
fondamentale che dobbiamo dare
alle anime: l’orazione. (Solco, 472)

5. Qual è il ruolo dello Spirito
Santo nella preghiera?

Per partecipare al dialogo d’amore
tra il Padre e il Figlio, la preghiera
cristiana è il risultato dell’azione
dello Spirito Santo, che agisce



nell’anima infondendo le virtù della
fede, della speranza e della carità, e
conduce l’essere umano a crescere
nella presenza di Dio.
Indipendentemente dal cammino o
metodo della preghiera, è lo Spirito
Santo che agisce in ogni cristiano.
«Lo Spirito Santo, la cui unzione
impregna tutto il nostro essere, è il
maestro interiore della preghiera
cristiana. È l’artefice della tradizione
vivente della preghiera. [...] Nella
comunione nello Spirito Santo la
preghiera cristiana è preghiera nella
Chiesa»[15].

Meditare con san Josemaría

Come fare orazione? Posso
assicurare, senza paura di sbagliare,
che vi sono molte, direi anzi, infinite
maniere di pregare. Ma io vorrei per
tutti noi la vera orazione dei figli di
Dio, non la verbosità degli ipocriti a
cui è rivolto l’ammonimento di Gesù: 
Non chiunque mi dice: «Signore,



Signore!» entrerà nel regno dei cieli
(Mt 7, 21). Coloro che sono mossi da
ipocrisia potranno forse ottenere il
rumore dell’orazione — scriveva
sant’Agostino — ma non la sua voce,
perché in essi manca la vita
(Sant’Agostino, Enarrationes in
Psalmos, 139, 10 [PL 37, 1809]),
perché manca la disposizione di
compiere la volontà del Padre. Il
nostro invocare il Signore vada
dunque unito al desiderio efficace di
tradurre in realtà le mozioni
interiori che lo Spirito Santo suscita
nella nostra anima. (Amici di Dio,
243)

Sono passati molti anni, e non ho
conosciuto altra ricetta. Se non ti
senti preparato, va’ da Gesù come
andavano da Lui i discepoli: 
Insegnaci a pregare! (Lc 11, 1), E
vedrai tu stesso che lo Spirito Santo 
viene in soccorso della nostra
debolezza, poiché noi non sappiamo
né che cosa si deve chiedere nella



preghiera né come convenga
chiederlo; ma lo Spirito in persona
intercede per noi con gemiti
inesprimibili (Rm 8, 26), inenarrabili,
poiché non esistono mezzi adeguati a
descrivere la loro profondità. (Amici
di Dio, 244)

Riferimenti

Catechismo della Chiesa
Cattolica, Parte quarta: La
preghiera cristiana (nn.
2558-2565)
Le forme della preghiera -
Lettera ai vescovi della Chiesa
Cattolica su alcuni aspetti della
meditazione cristiana, 15
ottobre 1989

• 

• 



[1] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2559

[2] cfr. Congregazione per la Dottrina
della Fede [CDF], Lettera ai vescovi
della Chiesa cattolica su alcuni aspetti
della meditazione cristiana, 15
ottobre 1989, n. 3

[3] Lc 11, 1-4

[4] Benedetto XVI, Udienza generale
(Catechesi sulla preghiera), 4 maggio
2011

[5] CDF, Lettera ai vescovi della
Chiesa cattolica su alcuni aspetti della
meditazione cristiana, 15 ottobre
1989, n. 3

[6] CDF, Lettera ai vescovi della
Chiesa cattolica su alcuni aspetti della
meditazione cristiana, 15 ottobre
1989, n.7

[7] CDF, Lettera ai vescovi della
Chiesa cattolica su alcuni aspetti della



meditazione cristiana, 15 ottobre
1989, n.7

[8] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2704

[9] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2708

[10] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2707

[11] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2713

[12] cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2724

[13] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 774

[14] Lettera ai vescovi della Chiesa
Cattolica su alcuni aspetti della
meditazione cristiana, 15 ottobre
1989, n. 3

[15] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2672



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/la-preghiera-
del-cristiano-e-uguale-a-quella-di-un-

fedele-di-un-altra-religione/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/la-preghiera-del-cristiano-e-uguale-a-quella-di-un-fedele-di-un-altra-religione/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-preghiera-del-cristiano-e-uguale-a-quella-di-un-fedele-di-un-altra-religione/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-preghiera-del-cristiano-e-uguale-a-quella-di-un-fedele-di-un-altra-religione/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-preghiera-del-cristiano-e-uguale-a-quella-di-un-fedele-di-un-altra-religione/

	La preghiera del cristiano è uguale a quella di un fedele di un’altra religione?

