
opusdei.org

La penitenza
corporale

Mons. Javier Echevarría,
prelato dell'Opus Dei, racconta
come il fondatore dell’Opus Dei
viveva lo spirito di
mortificazione, l’amore per la
Croce, e lo spirito di
contrizione.

20/03/2010

Nel suo libro “È Gesù che passa”, il
fondatore dell’Opus Dei dice: “Il
meditare sulla morte di Cristo
diventa allora un invito ad affrontare
con assoluta sincerità i nostri



impegni quotidiani, un invito a
prendere sul serio la fede che
professiamo. Per cui la Settimana
Santa non può essere soltanto una
parentesi sacra nel contesto di una
vita guidata da interessi umani: è
invece un'occasione per introdurci
con maggiore profondità nel mistero
dell'Amore di Dio e poterlo poi
mostrare agli uomini con la parola e
con l'esempio”. È Gesù che passa, 97)

Mons. Javier Echevarría racconta
come il fondatore dell’Opus Dei
viveva lo spirito di mortificazione:

— Nel punto 856 di Cammino il
fondatore dell’Opus Dei fa un
riferimento al “paradosso per cui chi
segue il piccolo cammino d’infanzia
deve, per farsi bambino, irrobustire e
virilizzare la volontà”. Mi sembra
quindi opportuno affrontare il tema
della mortificazione e della penitenza,
dell’amore per la Croce, dello spirito
di contrizione.



Mons. Escrivá praticava la
mortificazione e le penitenze
corporali perché le considerava un
mezzo indispensabile per la vita di
unione con Dio e per l’efficacia
dell’apostolato. Parlava molto spesso
dell’orazione dei sensi che si
concreta nel sacrificio corporale e
interiore, e nello spirito di
riparazione, realtà che inducono
l’anima a negare se stessa per amore.

Ci parlava spesso delle sofferenze di
Nostro Signore Gesù Cristo. Ci faceva
notare che era giunto a quel punto di
donazione per cancellare ogni
debolezza umana, mosso da un
amore traboccante di felicità e
libertà: oblatus est quia ipse voluit! [si
donò perché volle, Isaia 53,7]. Il 1°
settembre 1971 esprimeva questa
intima certezza: “Sono convinto che
bisogna crocifiggere la memoria,
l’intelletto e la volontà: vi è un chiodo
per ciascuna facoltà dell’anima!”.



Volle che l’oratorio dove di solito
celebrava la Messa, a Roma, fosse
adornato di cardi spinosi e di rose.
Fin da giovane ripeteva il motto per
aspera ad astra, che volle pure come
motivo ornamentale. Una volta,
mostrando l’oratorio, commentò:
“Per aspera ad astra. Queste parole
per me sono state sempre di stimolo:
per arrivare in Cielo bisogna soffrire,
annientarsi, bisogna prescindere dal
proprio io, abbandonarsi con totale
disponibilità alla volontà della
Trinità Beatissima”.

Accettava con gioia la mortificazione,
attiva e passiva: voleva che il Signore
fosse padrone della sua vita in ogni
istante, quando avvertiva le
gratificazioni del lavoro e quando si
imbatteva nel dolore. Penso che le
seguenti parole, pronunciate nel ’63,
riassumano adeguatamente il suo
atteggiamento: “Bisogna morire a
poco a poco, con una mortificazione
continua in mille minuzie; non



bisogna meravigliarsene, perché
deve diventare naturale come il
battito del cuore. Io non mi accorgo
del battito del cuore, ma il cuore c’è,
batte. E guai se si fermasse! A voi
dico lo stesso: nella vita spirituale, la
vita del cuore, che è questo pulsare,
questo impegno, è la continua
mortificazione, il dialogo d’amore col
Signore, il ricorso all’intercessione di
Maria, di Giuseppe, degli Angeli
Custodi”.

— Ovviamente questo battito continuo
richiede sforzo personale: non è ovvio,
né automatico. Anzi, esige un piano di
mortificazioni, grandi e piccole.

Più di una volta ci domandava con
semplicità: “Quante dozzine di
mortificazioni abituali fai?”. Quando
lo conobbi era affetto dal diabete e
mi accorsi quanto sacrificio costava
il sopportare con semplicità ed
eleganza i duri effetti della malattia.



La sua mortificazione consisteva
essenzialmente nel compiere il suo
piano quotidiano di vita; nel
prescindere da quanto gli piaceva;
nel rispettare scrupolosamente
l’orario della casa, senza concedersi
dispense o giustificazioni neppure
per motivi di salute.

Evitava, con naturalezza, le posizioni
comode del corpo quando lavorava e
in genere: non appoggiava la schiena
alla poltrona o alla sedia; non
accavallava le gambe quando stava
seduto. Per anni e sino all’ultimo
utilizzò una sedia alta che non gli
permetteva di poggiare i piedi per
terra.

Nel 1954 spiegava così questo sforzo
costante nelle cose di tutti i giorni,
per poterne fare offerta al Signore:
“Non posso mettermi a cacciare leoni
qui, anzitutto perché non ci sono, e
poi perché, se non sto attento e vigile
e non tronco di netto tutto ciò che mi



separa da Dio, non sarò mai in grado
di accorgermi delle sue richieste.
Invece, cercando la finezza d’amore
e la delicatezza nelle piccole cose, la
nostra vita di ogni giorno, dalla
mattina alla sera, si trasforma in un
servizio, in una continua penitenza
per dare gloria a Dio. Impegnarsi
sulle piccole cose, in pauca fidelis!, ci
serve anche per l’umiltà, perché
arriviamo a sera convinti di non
valere nulla. Nell’esame ripeto
spesso: “Josemaría non è contento di
Josemaría”, perché vi sono tante cose
che potevo fare e non ho voluto fare.
Se da parte nostra manca questa
esercitazione nel poco, ci crederemo
con superbia dei vincitori, in quanto,
per una falsa esperienza, penseremo
di essere capaci di fedeltà nelle
grandi occasioni, mentre in realtà
nelle minuzie quotidiane tante volte
non siamo generosi”.

— Un punto classico dell’ascetica
cristiana riguarda la mortificazione



nel cibo. Ricorda l’esempio di Gesù che
digiunò nel deserto (Matteo 4, 2), patì
la fame lungo la strada (Matteo 21,
18) e provò l’arsura della sete
(Giovanni 4, 7).

Non toccava cibo al di fuori del
pranzo e della cena. Quando non vi
erano visite, i pranzi duravano pochi
minuti. Talvolta faceva a meno del
sale e non metteva lo zucchero nel
caffelatte, neppure dopo la
guarigione dal diabete. Vi sono stati
periodi in cui, sempre col permesso
del direttore spirituale, osservava
per due o tre giorni un digiuno
rigoroso, prendendo solo un po’
d’acqua e un pezzo di pane.

Non lasciava nulla nel piatto,
neppure se insipido o salato, scotto o
crudo. Cercava di prendere qualcosa
in più di quanto gradiva meno, e in
meno di quanto gradiva di più.
Mangiava anche quando la pietanza
senza colpa di nessuno, era andata a



male; se riteneva che vi fossero dei
rischi per la salute, non la prendeva,
ma non chiedeva altro.

Spesso durante il pranzo dovevamo
insistere perché bevesse dell’acqua
perché ne prendeva pochissima
durante il giorno. Era una
mortificazione che veniva da
lontano; a volte si proponeva di non
bere acqua se non quella delle
abluzioni della Messa.

Quanto alle bevande, non arrivò
quasi mai a bere un bicchiere di vino
intero durante il pranzo. Col passare
del tempo, a causa dell’insufficienza
renale, il medico gli prescrisse
l’acqua di Fiuggi. Gli ultimi tre o
quattro anni, sempre per indicazione
medica, si passò all’acqua di Evian,
che aveva un’altra composizione
salina, perché dalle analisi risultava
una forte perdita di potassio. Per lui
era una mortificazione prendere
fuori dai pasti il litro d’acqua



prescritto dai medici; inoltre la
riduceva a pranzo e noi dovevamo
insistere, soprattutto quando a Roma
il caldo era opprimente.

Quando riceveva visite, avendo senso
dell’ospitalità, faceva preparare dei
menù ben presentati. Ma da parte
sua, senza concedersi strappi alla
regola, si ingegnava per mangiare
l’indispensabile, in genere ciò che era
meno appetitoso e più ordinario.
Molti dei suoi invitati hanno poi
dichiarato di essere rimasti edificati
dalla sua signorilità, perché non si
erano mai sentiti obbligati a servirsi
con identica parsimonia.

— Benché sapesse che la
mortificazione più gradita al Signore
consiste nel fedele e perfetto
compimento del dovere, praticò anche
dure penitenze corporali. Oltre a
profonde ragioni teologiche,si
riscopre in questo aspetto lo “spirito



sportivo” con cui affrontava la lotta
ascetica.

Fece sempre uso della disciplina e del
cilicio, attenendosi alle indicazioni
del direttore spirituale. Per un certo
periodo, a Roma, negli anni più duri
del diabete, dovette rinunziarvi per
indicazione medica: qualsiasi ferita,
per quanto piccola, produceva delle
piaghe purulente che aggravavano il
suo stato di salute.

Praticò nella sua vita ciò che aveva
sempre insegnato: “Quando si ama
davvero, non c’è sacrificio costoso;
l’amore tutto spera e tutto dona. La
Passione di Cristo può essere
spiegata soltanto con l’amore.
Mortificazione: preghiera del corpo e
dell’anima. Mettici amore, e ti
sembrerà poco tutto ciò che fai”.

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, di Javier Echevarría e
Salvador Bernal, Leonardo
International 2001



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/la-penitenza-
corporale/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/la-penitenza-corporale/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-penitenza-corporale/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-penitenza-corporale/

	La penitenza corporale

