
opusdei.org

La tenerezza di Dio
(I): La misericordia
nella Sacra Scrittura

In questo articolo della serie
sulla misericordia, analizziamo
le Scritture, Parola di Dio, nei
luoghi dove si rivela la
misericordia del Signore.

21/04/2016

Tra i dialoghi di Dio con Mosè
contenuti nel libro dell’Esodo, c’è una
scena circondata di mistero, nella
quale Mosè chiede al Signore di
mostrargli il volto. «Vedrai le mie



spalle – risponde il Signore –, ma il
mio volto non lo si può vedere» i.
Arrivata la pienezza dei tempi, in
una delle conversazioni confidenziali
che gli apostoli avevano con il
Maestro, Filippo fa la stessa richiesta
a Gesù: «Signore, mostraci il Padre» ii.
E la risposta del Dio incarnato non si
fa attendere: «Chi ha visto me, ha
visto il Padre» iii.

Cristo rivela il Padre: quando
meditiamo i Vangeli è possibile
scoprire i tratti di Dio – tra i quali, in
modo eccelso, la sua misericordia –
plasmati nella semplicità delle parole
e della vita di Gesù. La misericordia
divina, che Dio aveva mostrato
progressivamente nel corso della
storia del popolo eletto, risplende nel
Verbo incarnato. In Lui, «volto della
misericordia del Padre» iv, si realizza
in pieno la tenera preghiera che il
Signore aveva insegnato a Mosè,
perché i sacerdoti benedicessero i
figli di Israele: «Ti benedica il Signore



e ti protegga. Il Signore faccia
brillare il suo volto su di te e ti sia
propizio. Il Signore rivolga su di te il
suo volto e ti conceda pace» v. In
Gesù, Dio fa risplendere
definitivamente il suo volto su di noi
e ci concede la pace che il mondo
non può dare vi.

Il Dio che cerca e ascolta

La misericordia di Dio si lascia
intravedere fin dalle prime pagine
della Genesi. Dopo il peccato, Adamo
ed Eva si nascondono tra gli alberi
del giardino, perché percepiscono la
propria nudità e non osano più
guardare Dio negli occhi. Però il
Signore va subito a cercarli: «Se in
quel momento inizia l’esilio da Dio,
con il peccato, c’è già la promessa del
ritorno, la possibilità di ritornare a
Lui. Dio chiede subito: “Adamo, dove
sei?”, lo cerca» vii. Il Signore annuncia
loro già allora la futura vittoria sulla
stirpe del serpente, e inoltre li copre



con pelli a guisa di vesti, a
dimostrazione che, malgrado il loro
peccato, il suo amore verso di loro
non è cessato viii. Dio chiude alle loro
spalle la porta del paradiso ix, ma
apre all’orizzonte la porta della
misericordia: «Dio ha rinchiuso tutti
nella disobbedienza, per usare a tutti
misericordia!» x.

Nel libro dell’Esodo il Signore agisce
con decisione per liberare gli israeliti
oppressi. Le sue parole rivolte a
Mosè dal roveto ardente si proiettano
nei secoli, come quelle della Genesi:
«Ho osservato la miseria del mio
popolo in Egitto e ho udito il suo
grido a causa dei suoi sorveglianti;
conosco infatti le sue sofferenze.
Sono sceso per liberarlo dalla mano
dell’Egitto» xi. Quale esempio per noi,
a volte lenti nell’ascoltare e nel fare
ciò di cui gli altri hanno bisogno! Dio
è un Padre buono che vede le
tribolazioni dei suoi figli e interviene
per dar loro la libertà. Una volta



passato il Mar Rosso, nel solenne
paesaggio del Sinai, il Signore si
manifesta a Mosè come «Dio
misericordioso e pietoso, lento all’ira
e ricco di grazia e di fedeltà» xii.

Un amore “viscerale”

Il Salmo 85 ripete quasi alla lettera
queste parole dell’Esodo: « Deus
miserator (rajum) et misericors
(janún), patiens et multae
misericordiae (jésed) et veritatis
(émet)»xiii. Nel tradurre la Bibbia in
latino, san Gerolamo optò per
tradurre tre concetti ebraici con tre
termini quasi sinonimi, derivati dalla
parola “misericordia”. In realtà
questi concetti s’intrecciano, ma
ognuno di essi apporta alcune
sfumature che conviene esaminare
se vogliamo comprendere la realtà
della misericordia di Dio, che non si
esaurisce in una sola parola.

L’aggettivo rajum (miserator) deriva
da réjem, che significa “ventre,



viscere, seno materno” e nella Bibbia
è usato quando si parla della nascita
di una creatura xiv. Rajum descrive i
sentimenti di una madre per l’essere
che è propriamente carne della sua
carne. «Si dimentica forse una donna
del suo bambino, così da non
commuoversi per il figlio del suo
seno? Anche se ci fosse una donna
che si dimenticasse, io invece non ti
dimenticherò mai» xv. Dio «si
intenerisce per noi come una madre
quando prende in braccio il suo
bambino, desiderosa solo di amare,
proteggere, aiutare, pronta a donare
tutto, anche sé stessa. Questa è
l’immagine che suggerisce questo
termine. Un amore, dunque, che si
può definire in senso buono
“viscerale”» xvi. Un amore che soffre
in modo particolare per le
dimenticanze, il disprezzo o le
defezioni dei suoi figli - «Popolo mio,
che cosa ti ho fatto? In che cosa ti ho
stancato?» xvii -, ma che a sua volta è
sempre disposto a perdonare e a non



tenere conto di questa indifferenza,
perché «non serbi per sempre l’ira,
ma ti compiaci d’usar misericordia» 
xviii; un amore che s’immedesima
nelle situazioni penose in cui
possono trovarsi i figli nel corso degli
anni - «Farò cicatrizzare la tua ferita
e ti guarirò dalle tue piaghe» xix -, e
che non desiste dal desiderio di
riabbracciarli se si sono allontanati;
un amore pronto a proteggere i
propri figli se sono inseguiti o
perseguitati: «non abbatterti, Israele,
poiché io ti libererò da un paese
lontano e la tua discendenza dal
paese del suo esilio. Giacobbe
ritornerà e godrà in pace, tranquillo
e nessuno lo molesterà» xx;
un’accoglienza cordiale e colma di
emozione, pronta al più piccolo
dettaglio di affetto; «Venite.
Comprate e mangiate senza denaro e,
senza spesa, vino e latte» xxi. È un
amore che ci insegna a preoccuparci
degli altri, a soffrire per le loro
sofferenze e a rallegrarci per le loro



gioie; a stare davvero vicini a quelli
che stanno attorno a noi, con le
nostre preghiere, il nostro
interessamento, facendo visita ai
malati..., in definitiva, dando il
nostro tempo.

Dio viene definito anche come janún
(misericors).Questo aggettivo, che si
può tradurre con “compassionevole”,
proviene dalla parola jen, che
significa “grazia, favore”: qualcosa
che si concede per pura benevolenza,
che va oltre la stretta giustizia.
Esprime l’atteggiamento di Dio che si
riflette in uno dei comandamenti del
codice dell’Alleanza: « Se prendi in
pegno il mantello del tuo prossimo,
glielo renderai al tramonto del sole,
perché è la sua sola coperta, è il
mantello per la sua pelle; come
potrebbe coprirsi dormendo?
Altrimenti, quando invocherà da me
l’aiuto, io ascolterò il suo grido,
perché io sono pietoso (janún)»xxii. Si
tratta di un comandamento ispirato



dalla compassione verso il povero,
che non ha potuto pagare ciò che per
giustizia avrebbe dovuto: Dio non
tollera di vederlo soffrire, e in questa
compassione – che Dio sa ispirare ai
suoi – si fa strada la vera giustizia:
«Voglio l’amore e non il sacrificio, la
conoscenza di Dio più degli
olocausti» xxiii. Chi conosce Dio
veramente sa riconoscere il fratello
che soffre. Quante occasioni di
servire gli altri scopriremo, se
chiediamo al Signore uno sguardo
pietoso! L’anno giubilare è una
buona occasione perché, insieme con
altri, facciamo qualche opera di
misericordia corporale là dove
stiamo.

Il Dio fedele, che sa aspettare

Questo salmo dice anche che il
Signore è un Dio di grande
misericordia, multae misericordiae
(jésed), utilizzando in questo caso
una parola del vocabolario familiare,



che si può tradurre letteralmente con
“pietà”. Si riferisce, soprattutto, alla
bontà intrinseca delle relazioni dei
genitori con i figli, di questi con i loro
genitori o dei coniugi fra loro.
Quando Giacobbe, ormai molto
anziano, sta per morire, chiama il
figlio Giuseppe e gli domanda: «Metti
la mano sotto la mia coscia e usa con
me bontà ( jésed) e fedeltà: non
seppellirmi in Egitto»xxiv. Vale a dire,
gli chiede di comportarsi da figlio
buono e di adempiere l’ultimo
desiderio del padre. Dire che Dio
abbonda in jésed è lo stesso che
affermare che Dio ci guarda sempre
come figli: i suoi doni e la sua
chiamata sono irrevocabili xxv. «Di
questo Dio misericordioso è detto
anche che è “ lento all’ira ”,
letteralmente, “lungo di respiro”, cioè
con il respiro ampio della
longanimità e della capacità di
sopportare. Dio sa attendere, i suoi
tempi non sono quelli impazienti
degli uomini; Egli è come il saggio



agricoltore che sa aspettare, lascia
tempo al buon seme di crescere,
malgrado la zizzania (cfr Mt
13,24-30)»xxvi.

Infine, si afferma che la misericordia
del Signore è basata sull’abbondanza
di verità: et veritatis (émet). Infatti, la
misericordia non è una commedia
che dissimula le offese e le ferite
come se non esistessero: le ferite non
vanno fasciate «senza prima curarle
e medicarle» xxvii, perché potrebbero
infettarsi. Il Signore «è Medico e cura
il nostro egoismo quando lasciamo
che la sua grazia penetri fino in
fondo alla nostra anima» xxviii.
Lasciare che ci curi significa
riconoscerci peccatori, mostrargli le
ferite con la disposizione di
impegnarci a curarle. «Mostra la
ferita!, perché te la curino a fondo,
perché eliminino tutte le possibilità
di infezione, anche se ti fa male come
in un’operazione chirurgica» xxix. E
allora il Signore promette che «anche



se i vostri peccati fossero come
scarlatto, diventeranno bianchi come
neve» xxx.

Una relazione stabile e serena con
Dio e con gli altri si può costruire
soltanto sulla verità. La vera felicità –
scrive sant’Agostino, pensando alla
nostra vita sulla terra e a quella che
ci aspetta in cielo – è il godimento
della verità, gaudium de veritate xxxi.
Vivere nella verità è molto più che
“sapere” alcune cose. Ecco perché il
termine ebraico émet significa tanto
“verità” come “fedeltà”: la persona
sincera è fedele e chi desidera essere
fedele ama la verità. «Una “ fedeltà”
senza limiti: ecco l’ultima parola
della rivelazione di Dio a Mosè. La
fedeltà di Dio non viene mai meno,
perché il Signore è il Custode che,
come dice il Salmo, non si
addormenta ma vigila
continuamente su di noi per portarci
alla vita: “Non lascerà vacillare il tuo
piede, non si addormenterà il tuo



custode. Non si addormenterà, non
prenderà sonno il custode d’Israele
[...]. Il Signore ti custodirà da ogni
male: egli custodirà la tua vita. Il
Signore ti custodirà quando esci e
quando entri, da ora e per sempre
(121, 3-4.7-8)”» xxxii.

In sintesi, nell’Antico Testamento la 
misericordia divina è l’accoglienza
materna e affettuosa che il Signore
offre a chi si trova nella necessità e
riconosce la verità della propria
situazione, cioè le proprie debolezze,
i propri errori, i propri peccati e le
proprie infedeltà. Dio non solo lo
libera da quello che pesa su di lui e
l’opprime, ma lo guarisce e lo
restituisce alla dignità di figlio.

Il volto della misericordia del
Padre

«Ciò che era fin da principio, ciò che
noi abbiamo udito, ciò che noi
abbiamo veduto con i nostri occhi,
ciò che abbiamo contemplato e ciò



che le nostre mani hanno toccato,
ossia il Verbo della vita...» xxxiii. Con la
stessa forza con cui furono scritte,
arrivano fino a noi queste parole
vibranti dell’apostolo che Gesù
amava. In Gesù vide e toccò l’amore
di Dio, cosa che possiamo fare tutti
noi cristiani, «perché la nostra gioia
sia perfetta» xxxiv. «Gesù Cristo è la
misericordia di Dio in persona:
incontrare Cristo significa incontrare
la misericordia di Dio» xxxv. San
Josemaría ci invitava a non stancarci
di assaporare «le scene commoventi
in cui il Maestro opera con gesti
divini e umani, o riferisce con
espressioni divine e umane la storia
sublime del perdono, il suo Amore
ininterrotto per i suoi figli» xxxvi.

Cristo è il buon samaritanoxxxvii, che
non tira dritto quando qualcuno ha
una necessità, spirituale o materiale,
ma si commuove e pone rimedio al
male. «Dio si immischia nelle nostre
miserie, si avvicina alle nostre



piaghe e le guarisce con le sue mani;
e per avere mani si è fatto uomo. È
un lavoro di Gesù, personale: un
uomo ha commesso il peccato, un
uomo viene a guarirlo» xxxviii. Tutta la
vita del Signore è piena di gesti di
misericordia: perdona i peccati al
paralitico che viene fatto scendere
nella barella attraverso il tetto della
casa nella quale si trovava xxxix,
risuscita e consegna vivo alla madre
il figlio unico della vedova di Nain xl,
dà da mangiare miracolosamente
alle folle che lo seguono, affinché
non vengano meno xli.

«Ciò che muoveva Gesù in tutte le
circostanze non era altro che la
misericordia, con la quale leggeva
nel cuore dei suoi interlocutori e
rispondeva al loro bisogno più vero» 
xlii.

Questo amore incondizionato del
Signore raggiunge la sua massima
espressione durante la sua Passione.



Lì tutto è perdonato agli uomini,
tutto è pazienza per i nostri peccati,
sono parole senza nessuna
amarezza. Inchiodato sulla croce, si
commuove alla confessione sincera
di un ladro - «noi siamo qui
giustamente, perché riceviamo il
giusto per le nostre azioni» -, che
improvvisamente gli chiede: «Gesù,
ricordati di me quando entrerai nel
tuo Regno» xliii. È una “istantanea”
perfetta della misericordia: Gesù
accoglie la richiesta di quell’uomo
che ha bisogno di affetto, che
riconosce con semplicità il male
compiuto; lo perdona e gli apre la
porta d’ingresso al cielo: «In verità ti
dico, oggi sarai con me nel Paradiso» 
xliv. La risposta del Signore dimostra
che stava aspettando questo
momento, così come lo aspetta da
parte nostra. «Gesù accoglieva con
bontà i peccatori. Se noi pensiamo in
modo umano, il peccatore sarebbe
un nemico di Gesù, un nemico di Dio,
ma Lui si avvicinava a loro con



bontà, li amava e cambiava loro il
cuore» xlv.

Ai piedi della croce c’era Maria
santissima. Fiduciosi nella sua
intercessione, ci possiamo rivolgere a
Dio assieme a san Josemaría, il quale,
seguendo un’ispirazione divina,
pregava: « Adeamus cum fiducia ad
thronum gloriae ut misericordiam
consequamur »xlvi, andiamo con
fiducia al trono della gloria per
ottenere misericordia.

Francisco Varo

i Es 33, 23.

ii Gv 14, 8.

iii Gv 14, 9.

iv  Papa Francesco, Bolla 
Misericordiae vultus (11-IV-2015), n.
1.

v Nm 6, 24-26.



vi  Cfr. Gv 14, 27.

vii  Papa Francesco, Omelia, 7-
IV-2013. Cfr. Gn 3, 9.

viii  Cfr. Gn 3, 14-21.

ix  Cfr. Gn 3, 24.

xRm 11, 32.

xiEs 3, 7-8.

xiiEs 34, 6. Un’espressione quasi
identica è ripetuta in vari luoghi
della Sacra Scrittura, soprattutto nei
Salmi 85(86), 15 e 102 (103), 8.

xiiiSal 85(86), 15.

xivCosì, per esempio, in Es 13, 2:
«Consacrami ogni primogenito, il
primo parto di ogni madre ( réjem)
tra gli Israeliti – di uomini o di
animali –: esso appartiene a me».

xvIs 49, 15.



xviPapa Francesco, Udienza, 13-
I-2016.

xviiMic 6, 3.

xviiiMic 7, 18.

xixGer 30, 17.

xxGer 46, 27.

xxiIs 55, 1.

xxiiEs 22, 25-26.

xxiiiOs 6, 6.

xxivGn 47, 29.

xxvCfr. Rm 11, 29.

xxviPapa Francesco, Udienza, 13-
I-2016.

xxviiPapa Francesco, Discorso, 18-
X-2014.

xxviiiSan Josemaría, È Gesù che
passa, n. 93.



xxixSan Josemaría, Forgia, n. 192.

xxxIs 1, 18.

xxxiSant’Agostino, Confessioni, X,
23.33.

xxxiiPapa Francesco, Udienza, 13-
I-2016.

xxxiii1 Gv 1, 1.

xxxiv1 Gv 1, 4.

xxxvJoseph Ratzinger, Omelia nella
Messa pro eligendo pontifice, 18-
IV-2005.

xxxviSan Josemaría, Amici di Dio, n.
216.

xxxviiLc 10, 33-35.

xxxviiiPapa Francesco, Omelia in
Santa Marta, 22-X-2013.

xxxixCfr. Mc 2, 3-12.

xlCfr. Lc 7, 11-15.



xliCfr. Mt 14, 13-21; 15, 32-39.

xliiPapa Francesco, Bolla 
Misericordiae vultus, n. 8.

xliiiLc 23, 41-42.

xlivLc 23, 43.

xlvPapa Francesco, Udienza, 20-
II-2016.

xlviCfr. Eb 4, 16.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/la-

misericordia-nella-sacra-scrittura/
(04/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/la-misericordia-nella-sacra-scrittura/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-misericordia-nella-sacra-scrittura/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-misericordia-nella-sacra-scrittura/

	​La tenerezza di Dio (I): La misericordia nella Sacra Scrittura

