
opusdei.org

“La misericordia di
Dio ha ispirato la sua
Opera”

In questo studio vengono
analizzati alcuni testi di san
Josemaría sulla storia dell’Opus
Dei, storia che egli chiamava “la
storia delle misericordie di
Dio”. Sarà pubblicato
prossimamente su “Romana”,
bollettino della Prelatura.

05/02/2016

Il titolo di questo studio mette in
rapporto la misericordia di Dio con la



storia dell’Opus Dei. Due temi che,
come si spiega qui di seguito, si sono
intrecciati nel pensiero e
nell’esperienza fondazionale di san
Josemaría Escrivá (l’espressione “la
misericordia di Dio ha ispirato la sua
Opera” proviene in realtà da un suo
scritto)[1]. L’anno santo della
Misericordia, indetto da Papa
Francesco, offre l’occasione propizia
per approfondire questo aspetto.

È nota la devozione che san
Josemaría ha avuto, fin da giovane,
verso l’Amore Misericordioso.
“Riguardo all’Amore Misericordioso –
scriveva nei primi anni ’30 – dirò che
è una devozione che mi ruba
l’anima”[2]. Come abbiamo
analizzato altrove, le manifestazioni
di questa devozione hanno subito
una evoluzione nel corso della sua
vita, ma il tema della Misericordia è
stato sempre presente, e si è
intensificato verso la fine dei suoi
giorni[3]. Così si esprimeva, per



esempio, nel 1972: “Ho scoperto con
maggiore profondità la misericordia
di Dio recentemente, due o tre anni
fa. Cercate di capire quello che voglio
dire: ho bisogno di questa profondità
della misericordia perché il Signore
non tenga conto delle mie tante
mancanze di docilità alla sua grazia e
di tanti errori”[4].

L’obiettivo di queste pagine non è
quello di ritornare sulla devozione di
san Josemaría verso l’Amore
Misericordioso, né di studiare il tema
della misericordia di Dio nei suoi
insegnamenti. Mi propongo invece di
indagare sul rapporto tra la
misericordia di Dio e l’esistenza e la
vita stessa dell’Opus Dei, così come ci
appare nel pensiero del suo
fondatore.

Studieremo questa relazione sulla
base dei vari testi nei quali san
Josemaría fa una lettura, in chiave
teologica, della storia dell’istituzione



da lui iniziata e della sua proiezione
nel futuro: “Vedo l’Opera protesa nei
secoli”, ripeteva spesso[5].

Una lettura di questi testi manifesta
chiaramente che, per san Josemaría:
1. La storia dell’Opus Dei è la storia
delle misericordie di Dio; 2. L’Opus
Dei è una manifestazione della
misericordia di Dio per l’umanità.
Queste due idee – interconnesse ma
distinte – costituiscono la struttura
delle considerazioni che seguono.
Evidentemente, queste riflessioni
sono in armonia con l’idea che san
Josemaría aveva dell’Opus Dei quale
parte della Chiesa. Come scrive Papa
Francesco, “l’architrave che sorregge
la vita della Chiesa è la
misericordia”[6].

1. La storia dell’Opus Dei è la storia
delle misericordie di Dio

San Josemaría, rivolgendosi ai suoi
figli spirituali, era solito esprimersi
in questi termini: “Affermo sempre –



è la pura verità – che la storia
dell’Opus Dei dovrà essere scritta in
ginocchio, perché è la storia delle
misericordie di Dio”[7]. Utilizzò
espressioni simili, sia orali che
scritte, in diverse circostanze,[8].

Per capire appieno queste
espressioni è necessario, anzitutto,
tenere presente che per san
Josemaría tutta la storia degli uomini
è l’ambito nel quale si manifesta la
misericordia di Dio. “In questo canto
alle ricchezze della fede che è la
Lettera ai Galati, san Paolo ci dice
che il cristiano deve vivere con la
libertà che Cristo ci ha guadagnato
(cfr. Gal 4, 3). Questo è stato
l’annuncio di Gesù ai primi cristiani,
e questo continuerà a essere nei
secoli: l’annuncio della liberazione
dalla miseria e dall’angoscia. La
storia non è sottomessa a forze
cieche né è dovuta al caso, ma è la
manifestazione delle misericordie di
Dio Padre. I pensieri di Dio sono al di



sopra dei nostri pensieri, dice la
Scrittura (cfr. Is 55, 8; Rm 11, 33); per
questo, confidare nel Signore vuol
dire avere fede nonostante tutto,
andando al di là delle apparenze. La
carità di Dio – che ci ama in eterno –
sta dietro a ogni vicenda, benché a
volte in una maniera a noi
nascosta”[9].

In linea con ciò che ha affermato san
Tommaso e che Papa Francesco ha
ricordato recentemente, san
Josemaría era convinto, infatti, che la
misericordia di Dio fosse la più
grande espressione della sua
onnipotenza[10]. È bene ricordare,
inoltre, che il fondatore dell’Opus Dei
attribuiva l’onnipotenza divina
prima di tutto a Dio Padre creatore,
in relazione con la propria
particolare e viva esperienza della
filiazione divina.

L’onnipotenza misericordiosa di Dio
non soltanto tollera, ma richiede



l’esistenza di una vera libertà da
parte degli uomini. Una libertà che,
nel caso dei santi, arriva alla
pienezza attraverso una decisa
identificazione con la volontà di Dio.
Ora ritorniamo al testo iniziale per
riprendere il legame tra la
misericordia di Dio e la storia
dell’Opus Dei.

“Affermo sempre – è la pura verità –
che la storia dell’Opus Dei dovrà
essere scritta in ginocchio, perché è
la storia delle misericordie di Dio.
Questo si scopre in modo
particolarmente chiaro nella mia
vita: ha fatto tutto il Signore. Ho
cinquant’anni e sono ancora pieno di
difetti. Nell’Opera è stato Dio a fare
tutto; umanamente parlando, che
cosa avevo? Soltanto buon umore,
molto amore di Cristo e verso la sua
Chiesa e il vivo desiderio di
perseverare nell’impossibile. Il
Signore mi ha maneggiato allo stesso
modo di come io, da bambino,



maneggiavo i soldatini di piombo: li
spostavo dove volevo, a volte li
decapitavo... Così il Signore ha fatto
con me: mi ha condotto per i sentieri
decisi da Lui stesso, ha permesso che
mi dessero un bel po’ di legnate,
perché era giusto così”[11].

Il testo mostra chiaramente che, per
san Josemaría, l’affermazione
secondo cui “la storia dell’Opus Dei è
la storia delle misericordie di Dio” ha
due implicazioni principali: la
misericordia di Dio si manifesta, in
primo luogo, nella biografia
personale; e in secondo luogo, nello
sviluppo dell’Opus Dei. Due ambiti
strettamente legati fra loro, ma
distinguibili.

Il fondatore dell’Opus Dei
sottolineava l’azione della
misericordia di Dio nella propria vita
mettendo un accento particolare sul
modo in cui Dio lo aveva utilizzato
come strumento – “è stato Dio a fare



tutto” –. Per questo si ritrova nel
paragone con il bambino che gioca
con i soldatini di piombo, e per
questo, nel testo seguente, san
Josemaría mette in evidenza la
sproporzione fra lo strumento e
l’Opera, fra la sua realtà personale e
la missione affidatagli. “Dio continua
a mettere in atto le sue misericordie,
e continua la storia delle sue 
mirabilia (cfr. Sal 76, 15), delle sue
opere mirabili. Continua a fissare lo
sguardo su strumenti sproporzionati,
che provano lo stesso sacro timore e
soffrono sotto l’azione dello Spirito
Santo, che è sperone di acciaio
esigente, perché fino a questo punto
Dio, come Maestro, porta le anime
senza maestro: scendi se vuoi salire”;
perdi, se vuoi vincere; soffri, se vuoi
godere; muori, se vuoi vivere, dice il
mistico castigliano”[12].

Contemporaneamente, san Josemaría
capiva che la principale
manifestazione della misericordia di



Dio nella sua vita non era stata
sceglierlo come strumento delle Sue
opere. Questa manifestazione della
misericordia era stata preceduta da
un’altra ancora maggiore, che
accentuava la sua libertà, evitando
ogni percezione puramente
strumentale della sua collaborazione
con la volontà di Dio. Per san
Josemaría, la grande manifestazione
della misericordia di Dio nella sua
vita è stato avergli insegnato ad
amare. “Figli miei, con la contrizione
c’è l’Amore: nessuna di queste
attività, nessuna pena mi ha fatto
perdere il gaudium cum pace, perché
Dio mi ha insegnato ad amare, e 
nullo enim modo sunt onerosi labores
amantium (Sant’Agostino, De bono
viduitatis, 21, 26); per chi ama, il
lavoro non è mai un peso
insopportabile. L’importane, dunque,
è imparare ad amare, perché in eo
quod amatur, aut non laboratur, aut
et labor amatur (Sant’Agostino, ibid.):
dove c’è amore, tutto è felicità. 



Questa è stata la grande misericordia
di Dio: mi ha condotto come fossi un
bambino piccolo, insegnandomi ad
amare. Quando io ero ancora
adolescente, il Signore ha gettato nel
mio cuore un seme d’intenso amore,
e quel seme oggi, figlie e figli miei, è
un albero frondoso, dal tronco
slanciato, che con la sua ombra
ristora una legione di anime”[13].

L’unione tra libertà e identificazione
con la volontà di Dio è una
dimensione della vita di san
Josemaría che il cardinale Ratzinger
mise in evidenza ed espresse
sinteticamente con la frase “lasciar
fare a Dio”: “Mi ha sempre colpito il
significato che Josemaría Escrivá
dava al nome Opus Dei; una
interpretazione che potremmo
chiamare biografica e che permette
di capire il fondatore nella sua
fisionomia spirituale. Escrivá sapeva
di dover fondare qualcosa, e nello
stesso tempo era convinto che questo



qualcosa non fosse opera sua; egli
non aveva inventato nulla:
semplicemente il Signore si era
servito di lui e, di conseguenza, non
era opera sua, ma l’Opera di Dio. Egli
era solamente uno strumento
mediante il quale Dio aveva
operato”[14].

Queste parole del cardinale
Ratzinger ci permettono di passare
dalla dimensione biografica, nella
quale contemplavamo il primo
campo di espressione della
misericordia di Dio nella vita di san
Josemaría, al secondo ambito
indicato in precedenza: l’origine e lo
sviluppo dell’Opus Dei come storia
delle misericordie di Dio. Inoltre
ricorriamo ad alcune sue parole,
scritte al compimento dei sette anni
della fondazione dell’Opera: “Dal 2
ottobre 1928, quante misericordie del
Signore! Oggi ho pianto molto. Ora
che tutto va molto bene mi sento
fiacco e senza fortezza. Come ci si



rende chiaramente conto che hai
fatto e fai tutto Tu, Dio mio!”[15].

Sono numerosi i testi nei quali san
Josemaría si riferisce alle
misericordie di Dio che
“scandiscono” la storia dell’Opus Dei
o che hanno preceduto o
accompagnato i suoi “passi”. Ne
citiamo due a mo’ di esempio. Il
primo è preso dalla sua
predicazione: “Il ricordo delle grandi
misericordie di Dio che scandiscono
la storia della nostra Opera”[16]. Il
secondo è tratto da uno dei suoi
scritti: “In questa festa dell’Apostolo
delle genti voglio aprirvi il mio
cuore, affinché vi riempiate di
gratitudine, considerando come il
Signore ci ha condotti per questo
nuovo cammino che Egli ha stabilito
con l’Opus Dei. Tutta la storia
dell’Opera è una storia delle
misericordie di Dio. Né in questa
lettera, né in molti documenti che vi
possa scrivere, potrei esaurire il



racconto di queste provvidenze della
bontà di Dio, che hanno preceduto e
accompagnato sempre i passi
dell’Opera”[17].

Pertanto, fare il tentativo di
enumerare i momenti nei quali san
Josemaría scoprì la misericordia di
Dio nel divenire del suo compito
fondazionale, sarebbe impresa
impossibile per i limiti di queste
pagine. In ogni caso, e per illustrare
quanto detto fin qui, si può fare
riferimento a due aspetti della storia
dell’Opus Dei: il momento del
consolidamento e dell’espansione e,
dall’altro lato, le incomprensioni
subite. Infatti, paradossalmente, san
Josemaría univa spesso queste due
dimensioni della storia dell’Opus Dei
proprio in base alla prospettiva della
misericordia.

A tal riguardo, ecco due testi. Ancora
una volta, cominciamo scegliendo un
brano della sua predicazione: “Ora



potrei continuare a parlare di tante
cose: delle misericordie di Dio,
perché questi quarantasette anni
sono stati la storia delle misericordie
del Signore! Quanto lavoro, che
espansione, quante anime e in tutte
le parti del mondo! Gesù ha sparso la
semente dopo averla stretta nelle sue
mani sanguinanti, e noi siamo andati
avanti coperti da insulti,
diffamazioni, calunnie e affetto:
perché dappertutto non ci è mai
mancato l’affetto dei buoni. Per la
parte che vi spetta, vi rendo grazie,
fratelli e figli miei: grazie, molte
grazie”[18]. L’altro brano è tratto dai
suoi scritti: “Poi, ogni tanto, ci sono
arrivate addosso piccole ondate di
fango: la misericordia del Signore,
che amorevolmente si prende cura
della sua Opera, ha voluto che queste
campagne di diffamazione ci
colmassero di fecondità. Quanto
bene ci hanno fatto! Così l’Opera, il
suo spirito e i suoi metodi di
apostolato – tutta la dottrina – sono



rimasti non, più o meno disegnati, ma
scolpiti”[19].

Per san Josemaría, la conseguenza di
ciò che abbiamo detto era che la
storia dell’Opus Dei doveva essere
scritta e letta “in ginocchio”.
Nuovamente, tanto i suoi scritti
quanto la sua predicazione ci offrono
esempi di questo modo di esprimersi.
Il primo che citeremo allude al
momento in cui si tratterà di scrivere
questa storia. “Con queste Lettere
che sto scrivendo non mi propongo
di fare la storia interna dell’Opera,
che sarà scritta al momento
opportuno, e che – come ho detto
qualche volta – dovrà essere scritta
in ginocchio, perché è la storia delle
misericordie del Signore. Invece,
voglio esporre alcuni punti di
carattere giuridico e teologico, e fare
alcune considerazioni relative alla
nostra storia, che vi potranno essere
utili”[20]. Il secondo, sulla medesima
linea, porta la data dei suoi ultimi



mesi sulla terra: “Coloro che si
dedicheranno a scrivere la storia
interna dell’Opera dovranno
scriverla in ginocchio, perché è la
storia delle misericordie di Dio”[21].
Il terzo parla invece della lettura di
questa storia, così come egli stesso la
raccontava in quanto fondatore:
“Alcune cose le dovevo scrivere,
perché me lo comandava il mio
confessore; altre, le ho scritte io in
coscienza, e sono qui per voi che me
le avete chieste. Leggetele senza
curiosità, ma in ginocchio, perché è
la storia delle misericordie di Dio: la
storia interna dell’Opera è
incredibile! È impossibile, vuol dire
aver fatto una cosa impossibile. Ora
tutto sembra facile. Ma era
impossibile!”[22].

Non sarà sfuggito al lettore il fatto
che il fondatore dell’Opus Dei, nei tre
testi che abbiamo or ora citati, nel
riferirsi alla storia dell’Opus Dei,
utilizza l’espressione “la storia



interna dell’Opera”. Penso che sia
importante, per il tema prefissatoci,
tentare di capire il significato che san
Josemaría dava a questa espressione.
Mi limiterò a proporre una
interpretazione che, indubbiamente,
deve essere considerata provvisoria.

Si potrebbe pensare che per san
Josemaría la “storia interna
dell’Opera” si identifichi con
l’autentica storia dell’Opus Dei, che a
sua volta si identifica con ciò che Dio
“ha fatto”; si ricordi la frase “ha fatto
tutto Dio” e altre espressioni simili,
che appaiono nei testi più sopra
ricordati. San Josemaría fu un
testimone privilegiato – per la verità
si potrebbe dire che fu il testimone
unico – di questa “storia interna
dell’Opera”, che egli ha vissuto e ha
trasmesso poi all’Opus Dei,
donandogli ciò che abitualmente si
indica, nel suo insieme, come
carisma proprio o spirito dell’Opus
Dei. In altre parole, la “storia interna



dell’Opera” sarebbe il risultato del
processo di decantazione compiuto
dal fondatore, nel corso della sua
vita, per dare man mano forma e
incarnando fedelmente nelle
istituzioni, nelle norme e nelle
consuetudini, nelle modalità
apostoliche e nello stile di vita, la
luce che aveva ricevuto il 2 ottobre
1928 e altre successive. La
misericordia di Dio si sarebbe
manifestata nell’utilizzare, per fare
la sua Opera, uno strumento “inetto e
sordo”, come certe volte definiva se
stesso. Dio “scrive con la gamba di un
tavolo”; “scrive dritto su righe
storte”: sono, queste, espressioni del
fondatore che possono essere lette in
questo contesto. La “storia interna
dell’Opera” sarebbe, insomma, la
storia dell’azione di Dio in san
Josemaría e, attraverso di lui, nel
processo di costituzione dell’Opus
Dei.



Da un’altra prospettiva si potrebbe
dire che la “storia interna dell’Opera”
si distingue, nella mente del suo
fondatore, da ciò che potremmo
definire, secondo un linguaggio
accademico, una “storia dell’Opus
Dei”, nella quale rientrano le
conseguenze delle azioni puramente
umane dei suoi componenti, oltre ai
limiti, agli errori e alle infedeltà. Vale
a dire, anche ciò che non può
rientrare nella frase “ha fatto tutto
Dio” ovvero, in altre parole, la
debolezza e anche l’infedeltà in
quanto tali e non in quanto
trasformate dalla misericordia divina
e divenute strumento della stessa
misericordia. È ovvio che per
raggiungere la prospettiva “interna”,
è necessaria una lettura teologica
degli avvenimenti, che è quella che
compie san Josemaría. Non sarebbe
sufficiente un approccio
“semplicemente” storico. Nello stesso
tempo, conviene sottolineare che
stiamo parlando di due storie



diverse, ma non contrapposte.
Dovrebbero anche essere due storie
compatibili; infatti si tratta, in realtà,
di due approcci a una stessa realtà
soprannaturale e umana. Facendo
una analogia, che in questo caso mi
sembra pertinente, si potrebbe
pensare allo storico della Chiesa che
deve inserire nella sua esposizione la
santità, che proviene da ciò che “Dio
opera” nella sua Chiesa attraverso la
fedeltà dei santi – di ogni cristiano in
quanto santo –, ma anche i limiti che
i cristiani introducono attraverso le
loro imperfezioni e le loro infedeltà.
Alla fin fine, voler fare la storia
dell’Opus Dei, nel senso accademico
dell’espressione, significa voler fare
storia della Chiesa, con tutte le sue
possibilità e con tutti i suoi limiti[23].

In ogni caso, indipendentemente
dalla questione suscitata, penso che i
testi ricordati nelle pagine precedenti
dimostrino inequivocabilmente con
quale profondità san Josemaría



considerò l’origine e la maturazione
dell’Opus Dei come una “storia delle
misericordie di Dio”. Una
misericordia che si manifestò nella
sua stessa vita, nel suo compito di
fondatore, nella nascita dell’Opus
Dei, nei tratti del suo spirito, nel suo
consolidamento e nella sua
diffusione, e anche nelle
incomprensioni che
accompagnarono questo processo.

Nello stesso tempo, bisognerebbe
aggiungere che le considerazioni di
san Josemaría sulla relazione tra
l’Opus Dei e la misericordia di Dio
non si limitano a questa dimensione,
che potremmo chiamare storia del
farsi dell’Opus Dei. Nella mente di
san Josemaría, l’Opus Dei, che nasce
e matura per misericordia di Dio,
diventa, a sua volta e in modo
inseparabile, uno strumento per far
presente al mondo, tra gli uomini,
questa stessa misericordia.
Approfondiamo questo punto.



2. L’Opus Dei come strumento della
misericordia di Dio nella storia
degli uomini

I testi proposti finora permettono di
intuire che per san Josemaría la
misericordia di Dio non si è espressa
soltanto nelle bontà che
caratterizzano la storia dell’Opus Dei
dall’inizio e poi per tutto il suo
sviluppo: “Come il Signore ci ha
condotto per questo cammino nuovo
che ha stabilito per l’Opus Dei”. Per
san Josemaría, la misericordia di Dio
si manifesta anche, e in un senso
ancora più forte, quando vede l’Opus
Dei nella Chiesa, per compiere nel
mondo la missione che Dio gli affida.
Come abbiamo già annotato, la
misericordia di Dio, che nella
redenzione raggiunge l’apice, è una
manifestazione della potenza divina
più grande della creazione
originaria. Colui che non è nulla, o
meno di nulla – l’uomo nella sua
condizione di peccatore – diventa ora



uno strumento di redenzione (1 Cor
1, 27-28).

Inoltre, secondo il fondatore
dell’Opus Dei, la misericordia di Dio
si manifesta non soltanto nella
possibilità di diventare strumenti di
redenzione, ma anche nell’appello a
compiere questa missione proprio in
mezzo al mondo. Approfondiamo
queste affermazioni con due testi di
san Josemaría.

Nel primo, san Josemaría si rivolge in
modo specifico ai fedeli dell’Opus Dei
per ricordare loro che, in virtù della
grazia, devono considerarsi ricettori
della misericordia, e devono vivere
in accordo con questo dono, perché
soltanto così potranno essere
strumenti di misericordia, mediante
un lavoro fatto con responsabilità e
con un delicato rispetto della libertà
di tutti gli uomini. “Tutti i giorni, figli
carissimi, debbono testimoniare il
nostro vivo desiderio di compiere la



missione divina che, per sua
misericordia, il Signore ci ha
affidato. Il cuore del Signore è cuore
di misericordia, che giustifica gli
uomini e si avvicina a loro. La nostra
donazione, al servizio delle anime, è
una manifestazione di questa
misericordia del Signore, non
soltanto verso noi, ma verso
l’umanità intera. Infatti ci ha
chiamati a santificarci nella vita
normale, quotidiana; e a indicare agli
altri – providentes, non coacte, sed
spontanee secundum Deum (1 Pt 5, 2),
con prudenza, senza coazione,
spontaneamente, secondo la volontà
di Dio – il cammino per santificarsi
ognuno nello stato in cui si trova, in
mezzo al mondo[24].

Nel secondo testo, san Josemaría
parla di “noi cristiani”, rafforzando il
concetto che i membri dell’Opus Dei
sono “comuni cristiani”, ricordando
la missione di ogni battezzato nella
santificazione del mondo



dall’interno. “Il Signore vuole che
siamo noi cristiani – perché abbiamo
la responsabilità soprannaturale di
cooperare con il potere di Dio, perché
Egli così ha deciso nella sua
misericordia infinita – a cercare di
ristabilire l’ordine distrutto e
restituire alle strutture temporali, in
tutte le nazioni, la funzione naturale
di strumento per il progresso
dell’umanità e la sua funzione
soprannaturale di mezzo per
arrivare a Dio, per la Redenzione: 
venit enim Filius hominis – e noi
dobbiamo seguire le orme del
Signore – salvare quod perierat (Mt
18, 11); Gesù è venuto a salvare tutti
gli uomini. Essendo Egli la via, la
verità e la vita (cfr. Gv 14, 6), voleva
insegnare la via, la verità e la vita a
tutti gli uomini di tutti i tempi”[25].

San Josemaría ha scoperto la
misericordia di Dio anche in altri
aspetti dello spirito dell’Opus Dei. Per
esempio, in ciò che si potrebbe



chiamare lo “stile” della formazione
nell’Opera, che svolge la sua azione
formativa in un contesto di fraternità
e di famiglia: “Gesù va dietro alla
pecora smarrita con una parola di
affetto e di consolazione, con una
indicazione chiara dei tuoi Direttori,
con l’affetto dei tuoi fratelli, con una
correzione piena di senso
soprannaturale e umano, con una
lettura che commuove...”[26]. O nel
modo in cui questo spirito crea
un’armonia fra il divino e l’umano:
“Dovete essere molto grati a Dio,
perché ci ha dato questa spiritualità
così sincera e semplicemente
soprannaturale, e nello stesso tempo
così umana, così vicina alle nobili
attività terrene. È una grazia molto
speciale – luce di Dio, vi dicevo – che
abbiamo ricevuto per sua
misericordia e che con umile fedeltà
dobbiamo trasmettere a molte altre
anime”[27].



Per terminare questa breve
caratterizzazione della missione e
della vita dell’Opus Dei secondo la
prospettiva della misericordia,
conviene fare riferimento alla
confessione, il sacramento della
misericordia per eccellenza. Nella
predicazione di san Josemaría il
sacramento della riconciliazione
occupa un posto di rilievo. La
misericordia è, qui, l’espressione
dell’amore di un Padre che ama
infinitamente i suoi figli e li perdona
sempre quando ricorrono a Lui con
umiltà (espressa nella contrizione).
Tanto lo spirito quanto la pastorale
dell’Opus Dei sono imbevuti di
questa convinzione. San Giovanni
Paolo II ne ha parlato in diverse
occasioni, riferendosi al carisma
della confessione che egli avvertiva
nell’Opus Dei: “L’imminente
canonizzazione di Giovanni Paolo II –
ha scritto mons. Javier Echevarría
poco tempo fa – mi fa venire in
mente con quale frequenza questo



santo Pontefice asseriva che i fedeli
della Prelatura dell’Opus Dei hanno
ricevuto il carisma della Confessione:
una grazia speciale di Dio per
avvicinare molte anime a questo
tribunale di misericordia e di
perdono, e così ricuperare la gioia
cristiana”[28].

I testi di san Josemaría che
potrebbero illustrare questo aspetto
dello spirito e della prassi pastorale
dell’Opus Dei sono molto numerosi.
Ne proponiamo soltanto uno, rivolto
ad alcuni fedeli dell’Opus Dei che si
preparavano a ricevere l’ordinazione
sacerdotale. “Andate a ordinarvi, figli
miei, per amministrare i Sacramenti
e per predicare la Parola di Dio.
Specialmente il Sacramento della
Penitenza dev’essere per voi la 
passione dominante: dovrete
dedicare molte ore ad amministrarlo
nel confessionale, mediante la
confessione auricolare, spinti nella
vostra carità dall’amore



misericordioso di Gesù, in tal modo
riproducendo in voi l’immagine
divina del Buon Pastore, che cerca a
una a una le pecore”[29].

In sostanza, per san Josemaría,
l’Opus Dei sarà strumento della
misericordia di Dio nei confronti
degli uomini nella misura in cui i
suoi fedeli accolgano la misericordia
di Dio e trasmettano con “umile
fedeltà”, mediante le loro stesse vite,
ciò che hanno ricevuto.

Conclusione

La riflessione da noi fatta su alcuni
testi di san Josemaría intorno alla
storia dell’Opus Dei, proposti nelle
pagine precedenti, mette in evidenza
che la percezione della misericordia
divina è stata molto presente, non
soltanto nella sua vita personale, ma
nella lettura che, come fondatore,
portò avanti circa la nascita, la
maturazione e l’espansione
dell’Opera. Appare chiaro che la



misericordia di Dio e l’esistenza
dell’Opus Dei nella Chiesa si fondono
nella mente del suo fondatore e che
questa fusione offre una chiave di
lettura feconda per avvicinarsi alla
sua storia.

La storia dell’Opus Dei come storia
delle misericordie di Dio e dell’Opus
Dei come strumento della
misericordia di Dio nella storia degli
uomini sono due linee che
strutturano il pensiero di san
Josemaría. L’intima connessione tra
misericordia di Dio e storia dell’Opus
Dei – e analogamente, storia della
Chiesa – si potrebbe sintetizzare nel
modo seguente. A livello personale,
la massima espressione della
misericordia di Dio è che Egli ama e
insegna ad amare. Il fatto che il
fedele dell’Opus Dei – e ogni cristiano
– sia stato trasformato in strumento
di corredenzione, malgrado i limiti
personali, è anch’esso
manifestazione della misericordia,



così come il fatto di essere chiamato
a portare a compimento questa
missione in mezzo al mondo. Essere
figlio della Chiesa ed essere chiamato
alla concretezza dell’esperienza
cristiana che è la chiamata all’Opus
Dei, significa essere ricettore della
misericordia di Dio e,
contemporaneamente, essere
costituito in strumento per
diffondere misericordia nel mondo
in cui si vive.

La misericordia di Dio è, dunque,
non soltanto una importante
dimensione nell’esperienza
spirituale di san Josemaría, ma una
realtà che si presenta nel suo
pensiero come la ragion d’essere
dell’Opus Dei nel suo insieme e, in fin
dei conti, della Chiesa in quanto tale.

Federico M. Requena

Istituto storico San Josemaría Escrivá
de Balaguer



 [1] Cfr. Lettera 25-I-1961, n. 12 (AGP,
serie A.3, 94-2-2).

 [2] Appunti intimi, n. 510, 25-
XII-1931, cit. in Camino, edición
crítico-histórica preparata da Pedro
Rodríguez, Madrid 2002, pp. 804-805.

 [3] Cfr. F.M. Requena, “San
Josemaría Escrivá de Balaguer y la
devoción al Amor Misericordioso
(1927-1935)”, Studia et Documenta, 3
(2009), pp. 139-174. Sulla devozione
all’Amore Misericordioso, cfr. Idem., 
Católicos, devociones y sociedad
durante la dictatura de Primo de
Rivera y la Segunda República. La
Obra del Amor Misericordioso en
España (1922-1936), Madrid 2008.

 [4] Appunti di una riunione di
famiglia, 19-XI-1972, nei volumi di
“Catequesis” 1972/2, p. 480 (AGP,
Biblioteca, P04).



 [5] Lettera 16-VII-1933, nn. 3 e 26,
citata in Andrés Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. III,
Milano 2004, p. 215.

 [6] Papa Francesco, Misericordiae
Vultus, n. 10.

 [7] Appunti di una meditazione, 11-
IV-1952 (AGP, serie A.4).

 [8] Cfr., per esempio, Lettera 14-
II-1944, n. 4 (AGP, serie A.3, 92-2-2); 
Lettera 25-I-1961, n. 1 (AGP, serie A.3,
94-2-2) e appunti di una riunione di
famiglia, 9-II-1975, nei volumi di
“Catequesis”, 1975/3, p. 142 (AGP,
Biblioteca, P04).

 [9] Articolo “Las riquezas de la fe”,
Giornale ABC, Madrid, 1-XI-1969, in:
J.A. Loarte (ed.), Por las sendas de la
fe, Madrid 2013, pp. 31-32.

 [10] Cfr. Papa Francesco, 
Misericordiae Vultus, n. 6.



 [11] Appunti di una meditazione, 11-
IV-1952 (AGP, serie A.4).

 [12] Lettera 6-V-1945 (AGP, serie A.3,
94-4-2).

 [13] Lettera 25-I-1961, n. 3 (AGP,
serie A.3, 94-2-2). Il corsivo è nostro.

 [14] J. Ratzinger, “Lasciar operare
Dio”, L'Osservatore Romano, 6-
X-2002.

 [15] Appunti intimi, n. 1283, citato in
Andrés Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. I, Milano
1999, p. 592.

 [16] Appunti di una meditazione, 15-
I-1959 (AGP, serie A.4).

 [17] Lettera 25-I-1961, n. 1 (AGP,
serie A.3, 94-2-2).

 [18] Appunti di una riunione
familiare, 26-VI-1974, nei volumi di
“Catequesis”, 1974/1, p. 684 (AGP,
Biblioteca, P04).



 [19] Lettera 14-IX-1951, n. 7 (AGP,
serie A.3, 93-3-2).

 [20] Lettera 14-II-1944, n. 4 (AGP,
serie A.3, 92-2-2).

 [21] Appunti di una riunione di
famiglia, 9-II-1975, nei volumi di
“Catequesis”, 1975/3, p. 142 (AGP,
Biblioteca, P04).

 [22] Appunti di una riunione
familiare, 1-VI-1974 (AGP, serie A.4).

 [23] Ho avuto occasione di
affrontare la questione, con la
collaborazione di José Luis González
Gullón, anche se da una diversa
prospettiva, in “Escribir la historia
del Opus Dei. Algunas
consideraciones historiográficas”, in:
L. Martínez Ferrer (ed.), Venti secoli
di storiografia ecclesiastica. Bilancio e
prospettive, Roma 2010, pp. 413-425.

 [24] Lettera 24-III-1930, n. 1 (AGP,
serie A.3, 91-1-3).



 [25] Lettera 30-IV-1946, n. 19 (AGP,
serie A.3, 92-5-2).

 [26] Appunti di una meditazione, 15-
I-1959 (AGP, serie A.4).

 [27] Lettera 11-III-1940, n. 17 (AGP,
serie A.3, 91-6-2).

 [28] J. Echevarría, Lettera pastorale,
1-IV-2014 https://opusdei.org/it-it/
document/carta-del-prelad...

[29] Lettera 10-VI-1971, n. 5 (AGP,
serie A.3, 95-2-1).

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/la-

misericordia-di-dio-ha-ispirato-la-sua-
opera/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/document/carta-del-prelado-abril-2014/
https://opusdei.org/it-it/document/carta-del-prelado-abril-2014/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-misericordia-di-dio-ha-ispirato-la-sua-opera/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-misericordia-di-dio-ha-ispirato-la-sua-opera/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-misericordia-di-dio-ha-ispirato-la-sua-opera/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-misericordia-di-dio-ha-ispirato-la-sua-opera/

	“La misericordia di Dio ha ispirato la sua Opera”

