
opusdei.org

La mia Opera

Riportiamo un articolo dell’on.
Paola Binetti, pubblicato su
“Liberal” del 29 maggio, in cui
si approfondisce come laicità e
santità non siano concetti
opposti.

21/07/2008

Il 2 ottobre di ottanta anni fa San
Josemaría Escrivá del Balaguer
fondava a Madrid l’Opus Dei, una
realtà del tutto nuova nella Chiesa, e
anche lui, come tutti coloro che
hanno il coraggio di fare proposte dal
forte impatto innovativo incontrò



non poche difficoltà per spiegarne la
peculiarità. Ricordare a tutti gli
uomini che c’è un modello di santità
accessibile a ciascuno di noi perchè
l’invito che il Signore rivolge ai suoi
discepoli: «Siate perfetti come il
Padre mio che è nei cieli», riguarda
tutti i cristiani, senza distinzioni di
sorta. E quindi riguarda in modo
speciale i laici, impegnati in un
lavoro professionale spesso esigente
e faticoso, con una vita di famiglia
tanto ricca di gioie e di soddisfazioni
quanto esposta a delusioni e
sofferenze. Riguarda ciascuno di noi
quando è più giovane e quando lo è
meno, quando sta bene in salute e
quando è malato, quando dispone di
sufficienti risorse economiche e
quando sperimenta una condizione
di indigenza. Ma soprattutto impegna
ciascuno di noi in un rapporto
generoso e disinteressato di amicizia
leale verso gli altri, con una apertura
costante verso le loro necessità e una
disponibilità ad ascoltare, a



comprendere, a rispettare ognuno
con le sue caratteristiche.

La ricerca della santità è proposta
dall’Opera ai laici di tutte le
condizioni sociali e culturali, di tutti i
paesi, di tutte le razze, senza
distinzioni di sorta e riguarda in
modo speciale l’esercizio del lavoro
professionale in cui ognuno è
impegnato per scelta personale
oppure perché le circostante lo
hanno condotto a fare quel lavoro
piuttosto che un altro. Non a caso
nell’Opera si trovano persone che
svolgono le più diverse attività
professionali, che cercano di
realizzare nel miglior modo
possibile, mettendo in gioco tutte le
proprie capacità, sia attraverso un
processo di formazione continua che
attraverso un esercizio costante delle
qualità proprie di quel tipo di lavoro.
Nulla di più semplice nell’invito che
il Fondatore dell’Opus Dei faceva ai
primi ragazzi con cui entrava in



contatto, spesso universitari, ma
anche operai, impiegati, ecc...
sollecitandoli a coinvolgere in questo
stesso impegno anche i loro amici, i
colleghi, i familiari.

Santità della vita ordinaria, vissuta
restando nel proprio ambiente,
continuando il proprio lavoro,
mantenendo vivi tutti i rapporti
umani che ognuno ha intessuto, per
ragioni familiari, di amicizia, di
comuni interessi. Un messaggio che
si è diffuso con facilità nel mondo
intero: oggi l’Opera è presente
almeno in 100 paesi di tutti i
continenti, ma che ha assunto un
ritmo sempre più intenso proprio
durante gli anni del Concilio Vaticano
II, che si è caratterizzato proprio per
la sua chiamata universale alla
santità.

Affiancare oggi i due termini: laicità
e santità, con le realtà che
rappresentano, appare ad alcuni



contraddittorio, come se la laicità
dovesse rappresentare
prevalentemente un mondo distinto,
se non contraddittorio, rispetto a ciò
che caratterizza nell’immaginario
collettivo la santità. Non a caso si
contrappongono spesso i termini:
laico e cattolico e si sottintende un
appiattimento dei laici-cattolici in
atteggiamenti di tipo clericale, che
sono quanto di più distante dal senso
profondo di una laicità cristiana
correttamente intesa. In modo
parzialmente semplificato si può dire
che l’Opus Dei nei suoi primi 40 anni
ha dovuto impegnarsi in una
battaglia culturale, tutt’altro che
facile, per far comprendere in cosa
consistesse la santità laicale, rispetto
ad altri modelli di santità molto più
noti, come ad esempio quelli propri
degli ordini religiosi. Mentre negli
ultimi 40 anni è fortemente
impegnato a difendere tutta la
dignità del laicato, denunciando il
rischio di una deriva interpretativa



di tipo laicista, spesso anticlericale e
aggressiva nei confronti dei valori
propri della nostra Fede.

Nel dibattito culturale, che ha
attraversato gran parte del
novecento e che sta fortemente
caratterizzando questo inizio del
terzo millennio, il tema della santità
del laicato rappresenta una delle
sfide più importanti per mettere
bene a fuoco i termini della
questione e individuare le soluzioni
opportune. Chi sono i laici, quali
sono le loro responsabilità specifiche
in rapporto alla costruzione del bene
comune; come possono partecipare
da cattolici a rendere più umana e
vivibile questa nostra società con
tutti gli altri uomini. Ma soprattutto
la domanda che sembra preoccupare
almeno una parte della opinione
pubblica riguarda il loro rapporto
con la gerarchia della Chiesa, con i
loro Pastori: come possono e
debbono vivere quell’Unità



raccomandata dal Vangelo: Ut omnes
unum sint... senza perdere il senso
profondo della loro responsabilità e
della loro autonomia nelle scelte e
nelle decisioni che sono chiamati a
prendere di volta in volta. A tutto ciò
l’Opera ha dato da tempo una sua
risposta di ampio respiro che ha
nella formazione personale di tutti e
di ognuno in particolare la sua
chiave di volta e che non esime
nessuno dell’impegno a tradurre la
formazione ricevuta in scelte
coerenti di cui assumersi in totale
libertà la piena responsabilità.

Ognuno è libero di comportarsi come
crede nella propria vita di famiglia,
nel proprio lavoro professionale,
nella assunzione degli incarichi tipici
della sua vita sociale, nelle scelte
culturali, politico-economiche, ecc.
Esiste, come per ogni cristiano
l’obbligo di una retta formazione
della propria coscienza, che dura
tutta la vita. Occorre muoversi con



quella consapevolezza che induce ad
attualizzare continuamente la
propria formazione e rende prudenti
davanti alle situazioni nuove che la
scienza e la tecnica, ma anche la vita
quotidiana possono presentarci e che
percepiamo come situazioni ad alta
complessità. In questo senso la
ricerca della santità nel lavoro
quotidiano propone una tensione
positiva verso un miglioramento
continuo della qualità del lavoro
stesso, che richiede a tutti ì
professionisti un processo di
perfezionamento costante. Un gusto
reale verso la realizzazione e
l’attualizzazione dei propri talenti
che invita allo studio e alla ricerca
delle migliori soluzioni possibili,
senza cadere nel rischio di una
routine che appiattisce ogni
prospettiva di cambiamento. Questa
passione verso il lavoro ben fatto si
manifesta non solo sul piano tecnico,
ma anche nell’ambito dei rapporti
umani.



Un lavoro è sempre un servizio
offerto agli altri. In questo caso è
necessaria una ricerca concreta di
ciò che è percepito come più utile e
più efficace, secondo una dialettica
che parte dalla concretezza delle
domande poste da chi sperimenta a
vario titolo una condizione di
indigenza. Ma chi offre questo
servizio immediato conserva anche
uno sguardo lungo sulle effettive
necessità degli altri, per cui cerca di
individuare soluzioni a più alta
densità innovativa, sfida la routine
che presto o tardi rivela la sua
incapacità di rispondere
efficacemente ai bisogni emergenti. E
infine la ricerca della perfezione nel
lavoro non può ignorare gli aspetti di
tipo etico: il rispetto di una serie di
criteri e di valori richiede un
esercizio costante delle virtù morali,
che vanno dalla ricerca del bene
comune, da anteporre al bene
strettamente individuale, alla lealtà
verso gli altri e alla onestà personale,



alla sobrietà, e all’ottimismo aperto
alla speranza, ecc.. Ed è per questo
che tutte le attività che si ispirano
allo spirito dell’Opus Dei hanno
sempre un forte carattere formativo.

Dagli asili nido alle scuole di tutti gli
ordini e gradi, includendo le scuole
professionali e le Università; dai
centri culturali frequentati da
professionisti con diverso profilo, ai
club per gli adolescenti; dai Collegi
universitari ai centri in cui si
svolgono corsi in full immersion o
ritiri spirituali...

Da facoltà universitarie come quella
di Medicina e Chirurgia,
particolarmente sensibile a tutte le
sfide che la ricerca oggi pone sotto iI
profilo bio-etico, a quella di
Ingegneria bio-medica, in cui si
integrano le competenze tecniche
con quelle della info-etica e della
tecno-etica. Dalla facoltà di teologia a
quella di Diritto Canonico, da quella



di Filosofia a quella della
Comunicazione. Una particolare
attenzione viene posta nella
formazione dei giovani, sia che si
tratti di scuole professionali di alto
profilo, come il Centro Elis di Roma
che di formazione universitaria,
come il Campus Bio Medico sempre
di Roma. I giovani sono considerati
davvero la speranza della nostra
società civile e della Chiesa stessa,
per cui a loro viene dedicata una
particolare attenzione formativa, in
modo che comprendano tutta la
responsabilità di acquisire e di
esercitare una leadership a tutto ed
esclusivo vantaggio della società in
cui dovranno vivere.

Da laici che non intendono
rinunciare per nessun motivo alla
responsabilità di prendersi cura del
mondo e dell’ambiente concreto in
cui vivono, non per fare una scalata
al potere, ma per ricordare che lo
spirito di servizio è la cifra della



propria santità ordinaria. Ma cattivo
spirito di servizio sarebbe quello di
chi presta con indifferenza,
sgarbatamente, un servizio per di più
mal fatto. La formazione è quindi il
vero e proprio crocevia di tutte le
attività promosse da chi si ispira agli
insegnamenti di San Josemaría
Escrivá: una formazione forte ed
esigente sul piano professionale, ma
altrettanto forte ed esigente anche
sul piano dottrinale. Ecco perché nei
diversi centri è possibile riprendere
in mano il catechismo per una
formazione di base che voglia andare
alla radice delle questioni essenziali
della nostra fede, oppure si possono
seguire dei corsi più approfonditi su
tematiche specifiche, che
intercettano la dottrina sociale della
Chiesa, i documenti più recenti del
Magistero, le attualissime questioni
di carattere bioetico e biogiuridico.
Lo stile formativo è sempre
intensamente dialogico, con
quell’approccio maieutico che



garantisce la costante centralità
dell’allievo e delle sue domande: dai
più giovani ai più grandi, dai meno
colti ai più competenti.

E facile immaginare come in questo
modo si vadano creando delle reti in
cui ognuno porta un amico, un
collega, qualcuno che si ponga
domande a cui lui non sa rispondere.
Tutte persone in qualche modo già
legate da quel filo sottile e prezioso
della amicizia personale o della
collaborazione professionale ed è
proprio questo stile familiare,
spontaneo, diretto, che caratterizza
l’atmosfera in cui si svolgono le
diverse attività formative. Un clima
di accoglienza che valorizza tutte le
esperienze e che sollecita le persone
ad intervenire positivamente in
questa comune ricerca delle risposte
agli interrogativi complessi che la
nostra società ci pone. C’è spesso la
presenza di un esperto dei temi in
questione, di un testimone diretto dei



fatti di cui si parla, ma gli incontri
non hanno nulla di cattedratico,
hanno spesso il sapore e
l’ambientazione del salotto di
famiglia. Quello in cui ci si riunisce
con gli amici per un caffè e per
affrontare una questione spinosa, o
per soddisfare una curiosità e poi si
torna a casa con i desiderio di
condividere con altre persone le idee
che sono emerse, contagiando
entusiasmo e confrontandosi
ulteriormente sui dubbi irrisolti o
sulle nuove domande emerse.

È questa naturalezza che rende le
persone che frequentano centri ed
attività promosse dall’Opera
totalmente uguali agli altri, non ci
sono distintivi, né segni identificatori
di alcun tipo, neppure quelli tipici
dei tifosi di una squadra di calcio o
degli appartenenti ad un club
culturale.



Lo stile è totalmente personale,
affidato al buon gusto di ognuno e al
rispetto di quelle norme elementari
che caratterizzano l’eleganza umana,
senza affettazione né ostentazione,
ma anche senza esibizionismi di
nessun genere. Molte persone
entrando per la prima volta in uno
dei cosiddetti centri dell’Opera
restano colpite dall’aria familiare che
vi si respira e che anche
l’arredamento suggerisce. Si trovano
spesso gli stessi mobili presenti a
casa propria, con quella articolazioni
degli spazi che suggerisce più la
possibilità di incontri personali o di
piccolo gruppo che non riunioni a
grande dimensione. Nelle residenze
universitarie accanto alla
immancabile biblioteca e alle sale di
studio, trovi sempre un soggiorno
caldo ed accogliente, simbolo di
quella vita di famiglia in cui si
condividono speranze e timori,
discussioni appassionate e risate
senza perché.



E nel soggiorno trovi pure più o
meno l’unico apparecchio tv del
collegio universitario, come a
significare che quel poco di
televisione che vale la pena vedere
diventa più piacevole se la si guarda
insieme e si commentano insieme i
programmi, evitando quella
tendenza ad isolarsi dal gruppo e a
rinchiudersi da soli nella propria
stanza con una televisione accesa per
alleviare la noia o la solitudine. È
tipica delle residenze universitarie la
voglia di incontrare professionisti
affermati nei loro ambiti specifici, il
desiderio di conoscere chi ha
realizzato, sia pure parzialmente i
propri sogni di futuro, soprattutto
quando riguardano forme concrete
di impegno verso gli altri.

Nascono così progetti di volontariato,
possibilità di esperienze generose in
cui si mette in gioco il proprio tempo
e si dà forma ai propri interessi
declinandoli nell’ottica della



responsabilità sociale. Un modo di
crescere insieme prendendosi più
cura degli altri che non aspettando
che qualcuno si prenda cura di noi.
In altri termini sono giovani in cerca
di ideali che provano a guardare al
futuro senza la rassegnata
malinconia di molti coetanei e senza
bisogno di bruciare il loro amore per
l’avventura e per il rischio in
soluzioni in cui possono pagare un
prezzo fin troppo caro per il loro
futuro. Meglio il mal d’Africa che la
febbre del sabato sera, commentava
un po’ di tempo fa una studentessa
alla sua terza esperienza estiva con
l’Icu, l’istituto per la cooperazione
universitaria che da oltre 40 anni, dal
mitico 1968 propone ai giovani
universitari di tutto il mondo
esperienze caratterizzate da un alto
profilo di solidarietà internazionale.
E con un approccio totalmente laico
chiede agli universitari non solo di
pagarsi viaggio e soggiorno, ma di
contribuire anche con generosità alle



esigenze delle persone con cui si
incontreranno a breve termine.
Basta un po’ di fantasia per
cominciare a confrontarsi fin da
giovani con quella attività di ricerca
fondi che è alla base di ogni
iniziativa di solidarietà, ma anche di
ricerca scientifica, posto che come
tutti sanno la ricerca universitaria
comincia con la possibilità di trovare
i fondi necessari per farla. Come si
vede un apprendistato a tutto
campo....

Ma in questo clima di amicizia
condivisa, di libertà allegra e
costruttiva, di interrogativi culturali
spesso complessi e ancora in cerca di
soluzioni, di impegno serio nello
studio e nel lavoro, un ruolo
essenziale è svolto dalla formazione
dottrinale. Diventa sempre più
necessario tornare ai "fondamentali"
della nostra fede, che d’altra parte
non si risolve nella pur essenziale
trasmissione di valori e di principi,



ma punta a sviluppare in ognuno un
profondo amore per la Chiesa, per il
Papa, e per tutti i suoi pastori. Taluni
confondono laicità, intesa come
responsabilità personale, ed
autonomia, intesa come capacità di
assumersi le conseguenze delle
proprie azioni e decisioni, con
l’atteggiamento sistematicamente
contestatore di chi si ritiene in diritto
di fare con la propria intelligenza
critica una sorta di aggressione
sistematica all’insegnamento della
Chiesa. Il Fondatore dell’Opera
parlava spesso dei suoi tre grandi
amori: Cristo, Maria e il Papa e ha
cercato di trasmettere a tutti i suoi
figli l’amore per la chiesa, come una
passione dominante. In una delle sue
omelie più famose: Amare il mondo
appassionatamente, diceva di voler
servire la Chiesa senza servirsi della
Chiesa, senza andare alla ricerca di
privilegi o di scorciatoie per ottenere
vantaggi di tipo personale. L’amore
alla Chiesa e al Papa è un tratto



dominante dello spirito dell’Opera e
si manifesta in modo esplicito nella
fedeltà con cui ognuno, svolgendo il
proprio lavoro, vivendo la propria
vita di famiglia, dando valore a tutti i
rapporti sociali, testimonia la propria
vocazione cristiana.

Non stupisce quindi che la chiamata
universale alla santità, punto
cruciale del carisma fondazionale di
S. Josemaría, pienamente recepito
dal Concilio Vaticano II e in
particolare dalla Gaudium et Spes,
abbia attratto e continui ad attrarre
giorno per giorno migliaia di persone
di tutto il mondo senza distinzioni di
sorta. Si sono aperti i cammini divini
della terra, amava ripetere il
Fondatore dell’Opera; ma tutto ciò
riempie ogni persona che scopre la
bellezza di questo messaggio fino a
calarlo davvero nella quotidianità
della sua vita. Svolgere con la
maggiore perfezione possibile il
proprio lavoro è tutt’altro che facile.



Scienza e tecnica ci pongono
continuamente nuove sfide, anche
sotto il profilo etico: ogni giorno
assistiamo agli attacchi più o meno
sofisticati con cui si cerca di mettere
sotto scacco la vita e la famiglia. Ma
anche i problemi legati alle nuove
povertà, sia nelle grandi città che nei
paesi costantemente umiliati
dall’arroganza di nuove forme di
imperialismo economico, impongono
di uscire dalla quiete accomodata del
proprio benessere per cercare di
essere all’altezza delle richieste che
vengono poste ai cattolici che non si
sottraggono alle grandi sfide di una
umanità dolente.

Moltissime iniziative promosse da
persone dell’Opera trovano la loro
collocazione ideale nelle periferie
delle metropoli: in Europa, ma anche
negli Stati Uniti e più recentemente
nelle grandi città orientali. Accanto
al servizio diretto alle persone,
realizzato soprattutto attraverso



iniziative di formazione umana e
professionale, nascono scuole di alta
economia che godono di enorme
prestigio a livello internazionale: a
cominciare dallo lESE di Barcellona.
La concretezza e la tempestività con
cui vengono affrontati i problemi,
unita alla competenza specifica di chi
lavora sul campo secondo lo stile
proprio delle persone del paese: dalla
Bolivia, alla Costarica, dal Congo alla
Nigeria, dalla Russia alla Lituania,
dalla Cina all`Indocina: sono tutte
iniziative analoghe, ma non hanno
nulla di quelle copie sbiadite che si
creano quando si tenta di riprodurre
passivamente modelli considerati
vincenti in altri ambiti. Anche questa
originalità caratterizzata da una
continua creatività, è una
manifestazione di laicità, che
testimonia nello stesso tempo amore
reale per le persone a cui ci si dirige,
amore per una attività professionale
che rifugge da ogni possibile forma
di dilettantismo e infine, a modo suo



è anche segno di quella filiazione
divina, che porta ognuno a fidarsi
della Provvidenza e dell’Amore di
Dio.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/la-mia-opera/
(14/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/la-mia-opera/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-mia-opera/

	La mia Opera

