
opusdei.org

La mediazione
materna

Una riflessione teologica di
mons. Fernando Ocaríz
sull'enciclica "Redemptoris
Mater".

06/11/2016

E in pieno svolgimento l'Anno
Mariano indetto dal Romano
Pontefice, ed è logico, anzi in un
certo senso doveroso —un dovere
filiale molto gradito—, dedicare
questa breve lezione inaugurale alla
riflessione teologica su alcuni aspetti
della mariologia, rispondendo così ad



un espresso invito del nostro Gran
Cancelliere, Mons. Alvaro del
Portillo[1] . La presente riflessione,
senza essere un commento né
un'esegesi dell'Enciclica Redemptoris
Mater, da essa prenderà lo spunto e
l'ispirazione di fondo.

Come è noto, Giovanni Paolo II
considera il mistero di Colei che è
Madre di Dio, Madre della Chiesa e
Madre di ogni cristiano, in una
prospettiva eminentemente biblica.
In tale prospettiva viene messa in
particolare rilievo l'interdipendenza
che, nel disegno di Dio, hanno la
pienezza di grazia, la maternità
divina e la maternità spirituale di
Maria, ed anche l'intimo e costitutivo
rapporto tra il mistero della Madree il
mistero supremo della Santissima
Trinità.

Alla luce di quell'interdipendenza e
di questo rapporto, ci soffermeremo
sulla mediazione materna di Maria,



che è uno degli aspetti del mistero
della Madre ai quali Giovanni Paolo
II ha dedicato particolare attenzione.

1. Maternità spirituale e mediazione

"Nell'espressione -Beata colei che ha
creduto- —scrive il Papa— possiamo
trovare quasi una chiave che ci
schiude l'intima realtà di Maria: di
colei che l'angelo ha salutato come -
piena di grazia-. Se come -piena di
grazia- ella è stata eternamente
presente nel mistero di Cristo,
mediante la fede ne diviene
partecipe in tutta l'estensione del suo
itinerario terreno: -avanzò nella
peregrinazione della fede-, ed al
tempo stesso, in modo discreto ma
diretto ed efficace, rendeva presente
agli uominiil mistero di Cristo. E
ancora continua a farlo. E mediante
il mistero di Cristo anch'ella è
presente tra gli uomini. Così
mediante il mistero del Figlio si



chiarisce anche il mistero della
Madre"[2] .

La presenza —partecipazione— di
Maria nel mistero di Cristo è quindi
intimamente vincolata con la
pienezza di grazia nella quale è
radicata quella fede mediante la
quale fu partecipe, in tutta la sua
estensione, dell'itinerario terreno di
suo Figlio[3] . La partecipazione di
Maria all'"itinerario terreno" di
Cristo raggiunge il culmine nella sua
tappa conclusiva: vale a dire, sulla
cima del Golgota, dove la Madre fu
associata in modo speciale, mediante
la fede e l'amore, al Sacrificio del
Figlio, attraverso il "sacrificio del suo
cuore di madre"[4] . Maria "continua
a fare presente agli uomini il mistero
di Cristo", perché rimane associata al
Figlio suo nella Gloria e coopera con
amore materno alla generazione ed
alla crescita spirituale dei fratelli e
delle sorelle di suo Figlio Gesù
Cristo[5] .



Come spiega Giovanni Paolo II, in
Maria, "questa maternità nell'ordine
della grazia è emersa dalla stessa sua
maternità divina"[6] ; ma non
soltanto in quanto Ella concepì la
carne assunta dal Verbo in unità
personale, ma anche in quanto la
maternità divina fu realizzata, per
disegno divino, nella "piena di
grazia"[7] , il cui amore materno
"maturò definitivamente ai piedi
della Croce, mediante la sua
partecipazione all'amore redentivo
del Figlio"[8] . Con parole del Card.
Ratzinger, possiamo dire che "sotto la
croce Maria diventa di nuovo madre,
nel dolore della compassione
comincia la nuova maternità, diventa
vera la parola: -Allarga lo spazio
della tua tenda... poiché ti allargherai
a destra e a sinistra e la tua
discendenza entrerà in possesso delle
nazioni- (Is 54, 2s.). La maternità di
Maria dura così sino alla fine del
mondo"[9] .



La maternità spirituale di Maria è un
aspetto della sua mediazione di
grazia: in un certo senso, il "primo
aspetto" rispetto a ciascuno dei
fedeli; questi, infatti, "nascono da
Maria" perché Ella è mediatrice della
prima grazia della rigenerazione
soprannaturale. Secondo le note
parole di Sant'Agostino, Maria è
"veramente madre delle membra (di
Cristo)... perché... ha cooperato con
la sua carità alla nascita dei fedeli
nella Chiesa, i quali sono le membra
di quel Capo"[10] . E tutta la sua
successiva mediazione riguardo alle
altre grazie è una "mediazione
materna"[11] . "Effettivamente —
scrive il Romano Pontefice—, la
mediazione di Mariaè strettamente
legata alla sua maternità, possiede un
carattere specificamente materno,
che la distingue da quello delle altre
creature che, in vario modo sempre
subordinato, partecipano all'unica
mediazione di Cristo, rimanendo



anche la sua una mediazione
partecipata"[12] .

Per approfondire la natura ed il
"contenuto" della mediazione
materna di Maria, è quindi
opportuno riflettere sul suo carattere
partecipato e, poi, sul suo rapporto
con la pienezza di grazia.

2. Mediazione partecipata "in Cristo"

Infatti, l'Enciclica Redemptoris Mater,
riprendendo e spiegando la
corrispondente dottrina del Concilio
Vaticano II, insiste specialmente sul
carattere "subordinato" e
"partecipato" della mediazione di
Maria rispetto a quella di Cristo[13] .

E' chiaro che i concetti di
partecipazione e di subordinazione
non sono equivalenti: infatti, non
ogni subordinazione implica una
partecipazione; invece, ogni
partecipazione implica
subordinazione del partecipante



rispetto alla totalità alla quale
partecipa (nel caso in cui si tratta di
partecipazione trascendentale e non
semplicemente predicamentale, vale
a dire quando ciò che viene
partecipato esiste e rimane nella sua
pienezza al di fuori dei partecipanti).
Di qui che, per approfondire la
nostra conoscenza della mediazione
di Maria, più che analizzare
direttamente la sua "subordinazione"
a quella di Cristo, sia opportuno
considerarla nel suo carattere di
"partecipazione".

Certo, vi è un tratto molto importante
della mediazione di Santa Maria che
si spiega sufficientemente, dal punto
di vista formale, mediante la nozione
di subordinazione: mi riferisco
all'intercessione della Madre davanti
a suo Figlio in favore degli uomini. A
questo aspetto della mediazione si
applica adeguatamente la famosa
espressione di San Bernardo,
secondo la quale Maria è mediatrice 



ad Mediatorem[14] . Non ci
soffermiamo sull'argomento, che non
presenta particolare difficoltà di
comprensione[15] .

Ricordiamo, invece, il fatto che ci
sono molti autori (Lépicier, Hugon,
Lavaud, Garrigou-Lagrange,
Roschini, Sauras, ecc.), che hanno
affermato che la mediazione
materna di Maria Santissima non si
limita all'intercessione, ma si estende
anche alla donazione stessa della vita
soprannaturale, vale a dire alla
donazione della grazia agli uomini.
Questa posizione teologica è stata
illustrata principalmente mediante il
concetto di causalità efficiente
strumentale: Maria, nella donazione
della grazia, sarebbe strumento di
Cristo, in modo analogo a come
l'Umanità di Gesù è strumento della
divinità[16] .

Molti altri autori hanno respinto tale
interpretazione (Lennerz,



Merkelbach, Heris, Terrien,
Bittremieux, De la Taille, ecc.),
soprattutto perché hanno ritenuto
che una causalità strumentale di
Maria nella donazione effettiva della
grazia oscurerebbe —a differenza
della causalità strumentale dei
sacramenti— il carattere immediato
ed unico della mediazione di Cristo
tra Dio e gli uomini: sarebbe —quella
di Cristo— una mediazione tra Dio e
Maria e, soltanto attraverso di Lei,
tra Dio e gli uomini. Di fatto, oggi è
molto diffusa l'opinione secondo cui
la mediazione mariana si limiterebbe
alla sola intercessione[17] .

Tuttavia, non mi sembra necessario
adottare la "chiave" della causalità
strumentale —che, certamente,
presenta delle difficoltà— per
affermare che la mediazione di
Maria non si limita alla sola
intercessione, ma che si riferisce in
qualche modo anche all'effettiva
donazione della grazia.



Per approfondire tale aspetto del 
mistero della Madre, occorre, come
ho detto poc'anzi, tener conto della
nozione di partecipazione. Infatti,
oltre ad usare frequentemente
questo termine, per esprimere il
rapporto della mediazione di Maria
con quella di Cristo, Giovanni Paolo
II scrive che la mediazione di Maria
"è mediazione in Cristo"<[18] .

Come è noto, l'essere in Cristo, nella
sua ricchezza e pluriformità sia
entitativa che operativa, esprime,
soprattutto nelle Lettere paoline,
l'essenza stessa del
cristianesimo[19] ; e include, come
suo aspetto più radicale, la
partecipazione alla Filiazione del
Verbo eterno; partecipazione questa
che è costitutiva della filiazione
divina adottiva[20] , mediante la
quale gli uomini diventano figli del
Padre nel Figlio, secondo
l'espressione tradizionale adoperata
tante volte da Giovanni Paolo II[21] .



E' importante osservare che il nostro
essere figli del Padre in Cristo,
mediante la partecipazione alla sua
Filiazione divina, non sminuisce né 
moltiplica la Filiazione del Verbo.
Infatti, Cristo continua ad essere
l'Unigenito del Padre anche se è
Primogenito tra molti fratelli, perché,
con parole di Scheeben —della cui
morte ricorre tra qualche mese il
centenario—, "noi non siamo
semplicemente figli adottivi, ma
membra del Figlio naturale, perciò,
come tali, entriamo altresì realmente
in quella relazione personale in cui
sta il Figlio di Dio col Padre suo. E'
secondo la verità, e non solo per
analogia o somiglianza, che noi
chiamiamo Padre nostro il Padre del
Verbo; ed effettivamente non è tale
per un semplice rapporto analogo,
bensì per quell'unico e medesimo
rapporto per il quale egli è il Padre di
Cristo. Lo è in un modo simile a
quello per cui egli, che è il Padre del
Verbo eterno, per la stessa relazione



è anche Padre dell'Uomo-Dio nella
sua umanità (...); siamo in certo
modo —conclude Scheeben—un sol
Figlio del Padre con lui e in lui"[22] .

Anche a tutti gli altri aspetti
dell'essere in Cristo per
partecipazione, si deve applicare la
stessa dialettica tra l'Uno e i molti.
Perciò, per quanto riguarda una
mediazione in Cristo per
partecipazione alla mediazione unica
di Lui, è indubbio che una tale
mediazione partecipata non
sminuisce né moltiplica l'unica
mediazione tra Dio e gli uomini,
propria di Gesù Cristo. Si tratta
quindi della partecipazione espressa
dalla lingua greca, sia classica che
neotestamentaria, con il termine 
koinonía: comunione per
partecipazione, oppure
partecipazione in quanto comunione
spirituale di molti a qualcosa o
qualcuno che rimane unico ed
indiviso[23] . Ciò, in realtà, è



applicabile non soltanto alla
mediazione materna di Maria, ma
anche a tutte le altre mediazioni
subordinate, partecipate, della
mediazione di Cristo.

Ma affermare che una di tali
mediazioni partecipate —quella di
Maria— è mediazione anche nella
donazione effettiva della grazia,
significa affermare, in radice, che
Maria partecipa in qualche modo alla
capitalità di Cristo, e ciò ci conduce a
considerare ancora la connessione
della "mediazione materna" con la
"pienezza di grazia" alla quale
abbiamo fatto riferimento all'inizio.
Soffermiamoci prima brevemente
sulla pienezza di grazia di Maria in
se stessa considerata.

3. Il mistero della "piena di grazia"

Maria è, già da prima
dell'Incarnazione, la kecharitoméne
(Lc 1, 28): la gratificata, secondo la
versione latina del Codex Palatinus



(e) della tradizione africana; la gratia
plena della Vulgata. Non è possibile,
né necessario, soffermarci qui sulle
diverse interpretazioni, antiche e
recenti, della parola 
kecharitoméne[24] . Comunque,
anche se la sola esegesi di Lc 1, 28
non sembra condurre all'idea di
"pienezza" di grazia santificante, ma
piuttosto ad affermare che Maria è
chiamata dall'Angelo "trasformata
dalla grazia" come preparazione alla
divina maternità verginale[25] , è
indubbio che vi sono sicuri motivi,
anche cristologici ed ecclesiologici,
per affermare in Maria una peculiare
"pienezza di grazia", come è stato
insegnato molte volte dal Magistero
della Chiesa[26] .

E' tradizionale considerare tre aspetti
della pienezza di grazia di Maria:
innanzitutto, la totale immunità dal
peccato e la perfezione delle virtù; in
secondo luogo, quello che San
Tommaso chiama la refluentia o



redundantia della divinizzazione
dell'anima di Maria sulla sua carne;
e, infine, come conseguenza di ciò, la
pienezza di grazia comporta che Ella
sia, in un certo senso, fonte di grazia
per gli uomini[27] .

E' interessante notare che San
Tommaso considera la "pienezza di
grazia" non solo come moralmente
conveniente alla dignità di Colei che
era stata predestinata alla maternità
divina, ma anche in una speciale
"continuità ontologica" con questa
maternità. Infatti, egli arriva ad
affermare che quell'aspetto della
pienezza di grazia che chiama 
redundantia della grazia sulla carne
di Maria fu una specifica
predisposizione, certo non
assolutamente necessaria, ma voluta
da Dio, affinché Ella concepisse un
uomo che fosse il Figlio di Dio[28] .

In realtà, siccome spirito e materia
costituiscono nell'uomo un'unità



sostanziale, anche in noi —con
parole di Mons. Josemaría Escrivá—
"la divinizzazione trasforma tutto
l'uomo, come un anticipo della
risurrezione gloriosa"[29] . Si pone
allora immediata la domanda: quale
può essere la peculiarità
dellaredundantia della grazia sulla
carne, nel caso di Maria?; vale a dire,
rimane qualche "spazio metafisico"
per concepire una piena ridondanza
della grazia sulla carne, che sia
conseguenza della pienezza di grazia
e sia indirizzata, come afferma San
Tommaso, alla maternità divina? Una
tale pienezza di ridondanza non
sembra poter essere altro che la
totale santificazione o deificazione
della carne nella sua stessa
materialità, ancora più difficile da
capire per noi di quanto non sia la
deificazione dello spirito, ma niente
affatto impossibile. La deificazione
della carne è infatti lo stato
escatologico definitivo della materia



umana, già realizzatosi in Cristo e in
sua Madre nella Gloria[30] .

Perciò, nella prospettiva di San
Tommaso, si potrebbe forse pensare
che la pienezza di grazia
comporterebbe una certa
"deificazione escatologica anticipata"
della carne di Maria, analoga a
quella del Cristo pre-pasquale, la cui
carne, secondo San Tommaso, era
una carnedeificata non soltanto nel
senso che apparteneva a una
Persona divina, ma anche in quanto
in se stessa partecipava dei doni
della divinità nel modo più
abbondante, vale a dire in
pienezza[31] .

Comunque, la speciale santificazione
di Maria, anche se ci fosse stata una
sua "anticipata pienezza
escatologica", rimase sulla terra in
uno stato di kénosi, analogo a quello
dell'Umanità di suo Figlio. Infatti, "se
Dio ha voluto innalzare in tal modo



sua Madre —sono anche queste
parole del Fondatore dell'Opus Dei—,
non le ha risparmiato, durante la sua
vita terrena, né l'esperienza del
dolore, né la stanchezza del lavoro,
né il chiaroscuro della fede"[32] . Un
"chiaroscuro" che, specialmente sotto
la Croce del Figlio, possiamo
considerare, con Giovanni Paolo II,
come "la più profonda -kénosi- della
fede nella storia dell'umanità"[33] .
Una kénosi della fede che si
manifesta specialmente —con parole
di Mons. del Portillo— nel fatto che,
"quando la missione di Cristo pare
chiudersi nel fallimento più assoluto,
e i discepoli lasciano solo il Maestro,
la Madonna avanza con passo deciso
nella peregrinazione della fede e
crede, contro ogni speranza, che si
realizzerà quanto Dio ha detto a
proposito di suo Figlio"[34] .

4. Pienezza di grazia e mediazione
materna



Riprendiamo ora l'argomento della
mediazione materna di Maria
nell'effettiva donazione della grazia,
alla luce della pienezza di grazia, già
certamente consumata nella gloria:
con l'Assunzione, infatti, Maria è
stata santificata "interamente e
totalmente nel compimento
escatologico"[35] . Innanzitutto, è
opportuno ricordare che la grazia
soprannaturale, che gli uomini
ricevono da Cristo con la mediazione
di Maria, non è un "oggetto" che
possa passare di mano in mano: la
grazia è un modo di essere
soprannaturale, prodotto da Dio nel
più intimo dello spirito creato, che
divinizza o deifica la persona ed è
inseparabile dalle missioni invisibili
del Figlio e dello Spirito Santo,
mediante le quali lo spirito finito,
come dice San Tommaso, "fit
particeps divini Verbi et procedentis
Amoris"[36] .



Com'è noto, tra queste due missioni,
che sono inseparabili, vi è un ordine
inverso a quello delle corrispondenti
processioni eterne. Cioè, il termine
dell'azione divina ad extra —azione
comune alle tre Persone divine— è
"l'introduzione" della creatura nella
vita intratrinitaria che le missioni
comportano: una "introduzione" che
"comincia" (non in senso temporale)
attraverso l'unione, per
partecipazione, con la Persona dello
Spirito Santo; unione che "plasma"
nello spirito finito la partecipazione
(somiglianza ed unione) al Figlio, per
la quale nel Figlio si è figli del
Padre[37] . Vale a dire, come scrive
Giovanni Paolo II, "Egli stesso (lo
Spirito Santo), come amore, è l'eterno
dono increato. In lui è la fonte e
l'inizio di ogni elargizione alle
creature"[38] .

Alla luce di queste riflessioni, sorge
la domanda: come è possibile una
mediazione umana —quella di Maria



— nella donazione della vita
soprannaturale, non soltanto per
intercessione, ma anche per effettiva
donazione o "distribuzione" della
grazia, se questa sempre "comincia"
con la missione dello Spirito Santo?
Ancora una volta, il mistero della
Madre s'illumina mediante il mistero
del Figlio. E' infatti indubbio che
Gesù Cristo è, nella sua Umanità,
mediatore della vita soprannaturale
per gli uomini, non solo per via di
merito e d'intercessione ma anche
per via di efficienza, in quanto la sua
Umanità è "strumento della divinità":
l'órganon tes theiótetos, secondo la
famosa espressione di San Giovanni
Damasceno[39] . Per questo, Cristo
può e deve essere chiamato fonte o
principio della grazia[40] . Il che
significa, tra l'altro, che Dio ha voluto
che, nell'attuale economia, lo Spirito
Santo sia "inviato" agli uomini dal
Padre per il Figlio attraverso
l'Umanità del Figlio, pienamente e
definitivamente glorificata ed elevata



ad dexteram Patris[41] , con la quale
Santa Maria, dopo l'Assunzione, è
unita in una koinonía (comunione-
partecipazione) della più grande
intimità ed intensità compatibile con
la distinzione personale.

Non sembra dunque infondato
attribuire un significato più
profondo di quello d'una semplice
"appropriazione", a espressioni
tradizionali come quella di
Sant'Andrea di Creta, secondo cui
Maria è "la madre dalla quale
proviene su tutti lo Spirito"[42] . Ed è
proprio la nozione di partecipazione
—koinonía a permettere di affermare
la partecipazione di Maria alla
capitalità di Cristo e, perciò, la sua
mediazione nell'effettiva donazione
della grazia, senza che ciò comporti
affatto una duplicità di fonti o di
capi, il che sarebbe senz'altro da
escludere, sia per ragioni dogmatiche
sia per la dialettica della



partecipazione metafisica a struttura
trascendentale.

In questa prospettiva, le
affermazioni che ci presentano la
Madonna come il "collo" o
"l'acquedotto" attraverso il quale ci
arriva la grazia dal Capo o dalla
Sorgente, anche se conservano un
certo valore metaforico, si
manifestano come di gran lunga
insufficienti. Piuttosto dovremmo
dire che gli uomini ricevono la grazia
di Dio attraverso Cristo e Maria
perché, in un senso molto più reale e
profondo —e, perciò, anche più
misterioso— di quello proprio delle
parole di San Luca riferite ai primi
cristiani (cfr. Act 4, 32), Maria è cor
unum et anima una con Cristo. Perciò,
come diceva Mons. Escrivá, il
cristiano trova in Maria "tutto
l'amore di Cristo" e, in Cristo, si vede
"inserito nella vita ineffabile di Dio
Padre, di Dio Figlio, di Dio Spirito
Santo"[43] .



5. Mediazione materna e
"Ricapitolazione in Cristo"

Dopo l'Assunzione, la pienezza di
grazia di Maria ha raggiunto
certamente lo stato escatologico;
stato che, riferito all'intera creazione,
è descritto da San Paolo come
risultato della
"ricapitolazione" (anakefalaíosis) di
tutte le cose in Cristo (cfr. Ef 1, 10).
Questa realtà è avvolta da una luce a
noi inaccessibile: infatti, "quelle cose
che occhio non vide, né orecchio udì,
né mai entrarono in cuore d'uomo,
queste ha preparato Dio per coloro
che lo amano" (1 Cor 2, 9).

Non è il caso di soffermarci ora
sull'esegesi letterale né
sull'interpretazione teologica della
"ricapitolazione" escatologica di tutto
in Cristo[44] . Tuttavia, non c'è
dubbio che essa è, tra l'altro, il vero e
soprannaturale senso —estraneo a
qualsiasi monismo panteistico—, di



quel ritorno finale dei molti all'Uno,
che non poche filosofie hanno
intravvisto in forme necessariamente
inadeguate e, in vario modo,
sbagliate. Un'unità con Dioin Cristo
che, conservando l'insopprimibile
distinzione tra creatura e Creatore e
quella tra le diverse creature, ha
come paradigma —nel caso delle
persone umane— l'unità stessa della
Trinità divina. Infatti il Signore, già
in riferimento alla vita terrena degli
Apostoli, vita nella quale la grazia è
incoazione della gloria, così si
espresse: "come tu, Padre, sei in me e
io in te, siano anch'essi in noi una
sola cosa (...). Io in loro e tu in me,
perché siano perfetti nell'unità" (Gv
17, 21.23).

Questo mistero d'unità —di
comunione— con Dio in Cristo è il
mistero della Chiesa, Corpo di Cristo
(cfr. Col 1, 18) e —secondo le famose
parole di San Cipriano— "de unitate
Patris et Filii et Spiritus Sancti plebs



adunata"[45] . Una Chiesa che, nel
suo stato escatologico, sarà appunto
"la pienezza (pléroma) di colui
(Cristo) che si realizza interamente in
tutte le cose" (Ef 1, 23), perché Cristo
glorioso riempirà (hína plerósei) tutte
le cose (cfr. Ef 4, 10), e queste
parteciperanno "in Lui alla sua
pienezza (en autõ pepleroménoi)" (Col
2, 10).

Nei santi, la realtà della gloria
escatologica sarà il compimento
finale, nello spirito e nella carne,
dell'essere in Cristo specifico della
vita soprannaturale. Tale
compimento già si è realizzato in
Maria nel grado corrispondente alla
sua pienezza di grazia, che include in
sé la pienezza dell'unione (koinonía)
con Cristo, a tutti i livelli dell'essere e
dell'operare. Ed è questa pienezza
d'unione escatologica, esclusiva della
piena di grazia, la radice della
distinzione tra la mediazione
materna e la mediazione dei santi



nella gloria e dei giusti nella Chiesa
terrestre, ed insieme la radice della
distinzione tra la partecipazione di
Maria alla capitalità di Cristo e quel
mistico rapporto di comunione
spirituale fra tutti che è la
comunione dei santi.

Per l'eccezionale unione della Madre
con il Figlio, culminata nella sua
glorificazione definitiva dopo
l'Assunzione, "Maria —scrive
Giovanni Paolo II— è come avvolta
da tutta la realtà della comunione dei
santi, e la stessa sua unione col Figlio
nella gloria è tutta protesa verso la
definitiva pienezza del Regno, 
quando -Dio sarà tutto in tutti-"[46] .

E' quindi l'unione di Maria con Cristo
la radice più profonda dell'intimo
vincolo della Vergine Santissima con
la Chiesa e della di Lei mediazione
materna con la maternità della
Chiesa. Non possiamo qui
soffermarci su questo importante



aspetto del mistero della Madre[47] ,
ma, da quanto è stato ricordato,
emerge chiaramente il superamento
della contrapposizione tra le
cosiddette prospettive
"cristocentrica" ed "ecclesiotipica"
nella considerazione teologica della
cooperazione di Maria alla salvezza
degli uomini; superamento al quale
porta già di fatto l'impostazione
mariologica del capitolo VIII della
Costituzione dogmatica Lumen
gentium[48] .

Conclusione

Arrivati a questo punto, è chiaro che
si potrebbero considerare altri
aspetti del mistero della mediazione
materna, ed approfondire ancor più
le riflessioni esposte. Comunque,
vorrei finire sottolineando che
davanti al mistero della Madre di
Dio, come davanti al mistero di Dio
in se stesso, arriva sempre
necessariamente un momento in cui



l'atteggiamento teologicamente più
ragionevole è, secondo le note parole
dello Pseudo-Dionigi, quello di una
silenziosa venerazione: "indicibilia
(Deitatis) casto silentio
venerantes"[49] , senza pretendere di
limitare il mistero a ciò che è alla
portata della nostra comprensione.
Un "casto silenzio", nel quale tuttavia
risuona l'eco sempre presente del
saluto angelico a Colei che piena di
grazia è Madre di Dio e Madre
nostra.

FERNANDO OCARIZ

Ordinario di Teologia Fondamentale
e Dogmatica

nel Centro Accademico Romano

della Santa Croce

[1] 1. Cfr. A. Del Portillo, Lettera
pastorale, 31-V-1987, n. 25, in
"Romana" 4 (1987) p. 77.



[2] 2. Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Redemptoris Mater, 25-III-1987, n. 19/
b.

[3] 3. Cfr. Ibid., n. 12/c.

[4] 4. Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Dives in misericordia, 30-XI-1980, n.
9/b. Cfr. Lett. enc. Dominum et
vivificantem, 18-V-1986, n. 16/f; Lett.
enc. Redemptoris Mater, nn. 19. 23.
24.

[5] 5. Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Redemptoris Mater, n. 6/b.

[6] 6. Ibid., n. 22/b.

[7] 7. Cfr. Ibid., n. 39/c-d.

[8] 8. Ibid., n. 23/c.

[9] 9. J. Ratzinger, Omelia nel
Seminario Internazionale della
Prelatura Opus Dei, 14-IV-1987, in
"Romana" 4 (1987) pp. 116-117.



[10] 10. Sant'Agostino, De sancta
virginitate, 6: PL 40, 399.

[11] 11. Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
dogm. Lumen gentium, n. 62.

[12] 12. Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Redemptoris Mater, n. 38/c.

[13] 13. Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
dogm. Lumen gentium, n. 62;
Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Redemptoris Mater, nn. 38/b-c, 40/a.

[14] 14. San Bernardo, In Dominica
infra oct. Assumptionis Sermo, 2: cit.
da Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Redemptoris Mater, nota (96).

[15] 15. Sulla mediazione come
intercessione materna, cfr.
specialmente Giovanni Paolo II, Lett.
enc. Redemptoris Mater, nn. 21/c, 40.

[16] 16. Cfr., ad esempio, G.M.
Roschini, La Madre de Dios según la
fe y la teología, Ed. Apostolado de la



Prensa, Madrid 1962, vol. I, pp.
647-650.

[17] 17. Cfr., ad esempio, J.—H.
Nicolas, Synthèse dogmatique. De la
Trinité à la Trinité, Ed.
Universitaires, Fribourg —
Beauchesne, Paris, 1985, pp. 553-555.

[18] 18. Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Redemptoris Mater, n. 38/a.

[19] 19. Cfr., ad esempio, M.
Meinertz, Teología del Nuevo
Testamento, Ed. Fax, Madrid, 2ª ed.
1966, p. 414; A. Wikenhauser, Die
Christusmystik des Apostels Paulus,
2ª ed., Freiburg 1956.

[20] 20. "Deus autem ab aeterno
praedestinavit quos debet adducere
in gloriam. Et isti sunt omnes illi, qui
sunt participes filiationis Filii
eius" (San Tommaso d'Aquino, In
Epist. ad Hebraeos, c. II, lec. 3); cfr.
anche In Epist. ad Romanos, c. I, lec.
3.



[21] 21. Cfr., ad esempio, Giovanni
Paolo II, Lett. enc. Redemptoris
Mater, n. 8/d; Lett. enc. Redemptor
hominis, 4-III-1979, n. 18/b-c.

[22] 22. M.J. Scheeben, I misteri del
cristianesimo, Morcelliana, Brescia,
3ª ed. 1960, p. 378. Sull'argomento,
cfr. anche: F. Ocáriz, Hijos de Dios en
Cristo. Introducción a una teología de
la participación sobrenatural, Eunsa,
Pamplona 1972; Idem, La Santísima
Trinidad y el misterio de nuestra
deificación, in "Scripta Theologica" 6
(1974) pp. 363-390; Idem, La
elevación sobrenatural como re-
creación en Cristo, in "Atti dell'VIII
Congresso Tomistico Internazionale",
Lib. Edit. Vaticana 1981, vol. IV, pp.
281-292; Idem, Partecipazione
dell'essere e soprannaturale, in AA.
VV., "Essere e libertà. Studi in onore
di Cornelio Fabro", Univ. di Perugia,
1984, pp. 141-153; Idem, Il Mistero
della grazia in Scheeben, in



"Divinitas" 32 (1988) (in corso di
stampa).

[23] 23. Cfr., ad esempio, S. Muñoz
Iglesias, Concepto bíblico de
Koinonía, in "XIII Semana Bíblica
Española (1952)", C.S.I.C., Madrid
1953, p. 223.

[24] 24. Sulle varie interpretazioni
offerte dalla patristica, cfr. i
riferimenti indicati da Giovanni
Paolo II nella nota (21) dell'enciclica
Redemptoris Mater. Per uno studio
filologico e teologico, cfr. i recenti ed
importanti articoli di I. de la Potterie,
Kecharitoméne en Lc 1,28. Etude
philologique, in "Biblica" 68 (1987)
pp. 357-382, e Kecharitoméne en Lc
1,28. Etude exégétique et
théologique, in "Biblica" 68 (1987) pp.
480-508.

[25] 25. Cfr. I. de la Potterie, art. cit.,
specialmente, pp. 382, 506-507.



[26] 26. Cfr., ad esempio, Pio IX, Ep.
Ap. Ineffabilis Deus, 8-XII-1854: DS
2800-2801; Leone XIII, Lett. enc.
Magnae Dei Matris, 8-IX-1892: AL 12,
p. 224; Pio XI, Lett. enc. Lux veritatis,
25-XII-1931: AAS 23 (1931) p. 521;
Concilio Vaticano II, Cost. dogm.
Lumen gentium, n. 53; Giovanni
Paolo II, Lett. enc. Redemptoris
Mater, nn. 8-11.

[27] 27. Cfr. San Tommaso d'Aquino,
Expositio salutationis angelicae;
Summa Theologiae, III, q. 27, a. 5 ad
1. Su questo argomento cfr. C. Fabro,
La partecipazione di Maria alla
grazia di Cristo secondo San
Tommaso, in "Ephemerides
Mariologicae" 24 (1974) pp. 389-406.

[28] 28. Cfr. San Tommaso d'Aquino,
Expositio salutationis angelicae; In
Evang. Ioan., c. I, lec. X.

[29] 29. J. Escrivá, E' Gesù che passa,
Ares, Milano 1973, n. 103. L'originale
rende ancor meglio l'idea: "la



divinización redunda en todo el
hombre como un anticipo de la
resurrección gloriosa" (Es Cristo que
pasa, Rialp, Madrid 1973, n. 103).

[30] 30. Sulla spiritualizzazione e
deificazione del corpo nello stato
escatologico, cfr. Giovanni Paolo II,
Allocuzione, 9-XII-1981:
"Insegnamenti di Giovanni Paolo II"
IV-2 (1981) pp. 880-883. Cfr. anche F.
Ocáriz, La Resurrección de Jesucristo,
in "Cristo, Hijo de Dios y Redentor del
hombre. Actas del III Simposio
Internacional de Teología de la
Universidad de Navarra", Eunsa,
Pamplona 1982, pp. 756-761.

[31] 31. Cfr. San Tommaso d'Aquino,
In III Sent., d. 5, q. 1, a. 2 ad 6.

[32] 32. J. Escrivá, E' Gesù che passa,
cit., n. 172.

[33] 33. Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Redemptoris Mater, n. 18/c. San
Basilio Magno arriva ad affermare



che la fede di Maria soffrì nel
Calvario l'assalto del dubbio (cfr. San
Basilio Magno, Epistula 260, 9: PG 32,
965): questa opinione, anche se non è
molto comune, non è
necessariamente da escludere,
poiché —per la stessa natura della
fede— la tentazione del dubbio è
possibile senza la più lieve colpa ed è
compatibile con i più alti gradi di
fede.

[34] 34. A. Del Portillo, Lettera
pastorale, 31-V-1987, n. 19, cit. p. 74.

[35] 35. J. Ratzinger, La Figlia di Sion,
Jaca Book, Milano 1979, p. 71.

[36] 36. San Tommaso d'Aquino,
Summa Theologiae, I, q. 38, a. 1 c.
Cfr. anche M.J. Scheeben, I misteri
del cristianesimo, cit., p. 179: "La
missione di una persona divina
consiste nel fatto che la creatura
partecipa di essa (presso i Padri
greci, metoché, koinonía)".



[37] 37. Cfr. M.J. Scheeben, I misteri
del cristianesimo, cit., p. 182; E.
Hugon, Le Mystère de la Très Sainte
Trinité, Téqui, Paris 1921, pp.
245-246; J.—H. Nicolas, Les
profondeurs de la grâce, Beauchesne,
Paris 1968, p. 551.

[38] 38. Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Dominum et vivificantem, n. 34.
Sulla grazia dell'adozione filiale e la
missione dello Spirito Santo, cfr.
anche il n. 52 della stessa enciclica.

[39] 39. San Giovanni Damasceno, De
fide orthodoxa, III, c. 19: PG 94, 1080.

[40] 40. "Christus autem est
principium gratiae, secundum
divinitatem quidem auctoritative,
secundum humanitatem vero
instrumentaliter" (San Tommaso
d'Aquino, Summa Theologiae, III, q.
27, a. 5).



[41] 41. Cfr. F. Ocáriz, La
Resurrección de Jesucristo, cit., pp.
766-770.

[42] 42. Sant'Andrea di Creta, Omelie
mariane, Città Nuova, Roma 1987,
omelia II, p. 57.

[43] 43. J. Escrivá, Amici di Dio, Ares,
Milano 1978, n. 293.

[44] 44. Sul significato della
anakefalaíosis, nella storia
dell'esegesi di Ef 1, 10, cfr. J. M.
Casciaro, Estudios sobre Cristología
del Nuevo Testamento, Eunsa,
Pamplona 1982, pp. 308-324.

[45] 45. San Cipriano, De Oratione
Dominica, 23: PL 4, 553. Cfr. Concilio
Vaticano II, Cost. dogm. Lumen
gentium, nn. 2-4.

[46] 46. Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Redemptoris Mater, n. 41/d.



[47] 47. Cfr. Giovanni Paolo II, Lett.
enc. Redemptoris Mater, nn. 42-47.
Cfr. anche H. de Lubac, Méditation
sur l'Eglise, Aubier, Paris 1953, cap.
IX: "L'Eglise et la Vierge Marie". Per
una visione d'insieme dei rapporti
tra Maria e la Chiesa nella patristica,
cfr. Y. Congar, Marie et l'église dans
la pensée patristique, in "Revue des
Sciences Philosophiques et
Théologiques" 38 (1954) pp. 3-38.

[48] 48. Cfr. E. Llamas, La
cooperación de María a la salvación.
Nueva perspectiva después del
Vaticano II, in "Scripta de Maria" 2
(1979) pp. 423-447.

[49] 49. Pseudo-Dionigi, De divinis
nominibus, c. I, n. 11, secondo la
traduzione latina adoperata in San
Tommaso d'Aquino, "In librum Beati
Dionysii De Divinis Nominibus
expositio", Marietti, Torino-Roma
1950, p. 13 (§ 3, 11), diversa dalla



traduzione della Patrologia del Migne
(cfr. PG 3, 590).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/la-mediazione-
materna/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/la-mediazione-materna/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-mediazione-materna/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-mediazione-materna/

	La mediazione materna

