
opusdei.org

La formazione
professionale (IV):
Primeggiare nel
servizio

San Josemaría concepiva il
prestigio professionale non
come un successo personale,
ma come un'opportunità per
servire meglio. La formazione
aiuta a completare la
disposizione a migliorare
competenze e abilità.

20/05/2022



Negli insegnamenti di san Josemaría,
ciò che oggi viene indicato come
leadership è concepito ed esercitato
sempre come servizio, con il
desiderio di contribuire a costruire
un progetto comune a beneficio di
tutti. Un leader non è semplicemente
una persona che svolge un
determinato ruolo in un gruppo. Il
leader vuole migliorare il mondo, e si
rende conto immediatamente che la
cosa migliore è cominciare da quello
che ha più vicino, più a portata di
mano: l’ambiente in cui vive. San
Josemaría lo sintetizzava in una
espressione: “per servire, servire”[1].
E incoraggiava ad “acquisire tutto il
prestigio professionale possibile, al
servizio di Dio e delle anime”[2].

Aspirare ad essere un leader nel
servizio comporta due sfide, nelle
quali la formazione ci aiuta: far
crescere un concetto più relazionale
del proprio lavoro (sia nel senso di
lavorare con gli altri – e prima di tutti



con Dio – che da e per gli altri) e
l’impegno nel coltivare le virtù (voler
migliorare se stessi, non per cercare
una auto-perfezione ma per donarsi).

Esseri relazionali, lavoro
relazionale

Una concezione relazionale della
propria professione consiste nella
capacità di elevare lo sguardo per
scoprire che il lavoro che io faccio
ogni giorno va al di là della
produzione di servizi o di beni, del
rendimento e dell’efficacia della
semplice auto-realizzazione. Alla fine
consiste nel generare beni
relazionali, che si producono e si
godono sempre con altri, anche in
quelle professioni che non sono
orientate direttamente alla persona.
È chiaramente interattivo vendere
sul banco del mercato, formare gli
studenti di formazione professionale,
visitare appartamenti con i clienti o
difendere un accusato davanti a un



giudice. Però è anche relazionale,
anche se non in una forma
altrettanto evidente, il lavoro in un
centro logistico, in una catena di
montaggio o in un laboratorio di
biochimica; ma anche l’attività di
una persona che telelavora da casa o
studia per dei concorsi, senza
interagire, apparentemente, con
nessuno.

Cristo è riconosciuto per il lavoro che
fa (“Non è costui il figlio del
falegname? E sua madre, non si
chiama Maria?”[3]) e per quello che fa
suo padre (“Non è costui il figlio di
Giuseppe”[4]). Nell’Esodo possiamo
trovare un anticipo di san Giuseppe
negli artigiani che per la qualità del
loro lavoro e per la loro relazione
con gli altri furono scelti per
costruire il santuario[5]. Mosè li loda
affermando che Dio li ha chiamati
per nome e li ha riempiti del suo
spirito, dotandoli di “saggezza,
intelligenza e scienza in ogni genere



di lavoro”[6] e “gli ha messo nel cuore
il dono di insegnare”[7]. Gesù apportò
una dimensione nuova al senso
relazionale del suo lavoro nella
bottega: nel costruire un tavolo, non
creava semplicemente un oggetto,
ma in qualche modo in esso erano
presenti tutte le persone che negli
anni lo avrebbero utilizzato, tutto ciò
che aveva appreso da Giuseppe, la
gioia della vita di famiglia con la
Madonna, le necessità e le
preoccupazioni dei vicini, il ricordo
della Creazione, la carezza del legno
che avrebbe trovato anche sulla
Croce, il desiderio di glorificare il
Padre, la redenzione dell’umanità.

Questa dimensione relazionale del
lavoro poggia su ciò che significa
essere umano, perché la disposizione
a conoscere e amare l’altro fa parte
del nostro essere creati a immagine e
somiglianza di Dio, di un Dio Trino.
“Tante volte mi domando: con che
spirito noi facciamo il nostro lavoro



quotidiano? Come affrontiamo la
fatica? Vediamo la nostra attività
legata solo al nostro destino oppure
anche al destino degli altri? Infatti, il
lavoro è un modo di esprimere la
nostra personalità, che è per sua
natura relazionale”[8], spiega papa
Francesco. “Il lavoro è anche un
modo per esprimere la nostra
creatività: ognuno fa il lavoro a suo
modo, con il proprio stile; lo stesso
lavoro ma con uno stile diverso”[9].

Come conseguenza di questa natura
relazionale, una parte della
formazione professionale non
consiste solamente nell’acquisire le
conoscenze e le capacità adatte per
realizzare il lavoro che mi propongo
di fare, ma anche nell’imparare dalle
persone: da quel collega esperto o da
quell’altro più giovane, dal tutor che
sa dare buoni consigli, da una
conversazione con i componenti di
un gruppo che sta portando avanti
un progetto, da quel professore dal



quale possiamo ritornare alcuni anni
dopo aver frequentato la sua aula, da
un cliente insoddisfatto. Cristo stesso
era stato un apprendista. “Perché
Gesù dovette rassomigliare a
Giuseppe in molti aspetti: nel modo
di lavorare, nei lineamenti del suo
carattere, nell’accento”[10].

Uno strumento nelle mie
mani

Uno dei risultati positivi che si
ottengono dalla formazione
professionale è la considerazione che
ognuno conquista nel campo in cui è
esperto. L’autentico prestigio
professionale (che è un mezzo e non
un fine) è il risultato dei mezzi che
ognuno impiega per essere più
competente nell’esercizio della
propria professione. Un
professionista bio-sanitario vorrà
sempre adoperarsi per avere sempre
maggiori conoscenze su eventuali
terapie da applicare ai suoi pazienti,



un professore cercherà di migliorare
i propri sistemi di insegnamento
pensando ai suoi studenti, un
commerciante cercherà nuovi
prodotti che possano interessare i
suoi clienti e un operatore del mondo
della comunicazione farà di tutto
perché le informazioni che trasmette
siano di grande livello per qualità e
veracità. Ognuno si tiene aggiornato
con i mezzi che ha a disposizione
(corsi, letture, workshops, ricerca...),
ma la formazione che l’Opera offre ci
aiuta a desiderare questo
aggiornamento, a dargli la
precedenza, a perseverare in esso,
per dare maggior gloria a Dio nel
lavoro ed essere più efficace nel
servizio.

Il prestigio professionale, da questo
punto di vista, appare molto diverso
dal correre dietro al successo, inteso
come andare in cerca di risultati che
altri possano giudicare ottimi,
eccellenti, perché sarebbero il frutto



di talenti straordinari che le persone
comuni non posseggono. La
predicazione di san Josemaría
mirava a stimolare, e non a tagliare
le ali a nessuno né a ridimensionare
coloro che si avvalgono di qualità
straordinarie – “a chi può essere un
sapiente, non perdoniamo di non
esserlo”[11] –, ma allo stesso tempo era
ben lontano dal proporre un discorso
di eccellenza rivolto solo a pochi o
lontano dalla realtà. Infatti, anche
una persona responsabile nel suo
lavoro, con tutte le capacità acquisite
e l’esperienza di anni di esercizio,
non è strano che vada incontro a
insuccessi, con errori che richiedono
una rettifica, con momenti in cui è
costretto a ricominciare da zero.
Sono occasioni per imparare e per
tentare di superare con speranza
queste situazioni, senza rimanere
dominati dalla paura di restare
nuovamente sconfitti.



La chiave del prestigio professionale,
secondo san Josemaría, non è la
fama, ma il servizio per amore: “Il
pellegrinaggio del cristiano nel
mondo deve trasformarsi in un
servizio continuo, un servizio con
modalità che variano secondo le
circostanze personali, ma che deve
essere sempre improntato all’amore
di Dio. Essere cristiani è agire senza
pensare ai traguardi meschini del
prestigio o dell’ambizione o ad altre
finalità che possono sembrare più
nobili, come la filantropia e la
compassione davanti alle disgrazie
altrui: è passare attraverso tutto
questo, mirando al termine ultimo e
radicale dell’amore che Cristo ha
rivelato morendo per noi”[12].

Riassumendo, il significato del
prestigio professionale consiste nel
poterlo utilizzare per il servizio a Dio
e alle persone. San Josemaría dava
questa spiegazione: “Pertanto,
volendo dare un motto al vostro



lavoro, potrei indicare questo: Per
servire, servire. In primo luogo,
infatti, per realizzare le cose bisogna
saperle condurre a termine. Non
credo nella rettitudine di intenzione
di chi non si sforza di ottenere la
competenza necessaria per svolgere
debitamente i compiti che gli sono
affidati. Non basta voler fare il bene;
è necessario saperlo fare. E, se il
nostro volere è sincero, deve tradursi
nell’impegno di impiegare i mezzi
adeguati per compiere le cose fino in
fondo, con perfezione umana”[13].
Ogni persona, dunque, è chiamata a
essere un leader nel proprio
ambiente (lavorativo, familiare,
sociale), a volerlo migliorare. E tutti
noi, uomini e donne, possiamo
contribuire (mediante la
preparazione professionale e la
crescita personale) a questo
miglioramento. Fa riflettere il fatto
che la pandemia ha messo in luce
molti leader nascosti ed è allo stesso
tempo una sollecitazione alla



responsabilità per ciascuno di noi: è
la mia realtà personale quella che io
posso migliorare, e se non lo faccio
io, nessuno lo farà per me.

Servire a seconda del
prestigio professionale

“Servire” lo si può intendere nel
senso di “essere competente” o di
“essere idoneo a un determinato
compito”. Per servire – per vivere la
carità con opere, imitando Cristo, che
“non è venuto per farsi servire, ma
per servire”[14] – bisogna essere
idonei; e si tratta di una idoneità che
proviene dallo studio e dalla pratica,
ma anche dalle virtù umane. Una
persona lavoratrice, determinata,
audace, ordinata, educata, amabile,
che si lascia coinvolgere, ecc., è nelle
condizioni sia di contribuire
efficacemente a un progetto comune,
sia a rispondere alle esigenze della
carità nell’esercizio dei propri
doveri. L’espressione “per servire,



servire” è, dunque, un invito ad
acquisire le qualità necessarie per
essere utile, e così coltivare le virtù
che permettono di prestare ad altri i
servizi opportuni. San Josemaría,
quando parlava di questo aspetto, si
riferiva tanto ai lavori intellettuali e
di grande importanza e influenza
sociale nel mondo della cultura o
della politica come all’ottimo lavoro
svolto in una officina meccanica,
nella cucina di un ristorante o in una
tenuta agricola.

Il prestigio permette di essere un
punto di riferimento nell’ambito che
padroneggiamo; ci permette anche di
dare consigli e di condurre gli altri al
di là delle nostre conoscenze e delle
nostre capacità. Per esempio,
possiamo continuare a interessarci al
bene e al procedere nella vita degli
ex-alunni, dare consigli ai medici
giovani che compiono un turno di
guardia in ospedale, suggerire nuove
opportunità agli amici che hanno



perduto il posto di lavoro, dare dei
consigli a un collega intorno a un
nuovo macchinario o dare un
criterio nelle conversazioni un po’
tese.

Inoltre è uno strumento di servizio se
aiuta a far parte di una corporazione,
di un sindacato o di un ordine
professionale, in modo da poter
intervenire per migliorare la nostra
professione o per stimolare diverse
iniziative per ottenere delle
condizioni di lavoro più giuste
(promuovere uno sciopero,
raccogliere firme, parlare con i
dirigenti, ecc.). Nel parlare di Gesù e
Giuseppe quali “operai del legno”,
papa Francesco ricorda tutti quegli
aspetti oscuri del lavoro che
possiamo – dobbiamo – contribuire a
illuminare con le possibilità di un
percorso personale competente e
onesto: i lavori usuranti “nelle
miniere e in certe fabbriche”, “quelli
che vengono sfruttati nel lavoro



nero”, “le vittime” degli incidenti del
lavoro, “i bambini che sono obbligati
a lavorare”, ecc.[15].

Certe volte il prestigio conferisce un
ascendente che permettere di
intervenire in alcuni temi più
delicati. In un congresso o in un
viaggio di lavoro, rinunciare a bere
alcuni bicchierini dopo una cena e
ricordare la famiglia che si trova a
casa può cambiare il clima dello
svago tra colleghi. Raccontare la
propria esperienza può aiutare
un’altra persona a stabilire la
domenica l’orario della propria
attività commerciale in modo da
poter assistere alla messa. Anche
quando l’ambiente di lavoro è un
deserto – “quell’ambiente arido dove
si deve conservare la fede e cercare
di irradiarla”[16], precisa il papa
Francesco –, “lì siamo chiamati ad
essere persone-anfore per dare da
bere agli altri”[17].



Una formazione per
trasformarsi e trasformare

Ciò che cambia il mondo sono le
persone. E la formazione personale
implica sempre un passo avanti sia
nella responsabilità sociale sia nella
capacità di apportare nella società
ciò che di meglio ciascuno ha. “Nel
lavoro libero, creativo, partecipativo
e solidale l’essere umano esprime ed
accresce la dignità della propria
vita”[18], specifica il papa Francesco.
“Lavorare non solo serve per
procurarsi il giusto sostentamento: è
anche un luogo in cui esprimiamo
noi stessi, ci sentiamo utili, e
impariamo la grande lezione della
concretezza, che aiuta la vita
spirituale a non diventare
spiritualismo”[19].

La formazione spirituale che l’Opera
trasmette, che aspira sempre a
rispecchiarsi nella vita, ci può
aiutare a farci domande di questo



tipo: Come posso comprendere
meglio che il mio lavoro è un
servizio? Come produrre occasioni di
lavoro ad altri e alla società
attraverso la mia stessa professione?
Che tipo di problema sociale potrei
aiutare a risolvere con il mio lavoro?
Quali miglioramenti, innovazioni o
soluzioni posso apportare con le
conoscenze della mia professione?

Per eccellere nel servizio attraverso
il nostro lavoro non abbiamo bisogno
soltanto di conoscenze. Perciò la
formazione professionale che
fornisce l’Opera tende ad aiutare
ogni persona ad acquisire le virtù
umane o le capacità personali che la
rendano professionalmente in grado
di lavorare bene. Vale a dire:
lavorare con attenzione, senza
distrarsi e senza fare pasticci, con la
diligenza e il senso di responsabilità
di chi lo fa per amore a Dio e agli
altri, cooperando con altri.
Dobbiamo scoprire anche la



dimensione di attenzione alle
persone che mi stanno attorno, di
quelle che traggono beneficio da
questo lavoro, del bene comune e del
mondo nel quale viviamo.

Queste capacità (le cosiddette soft
skills) non si apprendono in teoria,
ma si acquistano indirettamente dai
modi di fare, di rapportarsi con gli
altri, di affrontare le diverse
questioni della giornata. Potremmo
dire che si imparano con la pratica,
che si incarnano facendole, ed ecco
perché è bene che ognuno rifletta
esplicitamente su di esse e utilizzi il 
feedback che gli danno gli altri, per
capire meglio come farle crescere nel
quotidiano, in modo che diano
l’impronta al modo di essere e di
agire e, dunque, la maniera di
esercitare la propria professione. Chi
non ha sentito il desiderio di
ringraziare profondamente la
disposizione attenta di un
professionista della salute che ci ha



assistito con affetto, o lo sguardo
empatico (anche attraverso la
mascherina) di un funzionario
amministrativo che si è
immedesimato nel nostro problema
o la simpatia di un tassista o di un
fattorino che ci hanno rallegrato la
giornata?

Si possono sottolineare anche alcune
qualità di carattere più personale,
come il buon senso, l’atteggiamento
positivo, l’autostima, la creatività, la
resilienza o la flessibilità. Per
esempio, la flessibilità si può definire
come l’apertura a diversi modi di
essere e di lavorare, cosa che rende
capaci di compiere un lavoro
intergenerazionale, interculturale
(così necessario per non perdere
l’essenza della nostra
contemporaneità), interdisciplinare,
ecc. Così si riesce a creare uno spazio
nel quale tutti si sentono a loro agio e
possono dare il loro miglior
contributo.



Esistono altre capacità che si
potrebbero considerare anche
sociali, perché contribuiscono in
modo costruttivo al tessuto di
relazioni che fanno parte della
nostra vita: la direzione di persone, il
superamento dello stress proprio e
altrui, la capacità di ascolto e di
dialogo, la comunicazione, l’empatia,
ecc. Secondo alcuni autori, queste
disposizioni fanno parte della
cosiddetta intelligenza emotiva e
sociale.

Anche Cristo imparò questi aspetti, e
non solo a fare certe cose. Nel
commentare la figura di san
Giuseppe, il papa Francesco afferma
che “possiamo stare certi che il suo
essere uomo “giusto” si sia tradotto
anche nell’educazione data a Gesù.
«Giuseppe vide crescere Gesù giorno
dopo giorno “in sapienza, età e grazia
davanti a Dio e agli uomini” (Lc 2,52):
così dice il Vangelo» (Patris corde,
2)”[20].



L’immagine di Cristo che lava i piedi
agli apostoli il Giovedì Santo
simbolizza il servizio alla persona di
ogni cristiano. “Vi ho dato un
esempio, perché anche voi facciate
come io ho fatto a voi”[21], dice il
Signore. Però è bene ricordare che
prima Egli stesso aveva servito per
anni gli abitanti di Nazaret con il suo
lavoro, il suo consiglio, il suo affetto,
all’ombra del prestigio di san
Giuseppe. “Giuseppe,
indubbiamente, con un lavoro ben
fatto, risolveva le difficoltà di molta
gente. La sua attività professionale
era orientata al servizio degli altri, a
rendere più gradevole la vita delle
famiglie del villaggio; ed era
certamente accompagnata da un
sorriso, da una parola opportuna, da
uno di quei commenti fatti di
sfuggita, ma che servono a ridare la
fede e la gioia a chi sta per
perderle”[22].



[1] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 50.

[2] San Josemaría, Solco, n. 491.

[3] Mt 13, 55; Mc 6, 3.

[4] Lc 4, 22.

[5] Cfr. Es 35, 30; 36, 2.

[6] Es 35, 31.

[7] Es 35, 34.

[8] Papa Francesco, Udienza, 12
gennaio 2022.

[9] Ibid.

[10] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 55.

[11] San Josemaría, Cammino n. 332.

[12] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 98.

[13] Ibid., n. 50.



[14] Mt 20, 28.

[15] Cfr. Papa Francesco, Udienza, 12
gennaio 2022.

[16] Papa Francesco, Es. ap. Evangelii
Gaudium, n. 86.

[17] Ibid.

[18] Ibid., n. 192.

[19] Papa Francesco, Udienza, 12
gennaio 2022.

[20] Papa Francesco, Udienza, 19
gennaio 2022.

[21] Gv 13, 15.

[22] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 51.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-ch/article/la-formazione-professionale-iv-primeggiare-nel-servizio/


opusdei.org/it-ch/article/la-formazione-
professionale-iv-primeggiare-nel-

servizio/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/la-formazione-professionale-iv-primeggiare-nel-servizio/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-formazione-professionale-iv-primeggiare-nel-servizio/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-formazione-professionale-iv-primeggiare-nel-servizio/

	La formazione professionale (IV): Primeggiare nel servizio
	Esseri relazionali, lavoro relazionale
	Uno strumento nelle mie mani
	Servire a seconda del prestigio professionale
	Una formazione per trasformarsi e trasformare


