
opusdei.org

Verso il centenario
(3): La comprensione
del lavoro in san
Josemaría. Visione
d’insieme

San Josemaría insegnò che il
lavoro è una vocazione divina e
un mezzo di santificazione
personale e di apostolato.
Ispirandosi al mistero
dell’Incarnazione e alle pagine
della Sacra Scrittura, promosse
una visione cristologica del
lavoro, integrandolo nella vita
spirituale senza separare ciò
che è secolare da ciò che è



sacro. Terzo editoriale della
serie “Verso il centenario”.

06/06/2025

La predicazione di san Josemaría è
depositaria di una visione teologica
precisa e molto ricca – frutto
dell’illuminazione ricevuta il 2
ottobre 1928 – che si nutre di due
fonti principali: la Sacra Scrittura e
una profonda comprensione del
mistero dell’Incarnazione del Verbo.

Si tratta di un messaggio di ampio
respiro, rivolto a tutti coloro che
vivono nel mondo e svolgono ogni
tipo di attività secolare. Allo stesso
tempo, gli insegnamenti di san
Josemaría delineano la missione
specifica dell’Opera. Molti aspetti
della vita cristiana che egli qualifica
come caratteristici dello spirito
dell’Opus Dei derivano da una



comprensione innovativa e
profondamente cristologica delle
realtà terrene e della possibilità di
raggiungere la santità proprio
attraverso il lavoro in queste realtà.
Di conseguenza, per comprendere 
che cos’è l’Opus Dei e la sua missione
all’interno della missione della
Chiesa, è illuminante approfondire
gli insegnamenti di san Josemaría sul
lavoro.

Vocazione divina e professionale

Il concetto di vocazione, così come lo
spiegava il fondatore dell’Opera,
include come elemento essenziale il
lavoro. «Il lavoro è la prima
vocazione dell’uomo, è una
benedizione di Dio, e si sbagliano,
purtroppo, quelli che lo considerano
un castigo» (Solco, n. 482). Nello
spiegare in cosa consistesse la
chiamata all’Opus Dei, san Josemaría
ripeteva spesso che la vocazione
professionale – quella che ciascuno



pensa di avere o si propone di
seguire – fa parte della vocazione
divina di ogni persona. Chi non si
sentisse chiamato dal Signore a
svolgere un lavoro, un’attività
santificabile nel mezzo del mondo,
non potrebbe ricevere la vocazione
all’Opera.

«Come vi ho ripetuto tante volte, la
nostra vocazione professionale è un
aspetto essenziale della nostra
vocazione divina, che rende
l’apostolato dell’Opera nel mondo
sempre attuale, moderno, necessario.
Infatti, finché ci saranno uomini
sulla terra, ci saranno anche persone
che si dedicheranno a una
professione» (Lettera 6, n. 35).

Così come accadde con gli apostoli,
può succedere che, come osservava
san Josemaría, Dio chiami proprio
nell’esercizio e nel contesto del
lavoro (cfr. Cammino, n. 799).
Rispondere a questa chiamata non



comporta nessun cambiamento di
stato: ognuno rimane nel posto che
occupa nel mondo, con i propri
impegni professionali e le sue
relazioni familiari e sociali (cfr. 
Lettera 6, n. 37).

Il fondatore dell’Opera esortò i suoi
figli e le sue figlie a essere presenti in
tutti gli ambiti in cui gli esseri umani
svolgono le loro attività, saldamente
radicati nella condizione secolare e
umana della professione a cui si
dedicano. «Hai ricevuto la chiamata
di Dio a un cammino concreto:
metterti in tutti i crocevia del mondo,
mentre stai — dal tuo lavoro
professionale — ben messo in
Dio» (Forgia, n. 748). Così come il
lavoro non è semplicemente un
compito tra gli altri, ma qualcosa che
definisce la vita di chi lo esercita,
anche rispondere alla vocazione
all’Opus Dei non è un impegno tra gli
altri, bensì la forma che caratterizza
l’intera esistenza di chi l’ha ricevuta.



E questa vocazione abbraccia le
molteplici sfaccettature della propria
vita: relazioni sociali, amicizie,
responsabilità familiari, ecc.

Per portare a compimento la
missione dell’Opera di Dio, san
Josemaría propone ai suoi figli e alle
sue figlie una condizione precisa: 
trasformare il lavoro in preghiera e 
vivere come contemplativi in mezzo al
mondo. Si tratta di un insegnamento
originale, perché per la maggior
parte delle persone le responsabilità
legate alla vita familiare, sociale e
lavorativa appaiono slegate dalla vita
contemplativa e di preghiera.

In questo senso, a volte la 
santificazione del lavoro è stata intesa
in modo riduttivo. Si sarebbe potuta
limitare, per esempio, a iniziare un
compito con una preghiera di offerta
e a concluderlo con un’altra di
ringraziamento, oppure a
interrompere di tanto in tanto ciò



che si sta facendo per recitare
qualche giaculatoria. Tutto questo,
ovviamente, è positivo e può aiutarci
a mantenere la presenza di Dio
durante la giornata. Tuttavia, ciò a
cui san Josemaría invita i suoi figli è
qualcosa di più profondo: 
trasformare tutto il lavoro in un
dialogo amoroso con Dio, quasi
ininterrotto, al punto che, quanto più
siamo immersi nel mondo, tanto più
possiamo e dobbiamo essere uniti a
Dio. «La nostra condizione di figli di
Dio ci porterà — insisto — ad avere
spirito contemplativo in mezzo a
tutte le attività umane — luce, sale e
lievito, attraverso l'orazione, la
mortificazione, la cultura religiosa e
professionale —, facendo diventare
realtà questo programma: quanto
più siamo immersi nel mondo, tanto
più dobbiamo essere di Dio» (Forgia,
n. 740).

Nella Chiesa, ogni opera di
evangelizzazione che si presenti



come partecipazione alla missione
del Figlio sarà sempre radicata in un
profondo senso della filiazione
divina. Questo si percepisce,
nell’Opus Dei, con un’enfasi
particolare. Trasformare il mondo
con il lavoro, partecipando così alla
missione del Figlio di ricapitolare e
riconciliare tutte le cose, significa
imprimere alle attività umane la 
forma Christi, cioè la forma
dell’amore, del servizio, della carità.
È l’amore che renderà grandi le cose
piccole, trasformando le opere più
umili in lodi a Dio (cfr. ad esempio 
Solco, nn. 487, 489; Forgia, nn. 684,
686, 742, ecc.). Trasformare il mondo
con la forma Christi rivela la
dimensione eucaristica del lavoro,
che si può paragonare a una Messa
prolungata nelle ventiquattro ore
della giornata, celebrata in virtù del
sacerdozio comune dei fedeli,
conferito dal Battesimo. Come
osservava san Josemaría, dobbiamo 
servire Dio «non solo sull’altare, ma 



in tutto il mondo, che per noi è un
altare. Tutte le opere degli uomini si
svolgono come su un altare, e
ciascuno di voi, nell’unione di anime
contemplative che è la vostra
giornata, dice in un qualche modo la 
sua Messa, che dura ventiquattr’ore,
in attesa della Messa seguente, che
durerà altre ventiquattr’ore, e così
via, fino alla fine della nostra
vita» (Meditazione, 19-III-1968, San
Giuseppe Padre e Signore nostro).

Un’espressione concisa

L’insegnamento centrale di san
Josemaría sul lavoro si potrebbe
riassumere in una frase: «Santificare
il lavoro, santificarsi nel lavoro e
santificare gli altri con il lavoro» (cfr.
È Gesù che passa , nn. 45).

«Torno a dirvi, figli miei, che il
Signore, lasciando ciascuno nelle
proprie condizioni di vita e libero di
continuare a svolgere il proprio
lavoro abituale, ci ha chiamato tutti a



santificarci nel lavoro, santificare il
lavoro e santificare con il lavoro.
Proprio per questo ogni lavoro
dell’uomo può, a buon diritto, essere
considerato opus Dei, operatio Dei,
lavoro di Dio» (Lettera 6, n. 13).

Che cosa racchiude questa
espressione così concisa e densa?
Diversi autori l’hanno commentata
in varie occasioni. Vediamola più da
vicino.

Santificare il lavoro, inteso come
effetto esterno dell’azione umana,
implica, anzitutto, santificare le
strutture professionali, economiche,
sociali e politiche che risultano dal
lavoro umano e che, a loro volta,
influenzano la continuità di quel
lavoro. Nella sua dimensione
oggettiva, significa assumere la
missione di trasformare il mondo,
impregnandolo della carità di Cristo
per offrirlo nuovamente a Dio (cfr. È
Gesù che passa, n. 183). Ciò richiede



una conoscenza profonda delle
dinamiche proprie di ciascun ambito
lavorativo, insieme a una rispettosa
sensibilità verso l’autonomia delle
realtà terrene. Inoltre, esige una
solida competenza professionale e
una gioiosa disponibilità al sacrificio.

Santificarsi nel lavoro, in senso
soggettivo, significa trasformare il
lavoro nel luogo privilegiato per
esercitare le virtù cristiane e nel
fulcro della vita spirituale e ascetica
che san Josemaría propone ai suoi
figli e figlie (cfr. Lettera 31, n. 10; 
Solco, nn. 493-494). Nello spirito
dell’Opus Dei, risaltano in modo
particolare virtù come la carità e la
giustizia nelle relazioni umane, la
professionalità e lo studio che
permettono di svolgere meglio il
proprio lavoro e di acquisire
prestigio, così come l’ordine, che
consente di valorizzare meglio il
tempo e, quindi, di dare maggiore
gloria a Dio (cfr. Cammino, n. 80).



Santificare gli altri mediante il lavoro
esprime il modo proprio dell’azione
apostolica dei membri dell’Opera.
Per evangelizzare ed estendere il
Regno di Dio non è necessario
interrompere il lavoro né relegarlo
in secondo piano; al contrario, le
persone dell’Opus Dei sono apostoli
proprio mentre svolgono il loro
lavoro con giustizia, competenza e
carità, dando buon esempio,
orientando secondo il Vangelo le
strutture terrene, sviluppando la
dimensione di servizio che ogni
professione possiede. In una parola: 
mettendo Gesù Cristo al vertice di
ogni attività umana.

In questa missione evangelizzatrice,
la testimonianza di vita è sempre
accompagnata dalla parola, che
illumina, spiega le ragioni della fede,
offre aiuto e conforto. La vicinanza
con i colleghi e l’ordinarietà dei
luoghi rendono quest’azione
evangelizzatrice un apostolato di



amicizia e confidenza. San Josemaría
insiste in molti dei suoi scritti sulla
dimensione apostolica insita nel
lavoro.

«Mi sembrano molto logiche le tue
impazienze perché l’umanità tutta
conosca Cristo. Però comincia dalla
responsabilità di salvare le anime di
coloro che vivono con te, di
santificare ogni tuo collega di lavoro
o di studio… — Questa è la missione
principale che il Signore ti ha
affidato» (Solco, n. 953).

«Si può ben dire, figli della mia
anima, che il risultato più importante
del lavoro dell’Opus Dei è quello che
ottengono personalmente i suoi
membri con l’apostolato dell’esempio
e dell’amicizia leale con i loro
colleghi di lavoro: all’università, in
fabbrica, in ufficio, in miniera, nei
campi» (Lettera 6, n. 55).

«Se ignorano che cosa significhi
totale dedizione a un’attività 



professionale seria, alla scienza
profana, per loro sarà difficilissimo
valutare la portata e l’ampiezza del
lavoro apostolico che Dio chiede di
compiere ai soci dell’Opera e come
essi lo svolgano» (Lettera 6, n. 44).

Lavorare in Cristo – secondo la logica
dell’Incarnazione – è la missione
principale che Dio affida a coloro che
ricevono la vocazione all’Opus Dei. 
Santificare il lavoro, santificarsi nel
lavoro e santificare gli altri attraverso
il lavoro non sono traguardi separati
né giustapposti, ma tre dimensioni
inseparabili di un’unica realtà
unitaria (cfr. J.L. Illanes, La
santificazione del lavoro, Ed. Ares,
2003). Per san Josemaría, queste
dimensioni sono motivi sufficienti
per entusiasmarsi e per
entusiasmare, affermando che vale
la pena donare la vita a Dio per
questo scopo.



«Unire il lavoro professionale con la
lotta ascetica e con la contemplazione
– cosa che può sembrare impossibile,
ma che è necessaria per contribuire
a riconciliare il mondo con Dio – e 
trasformare quel lavoro ordinario in
strumento di santificazione personale
e di apostolato.

Non è forse questo un ideale nobile e
grande, per cui vale la pena donare la
propria vita?» (Istruzione, 19-
III-1934, n. 33).

Ci si potrebbe chiedere: come si
possono applicare questi
insegnamenti quando ci si trova in
una situazione di malattia, fallimento
o disoccupazione? Oppure quando il
lavoro che ci è toccato comporta
molte difficoltà relazionali,
ambientali o di altro tipo? In altre
parole: gli insegnamenti di san
Josemaría sarebbero forse riservati a
persone che si trovano in condizioni



ideali o che lavorano in determinate
circostanze?

In realtà, il messaggio della
santificazione del lavoro è universale,
si può applicare a tutte le persone e
situazioni. Non riguarda tanto ciò
che facciamo (lavorare), quanto ciò
che siamo (lavoratori). Possiamo
affrontare tutto nella vita con questo
senso: fare le cose bene, per amore,
per servire.

Fulcro della propria
santificazione

La santificazione del lavoro
comprende anche lo studio,
un’attività abituale tra i giovani che
accompagnarono san Josemaría nei
primi anni della sua missione
pastorale. Questa visione è già
presente nel 1934 nel capitolo
intitolato «Studio» di Cammino, dove
viene presentato come un compito
che, in sé stesso, può trasformarsi in 



preghiera e apostolato. Come il
lavoro, anche lo studio possiede una
dimensione di servizio e genera
relazioni che favoriscono un 
apostolato di amicizia e confidenza
tra compagni.

San Josemaría sottolineava, in
particolare tra i giovani, l’importanza
di sfruttare bene il tempo, un
insegnamento di perenne attualità
(cfr. Cammino, nn. 354-355; Solco, nn.
509, 513). In questa linea, spiegava
che riposare non significa sostare
nell’inattività o nella pigrizia, ma 
cambiare attività per rinnovare le
forze (cfr. Solco, n. 514).

La sua predicazione sul lavoro si
ispirava spesso alla profonda
devozione per la vita di Gesù a
Nazaret e per il suo lavoro nella
bottega di Giuseppe, temi ricorrenti
nelle sue omelie (cfr. «Nella bottega
di Giuseppe», in È Gesù che passa, nn.
39-56; «Lavoro di Dio», in Amici di



Dio, nn. 55-72). San Giuseppe,
presentato come artigiano e maestro
di vita interiore, divenne un modello
emblematico per i membri
dell’Opera. Questo esempio spinse
san Josemaría a stabilire che i suoi
figli e figlie spirituali rinnovassero
ogni anno la loro dedizione all’Opus
Dei nella solennità del santo
Patriarca, il 19 marzo.

Accanto a san Giuseppe, anche Maria
di Nazaret viene presentata come
modello della santificazione del
lavoro. La sua vita ordinaria mostra
come la cura della famiglia collabori
alla redenzione e ordini il mondo
secondo il disegno di Dio, rivelando
che la vita familiare è, in sé stessa, un
lavoro santificato e santificabile. In
Maria risalta in modo particolare la
dimensione di servizio insita in ogni
lavoro umano santificato, un
principio che san Josemaría
sintetizzò nel motto: «Servire per
servire» (È Gesù che passa, n. 50). La



vita quotidiana della Sacra Famiglia
di Nazaret gli offrì anche l’occasione
per sottolineare l’importanza
dell’umiltà e del silenzio
contemplativo come elementi
essenziali del lavoro santificato.
Lavorare molto e bene, insisteva, non
significa cadere in un attivismo
precipitato o superficiale; al
contrario, esortava a fare il rumore di
tre e il lavoro di tremila (cfr. Lettera
3, n. 66).

Non sorprende, dunque, che l’idea di
considerare il lavoro come fulcro
della propria santificazione ispiri
insegnamenti profondi e innovativi
sul rapporto tra lavoro e preghiera,
tra impegni professionali e doveri
familiari, così come tra fatica e
riposo. In questo contesto, san
Josemaría offrì una lettura originale
del rapporto tra Marta e Maria a
Betania:



«Non condividerò mai — anche se la
rispetto — l'opinione di chi separa
l'orazione dalla vita attiva, come se
fossero incompatibili.

Noi figli di Dio dobbiamo essere
contemplativi: persone che, in mezzo
al frastuono della folla, sanno
trovare il silenzio dell'anima in
dialogo permanente con il Signore; e
sanno guardarlo come si guarda un
Padre, come si guarda un Amico, che
si ama alla follia» (Forgia, n. 738).

Se si cercano con coerenza e
sincerità l’esercizio delle virtù
cristiane, questa armonia – pur
difficile – diventa più accessibile.

L’integrazione del lavoro in una vita
virtuosa, inteso come espressione di
una missione apostolica e di servizio,
previene il rischio – oggi così diffuso
– di assolutizzare il lavoro. Compiere
il lavoro in Cristo protegge da una
visione riduttiva e ne evita la deriva
verso l’efficientismo, che si manifesta



quando il lavoro arriva ad assorbire
tutta l’esistenza, trasformandosi in
un idolo. Questa sorta di patologia,
che san Josemaría chiamava
“professionalite” (cfr. Solco, nn. 502,
503), distorce il senso autentico del
lavoro umano.

Il lavoro santificato non ostacola
l’unità di vita del cristiano, ma al
contrario la genera. Per san
Josemaría, restituire ai cristiani
questa unità di vita rappresenta un
aspetto fondamentale dello spirito
ricevuto da Dio:

«Adempiere la volontà di Dio nel
lavoro, contemplare Dio nel lavoro,
lavorare per amore di Dio e del
prossimo, trasformare il lavoro in
strumento apostolico, conferire
valore divino all’umano: ecco l’unità
di vita, semplice e forte, che
dobbiamo possedere e
insegnare» (Lettera 6, n. 14).



La visione che san Josemaría ebbe
del lavoro in Cristo apre uno spazio
di dialogo con prospettive chiave
della teologia delle realtà temporali,
della teologia dogmatica,
dell’ecclesiologia e della teologia
spirituale, in particolare per quanto
riguarda la missione dei fedeli laici.
Nei prossimi articoli, esploreremo
alcuni degli aspetti più ricchi e
stimolanti di questo fecondo
scambio.

La serie è coordinata dal prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti, con il
contributo di altri collaboratori, tra
cui alcuni docenti della Pontificia
Università della Santa Croce (Roma).

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/la-

comprensione-del-lavoro-in-san-

https://opusdei.org/it-ch/article/la-comprensione-del-lavoro-in-san-josemaria-una-visione-dinsieme/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-comprensione-del-lavoro-in-san-josemaria-una-visione-dinsieme/
https://opusdei.org/it-ch/article/la-comprensione-del-lavoro-in-san-josemaria-una-visione-dinsieme/


josemaria-una-visione-dinsieme/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/la-comprensione-del-lavoro-in-san-josemaria-una-visione-dinsieme/

	Verso il centenario (3): La comprensione del lavoro in san Josemaría. Visione d’insieme
	Fulcro della propria santificazione


