
opusdei.org

Isabel Sánchez e
l’Opus Dei:
“Approfondire il
carisma, correggersi
e sognare una
semina di bene”

Il cammino verso il Centenario
ha avviato un processo di
riflessione, rispecchiato nelle
Assemblee Regionali che si sono
appena concluse in tutto il
mondo. In questa
conversazione con Isabel
Sánchez, segretaria
dell’Assessorato Centrale,
vengono toccati alcuni dei temi
che vi sono stati trattati.



L'intervista iniziale è stata fatta
in formato video. Dato
l'interesse degli argomenti,
Isabel Sánchez ha approfondito
le risposte in una versione
scritta.

19/02/2025

In questo nuovo anniversario del 14
febbraio, dopo la conclusione delle
Assemblee Regionali e prima del
prossimo congresso generale,
conversiamo con Isabel Sánchez,
segretaria dell’Assessorato Centrale,
organismo che assiste il Prelato nel
suo lavoro.

Indice dei contenuti di questa
intervista

Sfide per la crescita e lo
sviluppo dell’Opus Dei

• 

https://opusdei.org/it/tag/14-febbraio
https://opusdei.org/it/tag/14-febbraio


Discernimento tra ciò che è
essenziale e ciò che è accessorio
Errori nei processi di
discernimento
Vita nei centri: ciò che si è
imparato e cambiamenti
Ascolto di tutti i membri
Governo e comunicazione
Il piano di vita
Formazione e direzione delle
donne: timori e ciò che si è
imparato
La salute mentale, una sfida
globale presente anche
nell’Opus Dei
Come concilia un membro
dell’Opus Dei – in particolare un
membro celibe – il rapporto con
la propria famiglia e con
l’istituzione?
Pensi che lo stile di vita
dell’Opus Dei sia esigente?
Quale relazione ha la
mortificazione corporale, come
il cilicio o le discipline, con la
vita di una persona chiamata a

• 

• 

• 

• 
• 
• 
• 

• 

• 

• 

• 



vivere in mezzo al mondo?
Sono pratiche obbligatorie?
Quale bene portano?
Quale spazio ha la libertà
personale in quello che sembra
uno stile di vita molto regolato
(norme, orari, disciplina
esterna…)?
Sicuramente ti è capitato di
accompagnare l’uscita di
diverse persone dall’Opera o di
aiutare chi deve accompagnare
questi processi. Quali
insegnamenti ne hai tratto e
quali consigli daresti a chi si
trova a gestire queste
situazioni?
Qual è l’origine degli “uffici
deputati a risanare e a dare
soluzioni”? Stanno risultando
efficaci?
Se dovessi scegliere un ambito
in cui ritieni che l’istituzione
abbia ancora molto da
imparare, quale sarebbe?

• 

• 

• 

• 



Quali sono le grandi sfide del
nostro mondo che influiscono sulla
crescita e sullo sviluppo dell’Opus
Dei?

Mi sembra giusto e umano guardare
al mondo – il nostro mondo – e ancor
più in quest’anno giubilare, da una
prospettiva di speranza: il valore
attribuito alla libertà individuale e
sociale, la possibilità di accesso
all’istruzione per ampi settori della
popolazione, lo sviluppo umano e
sociale raggiunto, la globalizzazione
della comunicazione stanno di fatto
favorendo la diffusione del
messaggio cristiano e della figura di
Gesù. In molte persone nasce il
desiderio di Dio: i cristiani
aumentano in vaste aree dell’Africa,
dell’America Latina e dell’Asia;
assistiamo negli Stati Uniti a
un’ondata di conversioni tra gli
intellettuali; crescono i battesimi
degli adulti nella vecchia Europa e
sono numerose le persone che,

https://opusdei.org/it-it/page/giubileo/


attraverso percorsi diversi, imparano
a trovare Dio nella loro vita
quotidiana. Dove cresce la Chiesa,
cresce anche l’Opus Dei.

Ma ci sono anche ombre che
oscurano il quadro. Nell’Occidente
secolarizzato la perdita del senso
della trascendenza rende difficile
comprendere stili di vita che
pongono Dio al centro. La nostra
cultura edonista e individualista
fatica a conciliare concetti come
amore-impegno, libertà-
responsabilità, spontaneità-buone
abitudini, legami-sicurezza.

Tre parole riassumono le sfide
menzionate: impegno,
comunicazione, fiducia.

Impegno, quella meravigliosa
capacità della libertà umana di
tessere amore attraverso le
promesse, è diventata una parola
impronunciabile in ogni ambito della
vita. Oggi percepiamo maggiore



libertà nella possibilità immediata di
interrompere un legame, piuttosto
che nella paziente fatica di
costruirlo.

D’altra parte, l’iperinflazione
dell’informazione, la mancanza di
scrupoli nella diffusione di fake news
e la superficialità con cui accettiamo
notizie fuorvianti senza verificarne
le fonti creano un clima di
confusione, che non chiarisce le idee
ma porta alla polarizzazione delle
posizioni.

E fiducia, perché l’autorità è
percepita come una forma di sete di
potere, viene vista con sospetto e, di
conseguenza, genera sfiducia.

Nel cammino verso il Centenario e
con l'esperienza delle Assemblee
Regionali, diresti che l’Opus Dei ha
avviato un processo di
discernimento tra ciò che è
essenziale e ciò che è accessorio?



Le Assemblee Regionali sono un
percorso pensato da san Josemaría
sin dagli inizi dell’Opus Dei. Da parte
del fondatore le consultazioni delle
persone che si univano all’Opera ci
sono sempre state, ma in modo
strutturato e formale si sono svolte
per la prima volta nel 1943. Da
allora,si sono tenute regolarmente
nei Paesi in cui questa istituzione è
presente.

In questo senso, quelle che si sono
svolte nel 2024, in vista del prossimo
congresso generale e nel cammino
verso il Centenario della nascita
dell’Opera, non hanno avviato un
processo nuovo, ma hanno
proseguito un dialogo aperto, nel
quale, di decennio in decennio –
sempre alla luce del carisma ricevuto
da Dio come dono per la Chiesa – si
sono riviste, potenziate, reinventate e
non di rado abbandonate formule,
linee d’azione, approcci nella
formazione o pratiche di

https://opusdei.org/it/article/lorigine-delle-assemblee-regionali/
https://opusdei.org/it/article/lorigine-delle-assemblee-regionali/
https://opusdei.org/it/article/lorigine-delle-assemblee-regionali/
https://opusdei.org/it/article/assemblea-regionale-italiana-i-commenti-dei-partecipanti/
https://opusdei.org/it/article/assemblea-regionale-italiana-i-commenti-dei-partecipanti/


evangelizzazione che, con il passare
del tempo o a causa delle
trasformazioni sociali e culturali,
risultavano ormai obsolete o
inadeguate.

Ciò che distingue queste ultime
Assemblee Regionali dalle precedenti
è stata l’ampia partecipazione, resa
possibile dalle nuove tecnologie, e
un’impostazione orientata al dialogo,
all’ascolto di persone che non
appartengono all’Opus Dei e
l’entusiasmo generale per la scoperta
di nuovi ambiti e iniziative per
rispondere alle necessità del nostro
mondo.

È stata inoltre una gioia svolgerle nel
contesto del cammino sinodale della
Chiesa. La Segreteria del Sinodo ci ha
incoraggiato a vivere le Assemblee
Regionali della prelatura come un
momento speciale di ascolto. Questo
processo si è svolto in parallelo a
quello di molti membri dell’Opus Dei



nelle rispettive diocesi, dove hanno
partecipato attivamente alle attività
proposte nell’ambito del Sinodo.

In vista della celebrazione di un
nuovo anniversario dell’inizio
dell’Opus Dei tra le donne e in
questo cammino verso il
Centenario, vorremmo chiederti di
affrontare alcuni temi più
complessi, su cui l’Opera è stata
oggetto di interrogativi.

C'è un riconoscimento di
errori nei processi di
discernimento?

La Chiesa – e al suo interno l’Opus
Dei – segue da secoli l’eco di alcune
parole di Gesù: «Vieni e seguimi».
Qualsiasi annuncio del Vangelo,
qualsiasi tentativo di mostrare e
proporre un cammino di vita
cristiana non ha altro scopo se non
quello di condividere la possibilità di
un incontro personale con Gesù



Cristo, che è Colui che invita con
amore e che dona la forza per
rispondere alla Sua chiamata.

Il tono di Gesù è chiaro – un invito
amorevole – ma nel trasmetterlo si
possono commettere errori, e di fatto
ne sono stati commessi. L’entusiasmo
di condividere ciò che per qualcuno è
un bene può aver portato, in alcuni
casi, ad accelerare i tempi o a non
favorire un ascolto attento e
rispettoso. Il racconto di alcune
persone ci ha fatto comprendere che,
purtroppo, questo è accaduto. Ciò ci
ha spinto non solo a riconoscerlo e a
chiedere loro perdono
personalmente, ma anche a prestare
maggiore attenzione ai metodi
adottati, affinando la cura e la
sensibilità.

In una recente intervista, Lidia Vía,
responsabile dei programmi di
formazione per i giovani in Spagna,
ha spiegato in dettaglio questo



processo di miglioramento, portato
avanti da anni, e il modo in cui sono
state coinvolte anche le persone
vicine agli apostolati dell’Opus Dei.

La preparazione al Centenario, che
abbiamo voluto vivere attraverso tre
dimensioni – la gratitudine per il
dono ricevuto, il riconoscimento di
esperienze negative e il sogno per il
futuro – ci ha dato l’opportunità di
correggere già lungo il cammino ciò
che era possibile migliorare. Anche le
testimonianze di persone che hanno
vissuto difficoltà nell’Opera ci hanno
aiutato a riconoscere errori e a
chiedere perdono. Chiunque abbia
un ruolo di responsabilità lo ha fatto
frequentemente in ambito familiare,
e il Prelato stesso lo ha fatto
pubblicamente in diverse interviste.
Inoltre, a livello istituzionale, quasi
tutti i comunicati emessi dagli uffici
di informazione per chiarire
determinati fatti hanno incluso – con
dolore – il riconoscimento di



negligenze, errori di discernimento,
mancanze di sostegno emotivo e
altre situazioni che richiedevano una
revisione attenta.

Alcune accuse riguardano
l’eccessiva normativizzazione
della vita nei centri, basata su
criteri riportati in documenti
di uso interno, accessibili solo
a persone con incarichi di
governo. Cosa diresti al
riguardo? Di quali cose ci si è
resi conto e quali
cambiamenti ci sono stati?

I centri dell’Opus Dei vogliono essere
spazi di formazione e di carità. Case
in cui le persone dell’Opera possano
ritrovarsi e prendersi cura gli uni
degli altri, condividere progetti di
evangelizzazione, ricevere
accompagnamento spirituale e



proposte continue di aggiornamento
nella loro formazione cristiana.

Il centro appartiene a tutti ed è per
tutti, ma vi risiedono persone
dell’Opera celibi (circa il 12% del
totale) che hanno la missione di
renderlo un autentico spazio
familiare cristiano. Il progetto
comune è esigente, perché punta a
beni ardui: la santità di ciascuna
persona e una semina continua di
bene.

Come in qualsiasi altro contesto di
convivenza umana, sono necessarie
alcune minime norme per evitare
che chi vive nello stesso luogo si
senta un estraneo, per garantire
tempi e condizioni adeguate alla
preghiera, al riposo e al recupero
delle energie. Si tratta di norme di
vita familiare (un semplice orario
condiviso, accordi per l’uso degli
spazi comuni, ecc.) e di tradizioni che
rafforzano il senso di appartenenza a



qualcosa con radici e storia. Proprio
per questa natura familiare, devono
essere vissute con flessibilità e
spontaneità: quando queste
mancano, per qualsiasi motivo, si
può effettivamente generare un
senso di oppressione o di rigidità.

In questo ambito, i processi di
apprendimento sono simili a quelli di
molte famiglie e di altre istituzioni: si
è andati nella direzione di uno stile
di organizzazione e di direzione più
orizzontale, coinvolgendo tutti,
affrontando con affetto e generosità
le sfide dell’intergenerazionalità,
evitando la fretta per poter meglio
prendersi cura degli altri e trovando
soluzioni creative alle tensioni che
molte persone nel mondo incontrano
nel conciliare vita professionale e
familiare.

Quando san Josemaría iniziò a
mostrare il cammino dell’Opera a
coloro che lo seguivano, si rese conto



che si trattava di un processo di
prova ed errore, in cui alcune cose
funzionavano bene e altre meno. Fu
significativo il fatto che volesse
coinvolgere tutti i primi membri
dell’Opus Dei e chiedesse loro di
scrivere le proprie esperienze per
condividere ciò di cui si rendevano
conto nel tempo. A mano a mano che
l’Opus Dei cresceva e coinvolgeva
migliaia di persone, queste
esperienze si trasformarono in
piccoli protocolli basati su buone o
cattive pratiche. Tali esperienze, che
erano dinamiche e soggette a
cambiamento, come la vita stessa, nel
corso degli anni Settanta e Ottanta
assunsero una rigidità maggiore
rispetto a quella che avrebbero
dovuto avere. Inoltre, forse non si
raccolse con sufficiente attenzione il
feedback necessario per verificare se
ciò che era stato positivo in un’epoca
lo fosse ancora. È comprensibile,
perché si desiderava rimanere il più
possibile fedeli al fondatore e si



pensava che il modo migliore per
farlo fosse mantenere anche le
piccole cose. Questo è un fenomeno
comune a molte istituzioni di origine
carismatica. Con il passare del
tempo, però, l’Opera ha dovuto
affrontare nuovi contesti, si è
arricchita grazie alle giovani
generazioni e ha imparato dalla loro
esperienza. L’Opus Dei ha accolto
persone provenienti da contesti
culturali e percorsi di vita sempre
più diversi, e la revisione delle buone
pratiche orientata a far sì che le
persone potessero vivere con libertà
e gioia il proprio cammino verso Dio
è stata forse inizialmente lenta, ma
negli ultimi anni è stata portata
avanti con maggiore consapevolezza.

Questi documenti formativi sono
sempre stati a disposizione della
Santa Sede. All’interno dell’Opera,
erano accessibili a coloro che
avevano funzioni di formazione.
Poiché il contesto attuale richiede



maggiore trasparenza e orizzontalità
anche nell’Opera, così come nelle
famiglie, si è provveduto a
introdurre cambiamenti. Oggi
esistono pochi documenti normativi,
come gli Statuti, attualmente in fase
di revisione. C’è un libro che
definisce lo spirito e le consuetudini
dell’Opera, disponibile per i membri,
e ci sono esperienze di formazione a
livello locale.

In che misura l’Opus Dei ascolta i
suoi membri, anche coloro che
hanno uno sguardo più critico e
pongono interrogativi su alcuni
temi?

Penso che il lavoro che stiamo
portando avanti negli ultimi anni – in
sintonia con quanto accade anche
nella società e nelle famiglie – sia
quello di migliorare le risposte che
diamo, il modo in cui integriamo
questo ascolto e queste voci nei
processi decisionali. Si sta anche



dando maggiore rilievo alla
progettazione di processi
partecipativi, già previsti da san
Josemaría e adattati al momento
attuale. Come dicevo, lo svolgimento
delle Assemblee Regionali è stata una
dichiarazione eloquente del
desiderio di ascoltare e integrare le
voci di tutti. Inoltre, abbiamo voluto
che il feedback fosse una priorità in
tutto questo percorso, e per questo ci
siamo impegnati affinché venisse
valorizzato in tutti i Paesi.

Le persone con responsabilità di
governo nell’Opera hanno le porte
aperte a chiunque e dedicano molto
tempo all’ascolto. Personalmente,
trovo di grande aiuto il confronto con
persone che pongono domande
difficili.

Come vengono studiati i temi nel
governo dell’Opera? Come si
gestisce la comunicazione e
l’attuazione dei cambiamenti?



Esistono strumenti di verifica per
garantire che vengano applicati in
tutte le regioni?

In un certo senso, credo che gran
parte delle perplessità o degli errori
imputati all’Opera derivino da una
comunicazione interna debole, con
canali insufficienti. In un mondo
come quello di oggi, caratterizzato
dall’immediatezza della
comunicazione, dalla richiesta di
trasparenza e di rendicontazione,
condividere le informazioni sui
cambiamenti e le loro motivazioni
non solo è necessario, ma è anche
desiderato. Posso affermare che
abbiamo fatto molti passi avanti in
questo ambito, anche se non sempre
al ritmo che vorremmo, né in modo
uniforme in tutte le parti del mondo
e in tutti i casi.

Chi dimostra concretamente il
desiderio di arrivare direttamente a
ogni singola persona dell’Opus Dei è



il Prelato. Ha voluto che tutte le
informazioni relative ai recenti
cambiamenti canonici dell’Opus Dei
giungessero a tutti in modo uguale,
attraverso il sito web, assumendo
egli stesso il ruolo di portavoce.
Infatti, molte persone hanno chiesto
chiarimenti agli organi di governo
dei loro Paesi, pensando che
disponessero di maggiori
informazioni, e sono rimaste
sorprese nel constatare che l’accesso
alle informazioni era stato realmente
uniforme. Come in ogni
organizzazione, esistono
informazioni che vengono gestite in
base al ruolo ricoperto, ma molte
altre sono un diritto di tutti. Stiamo
lavorando per migliorare questo
processo.

In cosa consiste il piano di vita così
come lo proponeva san Josemaría?
Qual è il suo scopo?



L’aspetto più affascinante della fede
cristiana è che ci fa conoscere un Dio
con un volto umano, un nome. È un
Dio vicino, incarnato, ma pur sempre
Dio: non si vede né si sente con i
sensi. Se vogliamo conoscerlo e
rapportarci a Lui, dobbiamo fissare
degli appuntamenti, flessibili ma
frequenti, che ci aiutino a guardarlo
con gli occhi della fede, ad ascoltare
la Sua parola contenuta nelle
Scritture, ad imparare a riconoscerlo
e adorarlo nell’Eucaristia e a trovarlo
dentro di noi. Questi momenti sparsi
lungo la giornata formano un piano,
un piano di vita cristiana. Ma questo
piano di vita non è un fine in sé
stesso. Il suo scopo è permetterci, in
molti momenti della giornata, di fare
esperienza della gioia di un nuovo
incontro con Gesù Cristo, che passa e
ci aiuta, ci sostiene, ci rialza, ci
consola e ci insegna. Con questa
forza divina, possiamo affrontare la
vita con serenità, gioia e libertà,
cercando di permeare tutte le nostre



attività e le nostre relazioni con
l’amore.

Nell’Opus Dei esiste un piano di vita
comune a tutti, che deve però
adattarsi alle circostanze e agli
impegni di ciascuno, in base al
momento professionale, alla fase
della vita o alle varie responsabilità.
Viene proposto come uno strumento
per vivere in ogni istante con la
consapevolezza di essere figli di Dio.

Sin dall’inizio, san Josemaría ha
messo in guardia contro alcuni
possibili errori di prospettiva, che
potrebbero trasformare questo piano
in un peso: considerarlo un fine in sé
stesso e accontentarsi di “adempiere”
meccanicamente; attribuire un peso
eccessivo agli inevitabili fallimenti
nel seguirlo; viverlo senza creatività,
cadendo nella routine; interpretarlo
in maniera eccessivamente intimista,
allontanandosi dalle necessità degli
altri. L’essenziale è non perdere mai



di vista che lo viviamo per unirci a
Cristo e per portare il Suo amore a
tutto il mondo.

Nella tua vita ti sei dedicata in
modo particolare alla formazione
di donne che hanno ricoperto
incarichi di direzione. Su quali
aspetti hai posto maggiore
attenzione? Quali “vizi” hai temuto
di più e perché? Quali acquisizioni
ritieni siano state fatte?

Guidare un’organizzazione cristiana
non può significare altro che servire.
Ammiro la dedizione e le capacità di
tutte quelle donne (che
rappresentano una percentuale
molto piccola del totale) che, in ogni
Paese dove è presente l’Opus Dei, si
impegnano professionalmente per
promuovere la formazione religiosa
delle persone che si avvicinano agli
apostolati dell’Opera, per incanalare
il loro desiderio di diffondere il
Vangelo, e per mettere a disposizione



mezzi concreti (risorse, attività,
accompagnamento spirituale, ecc.)
affinché la chiamata ricevuta da Dio
rimanga viva e giovane. Imparo
molto da loro.

Le linee guida per orientarle
nell’esercizio della loro
responsabilità derivano
dall’esperienza di san Josemaría: che
in ogni questione esprimano la
propria opinione con onestà; che
siano aperte alle idee e alle opinioni
del resto del team; che in ogni studio
– anche il più semplice o materiale –
non si perda mai di vista l’attenzione
alla persona nella sua unicità; che
nelle decisioni che riguardano le
persone si assicuri un ascolto attento
e si rispetti scrupolosamente la loro
libertà. Inoltre, è importante che
approfittino del periodo in cui
ricoprono il loro incarico per
accrescere le proprie conoscenze e
competenze, in modo da facilitare la
loro transizione professionale verso



altri ambiti una volta terminato il
mandato.

In un lavoro del genere, il vizio più
pericoloso è la mancanza di fede:
non considerare l’azione di Dio e non
saper trasmettere la speranza
soprannaturale. Su un altro piano, si
stanno adottando misure per evitare
stili autoritari, rigidità o carenze di
creatività. Inoltre, si sta lavorando
per garantire un ricambio periodico
ed efficace, affinché gli incarichi non
si protraggano oltre il necessario.

Dato il crescente riconoscimento
della salute mentale come una
sfida globale che colpisce persone
in vari ambiti della società, come è
evoluta l’attenzione e
l’accompagnamento in questo
campo all’interno dell’Opera nel
corso dei decenni? In che modo
l’istituzione si è adattata alle
nuove sensibilità e agli approcci
attuali sul benessere psicologico?



All’Opus Dei si avvicinano persone
comuni, persone della strada. E
quella strada è piena di gente che
affronta problemi, inclusi quelli
legati alla salute mentale. Come le
famiglie e le altre realtà umane,
abbiamo dovuto – e continuiamo a
farlo – imparare a identificarli, a non
stigmatizzarli, a prenderci cura delle
fragilità e a incoraggiare le persone a
ricevere l’assistenza specializzata
necessaria in base a ogni situazione.

Il campo della psichiatria e della
psicologia è molto cambiato nelle
ultime decadi. Dopo un periodo
fortemente influenzato dalla
psicoanalisi e, successivamente, dallo
sviluppo dei farmaci, oggi è molto
più diffuso un approccio
psicoterapeutico basato su terapie
non farmacologiche. Alcune
esperienze del passato possono
essere comprese alla luce di questo
contesto. Abbiamo imparato a non



mescolare l’aspetto spirituale con
quello terapeutico.

Posso dire con certezza che oggi c’è
maggiore sensibilità nella
prevenzione: si incoraggia la cura di
sé, si favorisce il riposo e si cerca di
evitare sovraccarichi di lavoro e di
incarichi. Inoltre, si coinvolgono
molto di più le famiglie, soprattutto
quando si tratta di giovani.

Non è un ambito facile per nessuno e
c’è ancora molto da imparare.

Come concilia un membro
dell’Opus Dei – in particolare i
membri celibi – il rapporto con la
propria famiglia e con
l’istituzione?

Un aspetto cruciale dell’Opera è il
suo carattere familiare. Chi chiede
l’ammissione e inizia a vivere il
carisma dell’Opus Dei scopre una
nuova famiglia, ma allo stesso tempo
proviene già da una famiglia e



continua ad averla. E non sempre
siamo riusciti a integrare al meglio
queste due dimensioni. In alcuni
casi, ci sono state tensioni, e su
questo aspetto abbiamo imparato
molto. Alcune persone hanno
lasciato l’Opera proprio a causa di
ferite o difficoltà in questo ambito,
non sentendosi accompagnate in
questo processo di integrazione. Allo
stesso tempo, ci rendiamo conto di
quanto sia importante curare il modo
di essere famiglia all’interno
dell’Opus Dei. La chiamata all’Opera
è una chiamata a donarsi agli altri in
un compito di evangelizzazione e di
formazione, che in determinati
momenti richiede una dedizione
esclusiva. Quello che abbiamo
appreso è che la decisione su dove
ciascuno debba essere in ogni fase
della vita deve essere soprattutto una
scelta personale, maturata nel
dialogo con Dio.



Pensi che lo stile di vita dell’Opus
Dei sia esigente?

L’ideale del cristiano è vivere
amando Dio e facendo il bene agli
altri. Se fosse solo una meta da
raggiungere, potrebbe sembrare un
traguardo irraggiungibile e
logorante. Ma questo ideale è un
dono che riceviamo: amare Dio e,
con Lui, gli altri. Questa dinamica è
fonte di gioia, pace, fede e speranza.
Aiuta a dare equilibrio alla vita,
costruendola su basi solide e con
un’unità di intenti che la rende
coerente.

Tuttavia, mantenere nella pratica la
centralità di questi valori evangelici
richiede sia l’aiuto della grazia di
Dio, sia un impegno quotidiano.

Nell’Opus Dei si offrono occasioni
per ricevere la grazia e, al tempo
stesso, si incoraggia a non tirarsi
indietro davanti alle richieste audaci
di Dio. È un cammino esigente



perché mira a un bene arduo, ma è
anche un cammino amabile, perché
il fine è l’amore, compatibile con le
fragilità e i limiti di ciascuno.

Migliaia di persone in tutto il mondo
hanno trovato la felicità in questo
percorso. Il segreto sta nel viverlo
con la massima libertà e con un
amore sempre rinnovato per Gesù
Cristo, che ci ha chiamati, e per gli
altri.

Quale relazione ha la
mortificazione corporale, come il
cilicio o le discipline, con la vita di
una persona chiamata a vivere in
mezzo al mondo? Sono pratiche
obbligatorie? Quale bene portano?

La Chiesa cattolica è un popolo che
da ventuno secoli segue Gesù di
Nazareth e cerca l’unione intima con
Lui. Non esiste Gesù senza la Croce, e
non c’è cristiano che possa esserlo
senza condividerla con Lui. Il modo



di stare nel mondo per un cristiano è
amare la Croce.

Oltre alle sofferenze e ai dolori che la
vita porta con sé, la generosità e
l’amore dei cristiani di ogni epoca –
giovani e adulti – hanno trovato
modi per partecipare al dolore
redentore del Signore: digiuni,
privazioni, piccole scomodità
volontarie… Un patrimonio spirituale
che include anche pratiche di
mortificazione che, in modo
simbolico, fanno rivivere nel corpo la
Passione di Gesù, come l’uso del
cilicio e delle discipline. Le ha usate
san Tommaso Moro, padre di
famiglia e Cancelliere d’Inghilterra;
le hanno cercate i pastorelli di
Fatima.

L’Opus Dei attinge le sue proposte di
vita cristiana da questa tradizione
secolare. Ai membri celibi si
raccomanda, come un mezzo in più
per avvicinarsi al Signore, un



minimo di mortificazione corporale,
sempre secondo questi criteri:
moderazione, buon senso e sotto il
consiglio della direzione spirituale.

Quale spazio ha la libertà
personale in quello che
sembra uno stile di vita molto
regolato (norme, orari,
disciplina esterna…)?

La fede cristiana è sempre un ambito
di libertà, perché ci pone davanti a
Dio come figli, non come schiavi. Le
Sue chiamate hanno sempre il tono
di un invito e attendono una risposta
libera e responsabile.

L’Opus Dei è formato da persone
adulte e libere, che hanno scelto un
cammino di vita cristiana, sanno a
cosa si impegnano e lo vivono
liberamente. Questa scelta di vita li
porta ad amare profondamente il
proprio ambiente, a essere immersi



nella società, ad affrontarne le sfide
insieme agli altri, a donare amicizia e
affetto con generosità. Sono
seminatori di pace e di gioia, mentre
camminano fianco a fianco con tutti.

Dal momento in cui percepiscono la
chiamata di Dio a questo cammino,
ricevono spiegazioni sul modo
specifico di vivere alcune virtù
cristiane, sul piano di vita spirituale
che viene proposto, sui mezzi di
formazione permanente necessari
per la loro missione di
evangelizzazione. È logico: l’Opus Dei
è un cammino nella Chiesa, un
cammino ampio, ma con contorni
chiari. Chi scopre nel proprio cuore
la chiamata a questa vocazione è la
prima persona interessata a viverla
nel miglior modo possibile. Per
questo, gli incontri formativi a cui si
fa riferimento sono un requisito
essenziale prima dell’ingresso
giuridico nell’Opera: nessuno viene
ammesso senza conoscere a cosa si



sta impegnando e senza sceglierlo
liberamente.

Oltre a questa conoscenza teorica, gli
anni che precedono il vincolo
definitivo servono a verificare se
questa proposta di vita si può
realmente incarnare nel quotidiano,
sempre con lotte e con errori, che
sono parte dell’esperienza umana.
Questo fa parte del processo di
discernimento vocazionale, sia da
parte dell’Opera, sia da parte della
persona interessata. Su questo punto
l’Opus Dei non è diverso dalle altre
istituzioni della Chiesa.

Gli esseri umani sono imperfetti:
siamo liberi, ma dobbiamo imparare
a vivere e a sentire questa libertà.
Dal punto di vista
dell’organizzazione, l’apprendimento
più importante è come promuovere e
valorizzare sempre meglio la libertà,
che è il motore principale della vita
di abnegazione: una libertà plasmata



dall’amore ricevuto da Dio. In questo
processo è essenziale eliminare stili
formativi autoritari e rigidi, e
individuare anche atteggiamenti
volontaristici o perfezionistici, che
alla lunga generano solo ansia e
tristezza.

Sicuramente ti è capitato di
accompagnare l’uscita di diverse
persone dall’Opera o di aiutare chi
deve accompagnare questi
processi. Quali insegnamenti ne
hai tratto e quali consigli daresti a
chi si trova a gestire queste
situazioni?

Le persone che hanno lasciato
l’Opera non sono per me un
collettivo, ma volti della mia
preghiera, persone in carne e ossa
con cui ho condiviso sogni e progetti
e che, per motivi diversi in ciascun
caso, a un certo punto del cammino
hanno deciso di andarsene. In molti
casi, si è trattato di un normale



processo di discernimento e, con il
passare degli anni, alcune di loro
hanno chiesto nuovamente
l’ammissione. In altre occasioni, i
motivi sono stati diversi, e quelle
persone hanno mantenuto una certa
vicinanza rispettosa con l’Opera.

Quello che più mi addolora sono le
ferite di chi se n’è andato con dolore
o rabbia. Ho conosciuto da vicino
alcuni casi e mi dispiace
profondamente non essere riuscita
ad arrivare in tempo, ad
accompagnare meglio o a mantenere
un’amicizia nonostante le
divergenze.

Mi rattrista che si siano verificate
queste situazioni. Negli anni
abbiamo imparato ad accompagnare
meglio queste uscite e a cercare di
non lasciare nessuno solo.

In ogni caso, ho visto più volte come
Dio si sia servito di questi percorsi,
talvolta tortuosi, per portare molto



bene sia alle persone coinvolte –
quelle che hanno lasciato l’Opera e
quelle che sono rimaste –, sia
all’Opus Dei stesso.

Qual è l’origine degli “uffici
deputati a risanare e a dare
soluzioni”? Stanno risultando
efficaci?

Il nostro desiderio è che le persone
che lasciano l’Opus Dei possano farlo
accompagnate da coloro che sono
loro vicini in quel momento e che si
tenga conto delle loro circostanze
personali. Negli ultimi anni ci siamo
impegnati particolarmente su questo
fronte, e molte persone hanno
ricevuto sostegno e aiuto sia nel
momento in cui hanno lasciato
l’Opera, sia successivamente, quando
si sono riavvicinate.

Sappiamo, però, che non sempre è
stato così. Ed è proprio per questa
consapevolezza che il Prelato ha
voluto che in tutti i Paesi esistesse un



protocollo di attenzione come prima
misura fondamentale, in vigore da
marzo 2024. In alcuni luoghi, questo
protocollo si è concretizzato con la
creazione di uffici deputati a
risanare e a dare soluzioni, che
garantiscono uno spazio per coloro
con cui si è perso il contatto o che
preferiscono questo canale per
esprimere le proprie esigenze. Il mio
desiderio sarebbe che questi uffici
non fossero necessari, perché ciò
significherebbe che siamo stati
capaci di accompagnare
adeguatamente chi lascia l’Opus Dei,
qualunque sia la ragione della sua
scelta.



Se dovessi scegliere un
ambito in cui ritieni che
l’istituzione abbia ancora
molto da imparare, quale
sarebbe?

Quando arriveremo al centenario
dell’Opera, dopo un secolo di
cammino percorso da decine di
migliaia di persone uniche, mi
piacerebbe che si potesse dire di noi
qualcosa di simile a ciò che i
contemporanei dicevano dei primi
cristiani: “Guardate come si amano!”,
guardate come si prendono cura gli
uni degli altri, come amano
appassionatamente il mondo e come
contribuiscono a renderlo migliore.

Per arrivare a questo, dobbiamo
continuare a crescere nella capacità
di formare più profondamente nella
e a partire dalla libertà personale,
affinché ognuno si sappia, si senta e
si mostri conosciuto e amato, spinto a



sviluppare i propri talenti e a
metterli al servizio del bene comune.

Ci sono molti ambiti aperti:
autenticità evangelica, spiritualità
incarnata, libertà, apertura e
dinamismo missionario, sensibilità
sociale e collaborazione con chi non
la pensa come noi. Queste sono le
proposte emerse nelle Assemblee
Regionali per guardare avanti. E non
si tratta solo di qualcosa che deve
fare l’istituzione come tale, ma di un
compito che spetta a ciascuno di noi,
perché, in fin dei conti, l’Opus Dei
siamo noi, le persone che lo
formiamo.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/isabel-sanchez-
e-lopus-dei-approfondire-il-carisma-

correggersi-e-sognare-una-semina-di-
bene/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/isabel-sanchez-e-lopus-dei-approfondire-il-carisma-correggersi-e-sognare-una-semina-di-bene/
https://opusdei.org/it-ch/article/isabel-sanchez-e-lopus-dei-approfondire-il-carisma-correggersi-e-sognare-una-semina-di-bene/
https://opusdei.org/it-ch/article/isabel-sanchez-e-lopus-dei-approfondire-il-carisma-correggersi-e-sognare-una-semina-di-bene/
https://opusdei.org/it-ch/article/isabel-sanchez-e-lopus-dei-approfondire-il-carisma-correggersi-e-sognare-una-semina-di-bene/
https://opusdei.org/it-ch/article/isabel-sanchez-e-lopus-dei-approfondire-il-carisma-correggersi-e-sognare-una-semina-di-bene/

	Isabel Sánchez e l’Opus Dei: “Approfondire il carisma, correggersi e sognare una semina di bene”
	C'è un riconoscimento di errori nei processi di discernimento?
	Alcune accuse riguardano l’eccessiva normativizzazione della vita nei centri, basata su criteri riportati in documenti di uso interno, accessibili solo a persone con incarichi di governo. Cosa diresti al riguardo? Di quali cose ci si è resi conto e quali cambiamenti ci sono stati?
	Quale spazio ha la libertà personale in quello che sembra uno stile di vita molto regolato (norme, orari, disciplina esterna…)?
	Se dovessi scegliere un ambito in cui ritieni che l’istituzione abbia ancora molto da imparare, quale sarebbe?


