
opusdei.org

«In spirito e verità»:
creare l’unità di vita
(I)

"È entusiasmante poter
lavorare e migliorare questo
mondo, mentre abbiamo la
mente rivolta al Cielo": come
raggiungere l’unità di vita, un
tratto essenziale dello spirito
dell’Opus Dei.

16/03/2017

Dio vuole adoratori «in spirito e
verità» (Gv 4, 24), dice Gesù alla
samaritana nel dialogo presso il



pozzo di Sicar. Tutta l’esistenza di un
cristiano è destinata a diventare
adorazione del Padre (cfr. Gv 4, 23),
senza che vi siano spazi dove la luce
di Dio non riesce a entrare: questo è
il culto spirituale (cfr. Rm 12, 1)
grazie al quale arriviamo a essere
templi vivi di Dio, pietre vive del suo
tempio (cfr. 1 Pt 2, 5).

«Fa’ del tuo cuore un altare»[1], dice
san Pietro Crisologo. Per fare di se
stesso un altare, non basta dare: è
necessario darsi. Tutto nella nostra
vita si deve purificare, in unione
profonda con l’offerta veramente
gradita a Dio, il sacrificio di Cristo.
Così, poco per volta, si crea l’unità di
vita, si colma l’abisso che il peccato
apre tra la fede e la vita. Senza
scoraggiarci davanti alle difficoltà,
scopriamo la meravigliosa realtà che
lì dove stiamo tutto contribuisce al
nostro bene se ci rifugiamo
nell’Amore eterno del Dio Uno e



Trino, la cui presenza illumina tutta
la nostra esistenza.

«La lucerna del corpo è l’occhio; se
dunque il tuo occhio è chiaro, tutto il
tuo corpo sarà nella luce» (Mt 6, 22).
Se le nostre intenzioni sono rette, se
sono rivolte a Dio e agli altri in Lui,
allora tutte le nostre azioni si
dirigeranno verso il bene, «in
un’unità di vita semplice e forte»[2],
perché «tutto può e deve portarci a
Dio»[3]. Tuttavia, spesso ci capita di
dimenticare questa realtà. Perciò, dal
punto di vista spirituale, la
formazione che viene data ai fedeli
dell’Opera tende a creare in ognuno
di essi l’unità di vita, che è una
caratteristica essenziale dello spirito
dell’Opus Dei. Questa unificazione
rafforza sempre più la nostra
identità di figli di Dio in Cristo, per la
forza dello Spirito Santo, che vivifica
tutto attraverso la carità e ci spinge
alla santità e all’apostolato nelle
occupazioni della nostra giornata.



L’unità di vita di Gesù

L’unità di vita «ha come nerbo la
presenza di Dio, nostro Padre»[4] ed
è, per azione dello Spirito Santo,
«partecipazione alla suprema unità
di ciò che è divino e di ciò che è
umano realizzato nella Incarnazione
del Figlio di Dio»[5]. Cristo è
«principio di unità e di pace»[6]: Egli
è sempre unito a suo Padre e lo prega
di santificarci nella verità (cfr. Gv 13,
17). Il suo alimento, ciò che gli dà
vita, è fare la volontà del Padre (cfr. 
Gv 4, 34). Tutto è orientato verso
questa missione, dall’istante della
incarnazione (cfr. Eb 10, 5-7) fin
quando sale a Gerusalemme,
camminando davanti ai suoi
discepoli con la fretta dell’amore (cfr.
Lc 19, 28). I suoi miracoli avallano le
sue parole e la moltitudine
commenta con semplicità: «ha fatto
bene ogni cosa» (Mc 7, 37).



San Josemaría era solito vedere in
questo entusiasmo popolare - «bene
omnia fecit» - non soltanto i miracoli,
che meravigliano le folle, ma anche il
fatto che Cristo «fece bene ogni cosa,
portò tutto a termine e non operò
altro che il bene»[7]. Nel Signore,
consacrazione e missione formano
una unità perfetta. «Non è possibile
separare in Cristo il suo essere Dio-
Uomo e la sua funzione di Redentore.
Il Verbo si fece carne e venne sulla
terra ut omnes homines salvi fiant (1
Tm 2, 4)»[8]. Si applicano a Gesù in
modo eminente le parole di Isaia che
Gesù stesso proclamò nella sinagoga
di Nazaret: «Lo Spirito del Signore è
sopra di me; per questo mi ha
consacrato con l’unzione, e mi ha
mandato per annunziare ai poveri
un lieto messaggio, per
proclamare...» (Lc 4, 18; cfr. Is 61, 1).
Gesù è il Dio e uomo perfetto che
visse nella sua vita terrena una
assoluta unità di vita e che «proprio
rivelando il mistero del Padre e del



suo amore svela anche pienamente
l’uomo all’uomo e gli fa nota la sua
altissima vocazione»[9], la sua
chiamata a riconciliarsi con Dio,
conducendo con gioia a tale
riconciliazione l’ambito che nel
mondo Dio ha affidato a ciascuno
(cfr. 2 Cor 5, 18-19).

Il divorzio tra la fede e la vita
quotidiana

Anche se si è realizzata per sempre
nella Persona del Signore, questa
riconciliazione personale e sociale è
ancora in cammino verso la sua
pienezza, in cammino verso Cristo.
Come ai tempi del Concilio Vaticano
II, «il distacco, che si constata in
molti, tra la fede che professano e la
loro vita quotidiana, va annoverato
tra i più gravi errori del nostro
tempo. Contro questo scandalo già
nell’Antico Testamento elevavano
con veemenza i loro rimproveri i
profeti, e ancora di più Gesù Cristo



stesso, nel Nuovo Testamento,
minacciava gravi pene»[10]:
«nessuno può servire a due padroni:
o odierà l’uno e amerà l’altro, o
preferirà l’uno e disprezzerà
l’altro» (Mt 6, 24).

L’incoerenza di vita, in cui cadono
molte persone, credenti o non, è una
mancanza di armonia e di pace che
incrina l’equilibrio personale. Questo
non dovrebbe meravigliare, perché
«ignorare che l’uomo ha una natura
ferita, incline al male, è causa di
gravi errori nel campo
dell’educazione, della politica,
dell’azione sociale e dei costumi»[11].
L’unità di vita è di estrema
importanza per tutti, e in modo
particolare per i laici, come insegna
san Giovanni Paolo II: ogni cosa deve
essere occasione di unione con Dio e
di servizio agli altri[12]. Il lavoro
professionale di un cristiano è
coerente con la sua fede.
«Aconfessionalismo. Neutralità.



Vecchi miti che tentano sempre di
ringiovanire. Ti sei dato la pena di
pensare quanto è assurdo smettere
di essere cattolici quando si entra
nell’Università, nell’Associazione
professionale, in un’Assemblea di
scienziati o in Parlamento, così come
si lascia il cappello alla porta?»[13].

Queste parole sono
straordinariamente attuali: Dio non
può lasciarsi mettere da parte da un
laicismo eretto a una religione senza
Dio. Papa Francesco invita a
«riconoscere la città a partire da uno
sguardo contemplativo, ossia uno
sguardo di fede che scopra quel Dio
che abita nelle sue case, nelle sue
strade, nelle sue piazze [...]. Egli vive
tra i cittadini promuovendo la
solidarietà, la fraternità, il desiderio
di bene, di verità, di giustizia. Questa
presenza non deve essere fabbricata,
ma scoperta, svelata. Dio non si
nasconde a coloro che lo cercano con
cuore sincero»[14].



Rallegriamoci nella bufera

I cristiani, segnati dalla croce nel
battesimo, hanno sempre conosciuto
la persecuzione. «L’intera vita di
Cristo sarà sotto il segno della
persecuzione. I suoi condividono con
Lui questa sorte (cfr. Gv 15, 20)»[15].
Davanti alla prospettiva dell’esilio,
san Giovanni Crisostomo, il grande
oratore dell’Oriente, non perdeva la
fiducia: «Molte sono le ondate che ci
mettono in pericolo, e una grande
tempesta ci minaccia; tuttavia, non
temiamo di restare sommersi perché
rimaniamo in piedi sulla roccia.
Anche se il mare dovesse scatenarsi,
non frantumerà questa roccia; anche
se le onde dovessero innalzarsi, nulla
potranno contro la barca di Gesù.
Ditemi: che cosa possiamo temere?
La morte? Per me, la vita è Cristo e la
morte un guadagno. L’esilio? Del
Signore è la terra e quanto essa
contiene. La confisca dei beni?
Niente abbiamo portato nel mondo,



di modo che niente possiamo portar
via. Me ne rido di tutto ciò che è
temibile in questo mondo e dei suoi
beni. Non temo la morte né invidio le
ricchezze. Non ho desiderio di
vivere, non fosse che per il vostro
bene. Per questo, vi parlo di ciò che
succede ora esortando la vostra
carità alla fiducia»[16].

Le difficoltà che il mondo provoca
non ci debbono scoraggiare.
Contemporaneo del Crisostomo,
Sant’Agostino predicava la gioia più
che il lamento: «Perché, dunque, devi
pensare che qualsiasi tempo passato
sia stato migliore di quello attuale?
Dal primo Adamo fino all’Adamo di
oggi, questa è la prospettiva umana:
lavoro e sudore, spine e cardi. Si è
scatenato su di noi un diluvio?
Abbiamo avuto dei momenti difficili
di fame e di guerre? Ce ne parla la
storia, proprio perché attualmente
evitiamo di protestare contro Dio.
Che tempi tremendi furono quelli!



Non ci fa tremare il solo fatto di
sentirne parlare o di leggerne? Il
fatto è che abbiamo più motivi per
rallegrarci di vivere oggi che per
lamentarcene»[17].

Anche se vi sono guerre, epidemie,
nuova povertà e persecuzioni, dalle
più gravi da parte di
fondamentalismi che si dicono
religiosi, sino alle più raffinate sotto
forma di laicismi che possono
arrivare ad essere ugualmente
fondamentalisti – basta pensare agli
ostacoli posti all’obiezione di
coscienza in vari paesi occidentali –,
la fiducia in Dio è più forte di tutte le
difficoltà: si tratta di una speranza
che nasce dall’Amore e che, proprio
per questo, non può defraudare (cfr. 
Rm 5, 5). Siamo chiamati a glorificare
Dio nel più profondo del nostro
essere, dal cuore, dove Egli unifica
tutto, mediante una gloria divina
dovuta all’Amore, una forza
travolgente che ci permette di dare



ragione della nostra speranza (cfr. 1
Pt 3, 15): Cristo vive in noi.

Omnia in bonum

Sedici secoli dopo Crisostomo e
Sant’Agostino, San Josemaría
lanciava un grido pieno di ottimismo:
«Dovete sentire sempre nel vostro
cuore questo grido, che ho quasi
scolpito nella mia anima: omnia in
bonum! – tutto è a fin di bene. È San
Paolo a darci questa dottrina di
serenità, di gioia, di pace, di
filiazione con Dio: perché il Signore
ci ama come un Padre, ed è
sapientissimo e onnipotente: omnia
in bonum! (cfr. Rm 8, 28)»[18].

Don Álvaro commentava: «Quando,
nel 1941, il Padre scrisse questa
Istruzione, eravamo appena usciti
dalla grande tragedia della guerra
civile spagnola ed era cominciata la
guerra mondiale. La situazione era
veramente apocalittica; nella Chiesa,
poi, per il comportamento degli uni e



degli altri, si erano prodotti grandi
strappi, enormi ferite. La Spagna, che
era uscita sanguinante e distrutta
dalla guerra civile, correva il pericolo
di vedersi coinvolta in quest’altro
conflitto molto più grande; e il Padre
pensava alla possibilità di rimanere
ancora una volta solo – come nella
precedente guerra spagnola –, con
tutti i suoi figli sparsi nei vari fronti
di combattimento o chiusi nelle
carceri»[19].

Fa parte della nostra unità di vita
amare il luogo e il tempo nel quale
Dio ci ha messo: è entusiasmante
poter lavorare e migliorare questo
mondo, mentre abbiamo la mente
rivolta al Cielo. La creazione e la
redenzione si fanno dinamicamente
qui, oggi e ora, purché cerchiamo di
conoscere e comprendere il nostro
mondo, per amarlo con un ottimismo
creativo, come faceva san Josemaría,
che invitava anche a non correre
dietro a «sogni vani»[20], a rifuggire



da qualsiasi «mistica del magari»[21].
Nel nostro ambiente, cerchiamo di
mostrarci così come siamo: «Nel
presentarci così come siamo, come
normali cittadini – ciascuno
facendosi carico delle proprie
responsabilità personali: familiari,
professionali, sociali, politiche – non
fingiamo nulla, perché questo modo
di fare non è il risultato di una
tattica. È tutto il contrario: è
naturalezza, è sincerità, è una
manifestazione della verità della
nostra vita e della nostra vocazione.
Siamo gente qualunque»[22].

Dio ci vuole in questo mondo

Attualmente assistiamo a gravi
vicende che manifestano l’azione del
diavolo nel mondo. Anche se «ogni
epoca della storia ha in sé alcuni
elementi critici – dice il Papa -,
almeno negli ultimi quattro secoli
non erano state messe in discussione,
tanto come oggi, le certezze



fondamentali che costituiscono la
vita degli esseri umani [...]. Si tratta
di un cambiamento che riguarda il
modo stesso in cui l’umanità porta
avanti la propria esistenza nel
mondo»[23]. Anche san Josemaría,
vedendo arrivare tale decadenza,
proclamava con accenti profetici: «Si
ode una specie di colossale non
serviam (Ger 2, 20) nella vita
personale, nella vita familiare, negli
ambienti di lavoro e nella vita
pubblica. Le tre concupiscenze (cfr. 1
Gv 2, 16) sono come tre forze
gigantesche che hanno scatenato uno
sconvolgimento imponente di
lussuria, di attaccamento orgoglioso
della creatura alle proprie forze e di
brama di ricchezze. Tutta una civiltà
traballa, impotente e senza risorse
morali»[24].

L’amore per il mondo non ci
impedisce di vedere ciò che non va,
ciò che ha bisogno di purificazione,
ciò che dev’essere trasformato.



Dobbiamo accettare la realtà come
essa è, come si presenta, con le sue
luci e le sue ombre. E per far questo
occorre essere aggiornati, conoscere i
problemi, stare con le persone,
leggere, ascoltare. Per amare Dio non
abbiamo niente di meglio che il
mondo nel quale Egli stesso ci ha
chiamato a vivere, fiduciosi nella
preghiera che il Figlio innalza al
Padre: «Non chiedo che tu li tolga dal
mondo, ma che li custodisca dal
maligno» (Gv 17, 15).

Amando questo mondo, che è quanto
di più adatto per cercare la nostra
santificazione personale e l’amicizia
con gli altri, ricorreremo a Gesù per
migliorarlo, per trasformarlo,
convertendoci noi stessi giorno dopo
giorno. Santa Maria fece crescere
Gesù nella vita ordinaria di Nazaret;
ora, interamente dedicata alla sua
missione di Madre, fa crescere Gesù
nella nostra vita ordinaria. Ella ci
aiuta a considerare ogni evento nel



nostro cuore (cfr. Lc 2, 51) per
scoprire la presenza di Dio che ci
chiama ogni giorno. «Noi, figli miei –
ripeto ancora una volta –, siamo
gente della strada. E quando
lavoriamo nelle cose temporali, lo
facciamo perché è il nostro posto, è il
posto in cui incontriamo Cristo,
laddove la nostra vocazione ci ha
collocati»[25].

Guillaume Derville

[1] San Pietro Crisologo, Sermo 108:
PL 52, 499-500.

[2] San Josemaría, È Gesù che passa,
10. Cfr. san Tommaso d’Aquino, Sup.
Ev. Matt. (Mt 6, 22).

[3] Ibid.

[4]È Gesù che passa, 11.



[5]I. de Celaya, “Unidad de vida”, in 
Diccionario de San Josemaría, Monte
Carmelo – Instituto Histόrico San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, p. 1222.

[6] Conc. Vaticano II, Cost. dogm. 
Lumen gentium (21-XI-1964), 9.

[7]È Gesù che passa, 16.

[8]È Gesù che passa,106.

[9] Conc. Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes (7-XII-1965), 22.

[10] Ibid., 43.

[11] Catechismo della Chiesa
Cattolica, 407.

[12] Cfr. san Giovanni Paolo II, Es.
Ap. post-sinodale Christifideles laici
(30-XII-1988), 17 e 59.

[13] San Josemaría, Cammino, 353.



[14] Papa Francesco, Es. ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 71.

[15] Catechismo della Chiesa
Cattolica, 530.

[16] San Giovanni Crisostomo,
Omelia, 1-3: PG 52, 427-430.

[17] Sant’Agostino, Sermone Caillau-
Saint Yves 2, 92: PLS 2, 441-442, cit. in
Liturgia Horarum, lectio del
mercoledì della XX settimana del
Tempo ordinario.

[18] San Josemaría, Istruzione, 8-
XII-1941, 34.

[19] Beato Álvaro del Portillo, nota 48
a Istruzione, 8-XII-1941, n. 34.

[20] San Josemaría, Amici di Dio, 8.

[21] San Josemaría, Colloqui, 88. Cfr.
S. Sanz, “L’ottimismo creazionale di
san Josemaría”, in J. Lόpez (ed.), San
Josemaría e il pensiero teologico, Atti
del Convegno Teologico, vol. 1, Edusc,



Roma 2014, 230; A. Rodríguez Luño,
“San Josemaría e la teologia morale”,
in Ibid., 308; “Epílogo. Unidad de
vida”, in E. Burkhart – J. Lόpez, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría: estudio de teología
espiritual, vol. 3, Rialp, Madrid 2013,
617-653.

[22] San Josemaría, Lettera 19-
III-1954, 27.

[23] Papa Francesco, Discorso, 22-
III-2013.

[24] San Josemaría, Lettera 14-
II-1974, 10.

[25] San Josemaría, Lettera 19-
III-1954, 29.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/in-spirito-e-

https://opusdei.org/it-ch/article/in-spirito-e-verita-trovare-lunita-di-vita-i/
https://opusdei.org/it-ch/article/in-spirito-e-verita-trovare-lunita-di-vita-i/


verita-trovare-lunita-di-vita-i/
(07/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/in-spirito-e-verita-trovare-lunita-di-vita-i/

	«In spirito e verità»: creare l’unità di vita (I)

