
opusdei.org

Il viaggio del Papa in
Sud America

Vi proponiamo una selezione
dei testi degli incontri, discorsi
e omelie di Papa Francesco
pronunciati durante il suo
viaggio apostolico in Ecuador,
Bolivia e Paraguay iniziato il 5
luglio.

13/07/2015

INCONTRO CON I GIOVANI

Lungofiume "Costanera", Asunción
(Paraguay)



Domenica, 12 luglio 2015

Cari giovani, buon pomeriggio!

Dopo aver letto il Vangelo, Orlando si
è avvicinato per salutarmi e mi ha
detto: “Ti chiedo di pregare per la
libertà di ognuno di noi, di tutti”. E’
la benedizione che ha chiesto
Orlando per ognuno di noi. E’ la
benedizione che chiediamo adesso
tutti insieme: la libertà. Perché la
libertà è un dono che ci dà Dio, ma
bisogna saperlo accogliere, bisogna
saper avere il cuore libero. Perché
tutti sappiamo che nel mondo ci sono
tanti lacci che ci legano il cuore e non
lasciano che il cuore sia libero. Lo
sfruttamento, la mancanza di mezzi
per sopravvivere, la dipendenza
dalla droga, la tristezza… tutte queste
cose ci tolgono la libertà. E allora
tutti insieme… ringraziando Orlando
che ha chiesto questa benedizione,
avere il cuore libero, un cuore che
possa dire quello che pensa e quello



che sente: questo è un cuore libero!...
E questo è ciò che adesso chiediamo
tutti insieme, questa benedizione che
Orlando ha chiesto per tutti. Ripetete
con me [il Santo Padre pronuncia la
preghiera frase per frase e i giovani
ripetono]: Signore Gesù, dammi un
cuore libero. Che non sia schiavo di
tutte le trappole del mondo. Che non
sia schiavo della comodità,
dell’inganno. Che non sia schiavo
della “bella vita”. Che non sia schiavo
dei vizi. Che non sia schiavo di una
falsa libertà, che è fare quello che mi
piace in ogni momento.

Grazie, Orlando, per averci fatto
rendere conto che dobbiamo
domandare un cuore libero.
Chiedetelo tutti i giorni!

Abbiamo ascoltato due
testimonianze: quella di Liz e quella
di Manuel. Liz ci insegna una cosa.
Come Orlando ci ha insegnato a
pregare per avere un cuore libero,



Liz con la sua vita ci insegna che non
bisogna essere come Ponzio Pilato,
lavarsene le mani! Liz avrebbe
potuto tranquillamente mettere sua
mamma in un ricovero, sua nonna in
un altro ricovero e vivere la sua vita
da giovane, divertendosi, studiando
quello che voleva. E ha detto: No. La
nonna, la mamma… E Liz è diventata
serva, servitrice e, se volete ancora
più forte, servente della mamma e
della nonna. E lo ha fatto con affetto!
A tal punto – diceva lei – che
addirittura si sono scambiati i ruoli e
lei ha finito per essere la mamma di
sua mamma, nel modo in cui la
curava. Sua mamma, con quella
malattia così crudele che confonde le
cose. E lei ha bruciato la sua vita,
fino ad ora, fino a 25 anni, servendo
sua mamma e sua nonna. Sola? No,
Liz non era sola. Lei ha detto due
cose che ci devono aiutare. Ha
parlato di un angelo, di una zia che è
stata come un angelo; e ha parlato
dell’incontro con gli amici nei fine



settimana, con la comunità giovanile
di evangelizzazione, con il gruppo
giovanile che alimentava la sua fede.
E quei due angeli – la zia che
l’assisteva e il gruppo giovanile – le
davano più forza per andare avanti.
E questo si chiama solidarietà. Come
si chiama? [i giovani rispondono:
“Solidarietà!”] Quando ci facciamo
carico del problema dell’altro. E lei
ha trovato lì un’oasi di pace per il suo
cuore stanco. Ma c’è una cosa che ci
sfugge. Lei non ha detto: “Faccio
questo e basta”. Ha studiato. Ed è
infermiera. E nel fare tutto questo,
l’aiuto, la solidarietà che ha ricevuto
da voi, dal vostro gruppo, che ha
ricevuto da quella zia che era come
un angelo, l’ha aiutata ad andare
avanti. E oggi, a 25 anni, ha la grazia
che Orlando ci faceva chiedere: ha
un cuore libero. Liz mette in pratica
il quarto comandamento: “Onora tuo
padre e tua madre”. Liz esprime la
sua vita - la brucia! - nel servizio a
sua madre. E’ un grado altissimo di



solidarietà, è un grado altissimo di
amore. Una testimonianza. “Padre,
allora è possibile amare?”. Qui avete
qualcuno che ci insegna ad amare.

Primo: libertà, cuore libero. Allora,
tutti insieme [con i giovani]: “Primo:
cuore libero”. Secondo: solidarietà
per accompagnare. Solidarietà.
Questo è ciò che ci insegna questa
testimonianza.

E Manuel non ha avuto una vita
facile. Manuel non è un “cocco di
mamma”, non è stato un “pupo”; non
è stato un bambino e oggi un ragazzo
dalla vita facile. Ha detto parole
dure: “Sono stato sfruttato, sono stato
maltrattato, a rischio di cadere nelle
dipendenze… Ero solo”.
Sfruttamento, maltrattamenti e
solitudine. E invece di fare cose
negative, invece di andare a rubare,
si è messo a lavorare! Invece di
vendicarsi della vita, ha guardato
avanti! E Manuel ha usato una frase



bella: “Ho potuto andare avanti,
perché nella situazione in cui mi
trovavo era difficile parlare di
futuro”. Quanti giovani, voi, oggi
hanno la possibilità di studiare, di
sedersi a tavola con la famiglia tutti i
giorni, hanno la possibilità che non
manchi loro l’essenziale? Quanti di
voi hanno queste cose? Tutti insieme,
quelli che hanno questo, dicano:
“Grazie Signore!” [giovani: “Grazie
Signore!”]. Perché qui abbiamo avuto
una testimonianza di un ragazzo che
fin da bambino ha saputo che cos’era
il dolore, la tristezza, che è stato
sfruttato, maltrattato, che non aveva
da mangiare e che era solo. Signore,
salva i bambini e le bambine che si
trovano in questa situazione! E per
noi, Signore, grazie. “Grazie
Signore!” [giovani: “Grazie
Signore!”].

Libertà del cuore - vi ricordate? -,
libertà del cuore, quello che ci diceva
Orlando. Servizio, solidarietà, quello



che ci diceva Liz. Speranza, lavoro,
lottare per la vita, andare avanti:
quello che ci diceva Manuel.

Come vedete, la vita non è facile per
molti giovani. E questo voglio che lo
comprendiate. Voglio che ve lo
mettiate in testa. “Se per me la vita è
relativamente facile, ci sono altri
ragazzi per i quali non è
relativamente facile”. Addirittura, ce
ne sono alcuni che la disperazione
spinge alla delinquenza, spinge al
delitto, spinge a collaborare con la
corruzione. A questi ragazzi, a queste
ragazze, dobbiamo dire che noi
siamo loro vicino, che vogliamo dare
loro una mano, che volgiamo
aiutarli, con solidarietà, con amore,
con speranza.

Ci sono due frasi che hanno detto i
due che hanno parlato, Liz e Manuel.
Due frasi, sono belle. Ascoltatele. Liz
ha detto che ha incominciato a
conoscere Gesù, conoscere Gesù, e



questo è aprire la porta alla
speranza. E Manuel ha detto: “Ho
conosciuto Dio, mia fortezza”. Cioè,
conoscere Dio, avvicinarsi a Gesù, è
speranza e fortezza. E questo è ciò
che abbiamo bisogno di trovare nei
giovani oggi: giovani con speranza e
giovani con fortezza. Non vogliamo
giovani “smidollati”, giovani del “fin
qui e non di più”, né sì né no. Non
vogliamo giovani che si stancano
subito e vivono stanchi, con la faccia
annoiata. Vogliamo giovani forti.
Vogliamo giovani con speranza e con
fortezza. Perché? Perché conoscono
Gesù, perché conoscono Dio. Perché
hanno un cuore libero. Cuore libero!
Ripetete! [giovani: “Cuore libero”]
Soldarietà! [ripetono] Lavoro!
[ripetono] Speranza! [ripetono]
Sforzo! [ripetono] Conoscere Gesù!
[ripetono] Conoscere Dio mia
fortezza! [ripetono]. Un giovane che
vive così ha la faccia annoiata?
[“No!”] Ha il cuore triste? [“No!”]
Questa è la strada!



Però per questo ci vuole sacrificio,
bisogna andare controcorrente. Le
Beatitudini che abbiamo letto poco fa
sono il progetto di Gesù per noi. Ed è
un progetto controcorrente. Gesù vi
dice: «Beati i poveri in spirito». Non
dice: “Beati i ricchi, quelli che
accumulano soldi”. No. I poveri in
spirito, quelli che sono capaci di
avvicinarsi e comprendere chi è un
povero. Gesù non dice: “Beati quelli
che se la passano bene”, ma dice:
“Beati quelli che hanno la capacità di
affliggersi per il dolore degli altri”. E
così di seguito… Io vi raccomando di
leggere dopo, a casa, le Beatitudini,
che si trovano nel capitolo quinto di
San Matteo. In che capitolo sono?
[giovani: “Quinto”] Di quale Vangelo?
[Matteo”]. Leggetele e meditatele, che
vi farà bene.

Voglio ringraziare te, Liz; ti ringrazio,
Manuel; e ti ringrazio, Orlando.
Cuore libero, così dev’essere.



E devo andarmene… [giovani: “No!”].
L’altro giorno, un prete per scherzo
mi ha detto: “Sì, Lei continui pure a
dire ai giovani di fare chiasso,
continui pure... Ma poi, il chiasso che
fanno i giovani dobbiamo gestirlo
noi!”. Fate chiasso, ma aiutate anche
a gestire e organizzare il chiasso che
fate. Fate chiasso e organizzatelo
bene! Un chiasso che ci dia un cuore
libero, un chiasso che ci dia
solidarietà, un chiasso che ci dia
speranza, un chiasso che nasca
dall’aver conosciuto Gesù e dal
sapere che Dio, che ho conosciuto, è
la mia fortezza. Questo è il chiasso
che vi invito a fare.

Dato che conoscevo le domande,
perché me le avevano date prima,
avevo scritto un discorso per voi, per
darvelo, ma i discorsi sono noiosi…, e
così lo consegno al Vescovo
incaricato della Gioventù, perché lo
pubblichi.



E ora, prima di andarmene, [“No!”] vi
chiedo: primo, di continuare a
pregare per me; secondo, di
continuare a fare chiasso; terzo, di
aiutare a organizzare il chiasso che
fate perché non faccia disastri.

E tutti insieme adesso, in silenzio,
eleviamo il cuore a Dio. Ognuno nel
suo cuore, a bassa voce, ripeta le
parole:

Signore Gesù, ti ringrazio perché
sono qui. Ti ringrazio di avermi dato
fratelli come Liz, Manuel e Orlando.
Ti ringrazio di avermi dato tanti
fratelli che sono come loro, che ti
hanno incontrato, Gesù, che ti
conoscono, Gesù, che sanno che Tu,
loro Dio, sei la loro fortezza. Gesù, ti
prego per i ragazzi e le ragazze che
non sanno che Tu sei la loro fortezza,
e che hanno paura di vivere, paura di
essere felici, hanno paura di sognare.
Gesù, insegnaci a sognare, a sognare
cose grandi, cose belle, cose che



anche se sembrano quotidiane sono
cose che allargano il cuore. Signore
Gesù, dacci fortezza, dacci un cuore
libero, dacci speranza, dacci amore, e
insegnaci a servire. Amen.

Ora vi dò la benedizione e vi chiedo,
per favore, di pregare per me, e di
pregare per tanti ragazzi e ragazze
che non hanno la grazia che avete
voi di aver conosciuto Gesù, che vi dà
la speranza, vi dà un cuore libero e vi
rende forti.

CELEBRAZIONE DEI VESPRI CON
VESCOVI, SACERDOTI, DIACONI,

RELIGIOSI E RELIGIOSE,
SEMINARISTI E MOVIMENTI
CATTOLICI

Cattedrale Metropolitana
dell'Assunta, Asunción (Paraguay)

Sabato, 11 luglio 2015



Che bello pregare tutti insieme i
Vespri! Come non sognare una
Chiesa che rifletta e ripeta l’armonia
delle voci e del canto nella vita
quotidiana? E lo facciamo in questa
Cattedrale, che tante volte ha dovuto
ricominciare di nuovo; questa
Cattedrale è segno della Chiesa e di
ognuno di noi: a volte le tempeste da
fuori e da dentro ci obbligano a
buttar giù ciò che abbiamo costruito
e cominciare di nuovo, ma sempre
con la speranza riposta in Dio; e se
guardiamo questo edificio, senza
dubbio non ha deluso i paraguayani,
perché Dio non delude mai e per
questo lo lodiamo con gratitudine.

La preghiera liturgica, con la sua
struttura e la sua forma ritmata,
vuole esprimere la Chiesa tutta,
sposa di Cristo, che cerca di
conformarsi al suo Signore. Ognuno
di noi nella nostra preghiera
vogliamo diventare più somiglianti a
Gesù.



La preghiera fa emergere quello che
stiamo vivendo o che dovremmo
vivere nella vita quotidiana, almeno
la preghiera che non vuole essere
alienante o solo decorativa. La
preghiera ci dà impulso per mettere
in atto o verificarci in ciò che
recitavamo nei salmi: siamo noi le
mani di Dio che «dall’immondizia
rialza il povero» (Sal 112[113],7) e
siamo noi a lavorare perché la
tristezza della sterilità si trasformi
nella gioia del terreno fertile. Noi che
cantiamo che «agli occhi del Signore
è preziosa la morte dei suoi
fedeli» (Sal 116,15), siamo quelli che
lottiamo, ci diamo da fare,
difendiamo il valore di ogni vita
umana, dal concepimento fino a che
gli anni sono molti e la forza poca. La
preghiera è riflesso dell’amore che
sentiamo per Dio, per gli altri, per il
mondo creato; il comandamento
dell’amore è la miglior
configurazione con Gesù del
discepolo missionario. Stare attaccati



a Gesù dà profondità alla vocazione
cristiana, che, coinvolta nel “fare” di
Gesù – che è molto più che delle
attività –, cerca di assomigliare a Lui
in tutto ciò che compie. La bellezza
della comunità ecclesiale nasce
dall’adesione di ciascuno dei suoi
membri alla persona di Gesù,
formando un “insieme vocazionale”
nella ricchezza della varietà
armonica.

Le antifone dei cantici evangelici di
questo fine settimana ci ricordano
l’invio dei Dodici da parte di Gesù.
Sempre è bene crescere in questa
coscienza di lavoro apostolico in
comunione. E’ bello vedervi
collaborare pastoralmente, sempre a
partire dalla natura e dalla funzione
ecclesiale di ogni vocazione e ogni
carisma. Desidero esortare tutti voi,
sacerdoti, religiosi e religiose, laici e
seminaristi, vescovi, ad impegnarvi
in questa collaborazione ecclesiale,
specialmente intorno ai piani



pastorali delle diocesi e alla missione
continentale, cooperando con tutta la
vostra disponibilità al bene comune.
Se la divisione tra noi provoca
sterilità (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 98-101), non c’è dubbio che
dalla comunione e dall’armonia
nasca la fecondità, perché sono
profondamente consonanti con lo
Spirito Santo.

Tutti abbiamo limiti, nessuno può
riprodurre Gesù Cristo nella sua
totalità, e sebbene ogni vocazione si
configura principalmente con alcuni
raggi della vita e dell’opera di Gesù,
ce ne sono alcuni comuni e
irrinunciabili. Abbiamo appena
lodato il Signore perché «non ritenne
un privilegio l’essere come Dio» (Fil
2,6), e questa è una caratteristica di
ogni vocazione cristiana, «non
ritenne un privilegio l’essere come
Dio»: chi è chiamato da Dio non si
vanta, non va in cerca di
riconoscimenti né di applausi

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_alla_guerra_tra_di_noi
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_alla_guerra_tra_di_noi
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_alla_guerra_tra_di_noi
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_alla_guerra_tra_di_noi


effimeri, non sente di esser salito di
categoria e non tratta gli altri come
se fosse su un piedestallo.

Il primato di Cristo è descritto
chiaramente nella liturgia della
Lettera gli Ebrei; noi abbiamo
appena letto quasi il finale di tale
Lettera: “Renderci perfetti come il
pastore grande delle pecore” (cfr
13,20-21) e questo comporta
riconoscere che ogni consacrato si
configura a Colui che nella sua vita
terrena, tra «preghiere e suppliche,
con forti grida e lacrime» (Eb 5,7)
raggiunse la perfezione quando
imparò, soffrendo, che cosa
significava obbedire; e anche questo
fa parte della chiamata.

Terminiamo di recitare i nostri
Vespri. Il campanile di questa
Cattedrale è stato rifatto più volte; il
suono delle campane precede e
accompagna in molte occasioni la
nostra preghiera liturgica: fatti nuovi



da Dio ogni volta che preghiamo, 
saldi come un campanile, gioiosi di
predicare le meraviglie di Dio,
condividiamo il Magnificat e
lasciamo al Signore di fare – che Lui
faccia – mediante la nostra vita
consacrata, grandi cose nel Paraguay.

PARTECIPAZIONE AL II INCONTRO
MONDIALE DEI MOVIMENTI
POPOLARI

Centro fieristico Expo Feria, Santa
Cruz de la Sierra (Bolivia)

Giovedì, 9 luglio 2015

Sorelle e fratelli, buon pomeriggio!

Qualche mese fa ci siamo incontrati a
Roma ed ho presente quel primo
nostro incontro. Durante questo
periodo vi ho portato nel mio cuore e
nelle mie preghiere. Sono contento di
rivedervi qui, a discutere sui modi
migliori per superare le gravi
situazioni di ingiustizia che soffrono

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2014/10/28/movimentipopolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2014/10/28/movimentipopolari.html


gli esclusi in tutto il mondo. Grazie,
Signor Presidente Evo Morales,
perché accompagna così
risolutamente questo Incontro.

Quella volta a Roma ho sentito
qualcosa di molto bello: fraternità,
decisione, impegno, sete di giustizia.
Oggi, a Santa Cruz de la Sierra,
ancora una volta sento lo stesso.
Grazie per tutto ciò. Ho saputo anche
dal cardinale Turkson presidente del 
Pontificio Consiglio della Giustizia e
della Pace, che molti nella Chiesa si
sentono più vicini ai movimenti
popolari. Me ne rallegro molto!
Vedere la Chiesa con le porte aperte a
tutti voi, mettersi in gioco,
accompagnare, e programmare in
ogni diocesi, ogni Commissione di
Giustizia e Pace, una reale
collaborazione, permanente e
impegnata con i movimenti popolari.
Vi invito tutti, Vescovi, sacerdoti e
laici, comprese le organizzazioni

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/index_it.htm


sociali nelle periferie urbane e rurali,
ad approfondire tale incontro.

Dio ci consente di rivederci
nuovamente oggi. La Bibbia ci
ricorda che Dio ascolta il grido del
suo popolo e anch’io desidero unire
la mia voce alla vostra: le famose “tre
t”: terra, casa e lavoro per tutti i
nostri fratelli e sorelle. L’ho detto e lo
ripeto: sono diritti sacri. Vale la pena,
vale la pena di lottare per essi. Che il
grido degli esclusi si oda in America
Latina e in tutta la terra.

1. Prima di tutto, iniziamo
riconoscendo che abbiamo bisogno di
un cambiamento. Ci tengo a
precisare, affinché non ci sia
fraintendimento, che parlo dei
problemi comuni a tutti i latino-
americani e, in generale, a tutta
l'umanità. Problemi che hanno una
matrice globale e che oggi nessuno
Stato è in grado di risolvere da solo.



Fatto questo chiarimento, propongo
di porci queste domande:

- Sappiamo riconoscere, sul serio, che
le cose non stanno andando bene in
un mondo dove ci sono tanti
contadini senza terra, molte famiglie
senza casa, molti lavoratori senza
diritti, molte persone ferite nella loro
dignità?

- Riconosciamo che le cose non
stanno andando bene quando
esplodono molte guerre insensate e
la violenza fratricida aumenta nei
nostri quartieri? Sappiamo
riconoscere che le cose non stanno
andando bene quando il suolo,
l'acqua, l'aria e tutti gli esseri della
creazione sono sotto costante
minaccia?

E allora, se riconosciamo questo,
diciamolo senza timore: abbiamo
bisogno e vogliamo un cambiamento.



Voi nelle vostre lettere e nei nostri
incontri - mi avete informato sulle
molte esclusioni e sulle ingiustizie
subite in ogni attività di lavoro, in
ogni quartiere, in ogni territorio.
Sono molti e diversi come molti e
diversi sono i modi di affrontarli. Vi
è, tuttavia, un filo invisibile che lega
ciascuna delle esclusioni. Non sono
isolate, sono unite da un filo
invisibile. Possiamo riconoscerlo?
Perché non si tratta di problemi
isolati. Mi chiedo se siamo in grado
di riconoscere che tali realtà
distruttive rispondono ad un sistema
che è diventato globale. Sappiamo
riconoscere che tale sistema ha
imposto la logica del profitto ad ogni
costo, senza pensare all’esclusione
sociale o alla distruzione della
natura?

Se è così, insisto, diciamolo senza
timore: noi vogliamo un
cambiamento, un vero cambiamento,
un cambiamento delle strutture.



Questo sistema non regge più, non lo
sopportano i contadini, i lavoratori,
le comunità, i villaggi .... E non lo
sopporta più la Terra, la sorella
Madre Terra, come diceva san
Francesco.

Vogliamo un cambiamento nella
nostra vita, nei nostri quartieri, nel
salario minimo, nella nostra realtà
più vicina; e pure un cambiamento
che tocchi tutto il mondo perché oggi
l'interdipendenza planetaria richiede
risposte globali ai problemi locali. La
globalizzazione della speranza, che
nasce dai Popoli e cresce tra i poveri,
deve sostituire questa
globalizzazione dell’esclusione e
dell’indifferenza!

Oggi vorrei riflettere con voi sul
cambiamento che vogliamo e di cui
vi è necessità. Sapete che
recentemente ho scritto circa i
problemi del cambiamento climatico.
Ma questa volta, voglio parlare di un



cambiamento nell’altro senso. Un
cambiamento positivo, un
cambiamento che ci faccia bene, un
cambiamento che potremmo dire
redentivo. Perché ne abbiamo
bisogno. So che voi cercate un
cambiamento e non solo voi: nei vari
incontri, nei diversi viaggi, ho
trovato che esiste un’attesa, una
ricerca forte, un desiderio di
cambiamento in tutti i popoli del
mondo. Anche all'interno di quella
minoranza in diminuzione che crede
di beneficiare di questo sistema
regna insoddisfazione e soprattutto
tristezza. Molti si aspettano un
cambiamento che li liberi da questa
tristezza individualista che rende
schiavi.

Il tempo, fratelli, sorelle, il tempo
sembra che stia per giungere al
termine; non è bastato combattere
tra di noi, ma siamo arrivati ad
accanirci contro la nostra casa. Oggi
la comunità scientifica accetta quello



che già da molto tempo denunciano
gli umili: si stanno producendo danni
forse irreversibili all’ecosistema. Si
stanno punendo la terra, le comunità
e le persone in modo quasi selvaggio.
E dopo tanto dolore, tanta morte e
distruzione, si sente il tanfo di ciò
che Basilio di Cesarea – uno dei primi
teologi della Chiesa – chiamava lo
“sterco del diavolo”. L’ambizione
sfrenata di denaro che domina.
Questo è lo “sterco del diavolo”. E il
servizio al bene comune passa in
secondo piano. Quando il capitale
diventa idolo e dirige le scelte degli
esseri umani, quando l’avidità di
denaro controlla l’intero sistema
socioeconomico, rovina la società,
condanna l’uomo, lo fa diventare uno
schiavo, distrugge la fraternità
interumana, spinge popolo contro
popolo e, come si vede, minaccia
anche questa nostra casa comune, la
sorella madre terra.



Non voglio dilungarmi a descrivere
gli effetti negativi di questa sottile
dittatura: voi li conoscete. E non
basta nemmeno segnalare le cause
strutturali del dramma sociale e
ambientale contemporaneo. Noi
soffriamo un certo eccesso
diagnostico che a volte ci porta a un
pessimismo parolaio o a crogiolarci
nel negativo. Vedendo la cronaca
nera di ogni giorno, siamo convinti
che si può fare nulla, ma solo
prendersi cura di sé e della piccola
cerchia della famiglia e degli affetti.

Cosa posso fare io, raccoglitore di
cartoni, frugatrice tra le cose,
raccattatore, riciclatrice, di fronte a
problemi così grandi, se appena
guadagno quel tanto per mangiare?
Cosa posso fare io artigiano,
venditore ambulante, trasportatore,
lavoratore escluso se non ho
nemmeno i diritti dei lavoratori?
Cosa posso fare io, contadina,
indigeno, pescatore che appena



appena posso resistere
all’asservimento delle grandi
imprese? Che cosa posso fare io dalla
mia borgata, dalla mia baracca, dal
mio quartiere, dalla mia fattoria
quando sono quotidianamente
discriminato ed emarginato? Che
cosa può fare questo studente, questo
giovane, questo militante, questo
missionario che calca quartieri e
luoghi con un cuore pieno di sogni,
ma quasi nessuna soluzione ai suoi
problemi? Potete fare molto. Potete
fare molto! Voi, i più umili, gli
sfruttati, i poveri e gli esclusi, potete
fare e fate molto. Oserei dire che il
futuro dell'umanità è in gran parte
nelle vostre mani, nella vostra
capacità di organizzare e
promuovere alternative creative
nella ricerca quotidiana delle “tre t”,
d’accordo? - lavoro, casa, terra - e
anche nella vostra partecipazione
attiva ai grandi processi di
cambiamento, cambiamenti
nazionali, cambiamenti regionali e



cambiamenti globali. Non
sminuitevi!

2. Voi siete seminatori di
cambiamento. Qui in Bolivia ho
sentito una frase che mi piace molto:
“processo di cambiamento”. Il
cambiamento concepito non come
qualcosa che un giorno arriverà
perché si è imposta questa o quella
scelta politica o perché si è instaurata
questa o quella struttura sociale.
Sappiamo dolorosamente che un
cambiamento di strutture che non
sia accompagnato da una sincera
conversione degli atteggiamenti e del
cuore finisce alla lunga o alla corta
per burocratizzarsi, corrompersi e
soccombere. Bisogna cambiare il
cuore. Per questo mi piace molto
l’immagine del processo, i processi,
dove la passione per il seminare, per
l’irrigare con calma ciò che gli altri
vedranno fiorire sostituisce l’ansia di
occupare tutti gli spazi di potere
disponibili e vedere risultati



immediati. La scelta è di generare
processi e non di occupare spazi.
Ognuno di noi non è che parte di un
tutto complesso e variegato che
interagisce nel tempo: gente che lotta
per un significato, per uno scopo, per
vivere con dignità, per “vivere bene”,
dignitosamente, in questo senso.

Voi, da parte dei movimenti popolari,
assumete i compiti di sempre,
motivati dall’amore fraterno che si
ribella contro l’ingiustizia sociale.
Quando guardiamo il volto di quelli
che soffrono, il volto del contadino
minacciato, del lavoratore escluso,
dell’indigeno oppresso, della famiglia
senza casa, del migrante
perseguitato, del giovane
disoccupato, del bambino sfruttato,
della madre che ha perso il figlio in
una sparatoria perché il quartiere è
stato preso dal traffico di droga, del
padre che ha perso la figlia perché è
stata sottoposta alla schiavitù;
quando ricordiamo quei “volti e



nomi” ci si stringono le viscere di
fronte a tanto dolore e ci
commuoviamo, tutti ci
commuoviamo. Perché “abbiamo
visto e udito” non la fredda statistica,
ma le ferite dell’umanità sofferente,
le nostre ferite, la nostra carne.
Questo è molto diverso dalla
teorizzazione astratta o
dall’indignazione elegante. Questo ci
tocca, ci commuove e cerchiamo
l’altro per muoverci insieme. Questa
emozione fatta azione comunitaria
non si comprende unicamente con la
ragione: ha un “più” di senso che solo
la gente capisce e che dà la propria
particolare mistica ai veri movimenti
popolari.

Voi vivete ogni giorno, impregnati,
nell’intrico della tempesta umana. Mi
avete parlato delle vostre cause, mi
avete reso partecipe delle vostre
lotte, già da Buenos Aires, e vi
ringrazio. Voi, cari fratelli, lavorate
molte volte nella dimensione piccola,



vicina, nella realtà ingiusta che vi è
imposta, eppure non vi rassegnate,
opponendo una resistenza attiva al
sistema idolatrico che esclude,
degrada e uccide. Vi ho visto lavorare
instancabilmente per la terra e
l’agricoltura contadina, per i vostri
territori e comunità, per la dignità
dell’economia popolare, per
l’integrazione urbana delle vostre
borgate e dei vostri insediamenti, per
l’autocostruzione di abitazioni e lo
sviluppo di infrastrutture di
quartiere, e in tante attività
comunitarie che tendono alla
riaffermazione di qualcosa di così
fondamentale e innegabilmente
necessario come il diritto alle “tre t”:
terra, casa e lavoro.

Questo attaccamento al quartiere,
alla terra, all’occupazione, al
sindacato, questo riconoscersi nel
volto dell’altro, questa vicinanza del
giorno per giorno, con le sue miserie
– perché ci sono, le abbiamo – e i suoi



eroismi quotidiani, è ciò che
permette di esercitare il mandato
dell’amore non partendo da idee o
concetti, bensì partendo dal genuino
incontro tra persone, perché
abbiamo bisogno di instaurare
questa cultura dell’incontro, perché
non si amano né i concetti né le idee,
nessuno ama un concetto, un’idea, si
amano le persone. Il darsi,
l’autentico darsi viene dall’amare
uomini e donne, bambini e anziani e
le comunità: volti, volti e nomi che
riempiono il cuore. Da quei semi di
speranza piantati pazientemente
nelle periferie dimenticate del
pianeta, da quei germogli di
tenerezza che lottano per
sopravvivere nel buio dell’esclusione,
cresceranno alberi grandi,
sorgeranno boschi fitti di speranza
per ossigenare questo mondo.

Vedo con gioia che lavorate nella
dimensione di prossimità,
prendendovi cura dei germogli; ma,



allo stesso tempo, con una
prospettiva più ampia, proteggendo
il bosco. Lavorate in una prospettiva
che non affronta solo la realtà
settoriale che ciascuno di voi
rappresenta e nella quale è
felicemente radicato, ma cercate
anche di risolvere alla radice i
problemi generali di povertà,
disuguaglianza ed esclusione.

Mi congratulo con voi per questo. E’
indispensabile che, insieme alla
rivendicazione dei vostri legittimi
diritti, i popoli e le loro
organizzazioni sociali costruiscano
un’alternativa umana alla
globalizzazione escludente. Voi siete
seminatori del cambiamento. Che
Dio vi conceda coraggio, gioia,
perseveranza e passione per
continuare la semina! Siate certi che
prima o poi vedremo i frutti. Ai
dirigenti chiedo: siate creativi e non
perdete mai il vostro attaccamento
alla prossimità, perché il padre della



menzogna sa usurpare nobili parole,
promuovere mode intellettuali e
adottare pose ideologiche, ma se voi
costruite su basi solide, sulle esigenze
reali e sull’esperienza viva dei vostri
fratelli, dei contadini e degli indigeni,
dei lavoratori esclusi e delle famiglie
emarginate, sicuramente non
sbaglierete.

La Chiesa non può e non deve essere
aliena da questo processo
nell’annunciare il Vangelo. Molti
sacerdoti e operatori pastorali
svolgono un compito enorme
accompagnando e promuovendo gli
esclusi di tutto il mondo, al fianco di
cooperative, sostenendo
l’imprenditorialità, costruendo
alloggi, lavorando con abnegazione
nel campo della salute, dello sport e
dell’educazione. Sono convinto che la
collaborazione rispettosa con i
movimenti popolari può potenziare
questi sforzi e rafforzare i processi di
cambiamento.



Teniamo sempre nel cuore la Vergine
Maria, umile ragazza di un piccolo
villaggio sperduto nella periferia di
un grande impero, una madre senza
tetto che seppe trasformare una
grotta per animali nella casa di Gesù
con un po’ di panni e una montagna
di tenerezza. Maria è un segno di
speranza per la gente che soffre le
doglie del parto fino a quando
germogli la giustizia. Prego la
Vergine Maria, così venerata dal
popolo boliviano, affinché faccia sì
che questo nostro Incontro sia lievito
di cambiamento.

3. Infine vorrei che pensassimo
insieme alcuni compiti importanti per
questo momento storico, perché
vogliamo un cambiamento positivo
per il bene di tutti i nostri fratelli e
sorelle, questo lo sappiamo.
Vogliamo un cambiamento che si
arricchisca con lo sforzo congiunto
dei governi, dei movimenti popolari
e delle altre forze sociali, ed anche



questo lo sappiamo. Ma non è così
facile da definire il contenuto del
cambiamento, si potrebbe dire il
programma sociale che rifletta
questo progetto di fraternità e di
giustizia che ci aspettiamo. Non è
facile definirlo. In tal senso, non
aspettatevi da questo Papa una
ricetta. Né il Papa né la Chiesa hanno
il monopolio della interpretazione
della realtà sociale né la proposta di
soluzioni ai problemi
contemporanei. Oserei dire che non
esiste una ricetta. La storia la
costruiscono le generazioni che si
succedono nel quadro di popoli che
camminano cercando la propria
strada e rispettando i valori che Dio
ha posto nel cuore.

Vorrei, tuttavia, proporretre grandi
compiti che richiedono l’appoggio
determinante dell’insieme di tutti i
movimenti popolari:



3.1. Il primo compito è quello di
mettere l’economia al servizio dei
popoli: gli esseri umani e la natura
non devono essere al servizio del
denaro. Diciamo NO a una economia
di esclusione e inequità in cui il
denaro domina invece di servire.
Questa economia uccide. Questa
economia è escludente. Questa
economia distrugge la Madre Terra.

L’economia non dovrebbe essere un
meccanismo di accumulazione, ma la
buona amministrazione della casa
comune. Ciò significa custodire
gelosamente la casa e distribuire
adeguatamente i beni tra tutti. Il suo
scopo non è solo assicurare il cibo o
un “decoroso sostentamento”. E
nemmeno, anche se sarebbe
comunque un grande passo avanti,
garantire l’accesso alle “tre t” per le
quali voi lottate. Un'economia
veramente comunitaria, direi una
economia di ispirazione cristiana,
deve garantire ai popoli dignità,



«prosperità senza escludere alcun
bene» (Giovanni XXIII, Lett. enc. 
Mater et Magistra [15 maggio 1961],
3: AAS 53 (1961), 402). Quest’ultima
frase la disse il Papa Giovanni XXIII
cinquant’anni fa. Gesù dice nel
Vangelo che a chi avrà dato
spontaneamente un bicchier d’acqua
a un assetato, ne sarà tenuto conto
nel Regno dei cieli. Ciò comporta le
“tre t”, ma anche l’accesso
all’istruzione, alla salute,
all’innovazione, alle manifestazioni
artistiche e culturali, alla
comunicazione, allo sport e alla
ricreazione. Un’economia giusta deve
creare le condizioni affinché ogni
persona possa godere di un’infanzia
senza privazioni, sviluppare i propri
talenti nella giovinezza, lavorare con
pieni diritti durante gli anni di
attività e accedere a una pensione
dignitosa nell’anzianità. Si tratta di
un’economia in cui l’essere umano,
in armonia con la natura, struttura
l’intero sistema di produzione e

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_15051961_mater.html


distribuzione affinché le capacità e le
esigenze di ciascuno trovino
espressione adeguata nella
dimensione sociale. Voi, e anche altri
popoli, riassumete questa
aspirazione in un modo semplice e
bello: “vivere bene” – che non è lo
stesso che “passarsela bene”.

Questa economia è non solo
auspicabile e necessaria, ma anche
possibile. Non è un’utopia o una
fantasia. È una prospettiva
estremamente realistica. Possiamo
farlo. Le risorse disponibili nel
mondo, frutto del lavoro
intergenerazionale dei popoli e dei
doni della creazione, sono più che
sufficienti per lo sviluppo integrale di
«ogni uomo e di tutto l’uomo» (Paolo
VI, Lett. enc. Populorum progressio
[26 marzo 1967], 14: AAS 59 (1967),
264). Il problema, invece, è un altro.
Esiste un sistema con altri obiettivi.
Un sistema che oltre ad accelerare in
modo irresponsabile i ritmi della

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


produzione, oltre ad incrementare
nell’industria e nell’agricoltura
metodi che danneggiano la Madre
Terra in nome della “produttività”,
continua a negare a miliardi di
fratelli i più elementari diritti
economici, sociali e culturali. Questo
sistema attenta al progetto di Gesù,
contro la Buona Notizia che ha
portato Gesù.

L’equa distribuzione dei frutti della
terra e del lavoro umano non è
semplice filantropia. E’ un dovere
morale. Per i cristiani, l’impegno è
ancora più forte: è un
comandamento. Si tratta di restituire
ai poveri e ai popoli ciò che
appartiene a loro. La destinazione
universale dei beni non è un
ornamento discorsivo della dottrina
sociale della Chiesa. E’ una realtà
antecedente alla proprietà privata.
La proprietà, in modo particolare
quando tocca le risorse naturali,
dev’essere sempre in funzione dei



bisogni dei popoli. E questi bisogni
non si limitano al consumo. Non
basta lasciare cadere alcune gocce
quando i poveri agitano questo
bicchiere che mai si versa da solo. I
piani di assistenza che servono a
certe emergenze dovrebbero essere
pensati solo come risposte
transitorie, occasionali. Non
potrebbero mai sostituire la vera
inclusione: quella che dà il lavoro
dignitoso, libero, creativo,
partecipativo e solidale.

In questo cammino, i movimenti
popolari hanno un ruolo essenziale,
non solo nell’esigere o nel reclamare,
ma fondamentalmente nel creare.
Voi siete poeti sociali: creatori di
lavoro, costruttori di case, produttori
di generi alimentari, soprattutto per
quanti sono scartati dal mercato
mondiale.

Ho conosciuto da vicino diverse
esperienze in cui i lavoratori riuniti



in cooperative e in altre forme di
organizzazione comunitaria sono
riusciti a creare un lavoro dove
c’erano solo scarti dell’economia
idolatrica. E ho visto che alcuni sono
qui. Le imprese recuperate, i
mercatini liberi e le cooperative di
raccoglitori di cartone sono esempi
di questa economia popolare che
emerge dall’esclusione e, a poco a
poco, con fatica e pazienza, assume
forme solidali che le danno dignità.
Come è diverso questo rispetto al
fatto che gli scartati dal mercato
formale siano sfruttati come schiavi!

I governi che assumono come
proprio il compito di mettere
l’economia al servizio della gente
devono promuovere il
rafforzamento, il miglioramento, il
coordinamento e l’espansione di
queste forme di economia popolare e
di produzione comunitaria. Ciò
implica migliorare i processi di
lavoro, provvedere infrastrutture



adeguate e garantire pieni diritti ai
lavoratori di questo settore
alternativo. Quando Stato e
organizzazioni sociali assumono
insieme la missione delle “tre t” si
attivano i principi di solidarietà e di
sussidiarietà che permettono la
costruzione del bene comune in una
democrazia piena e partecipativa.

3.2. Il secondo compito è quello di
unire i nostri popoli nel cammino
della pace e della giustizia.

I popoli del mondo vogliono essere
artefici del proprio destino. Vogliono
percorrere in pace la propria marcia
verso la giustizia. Non vogliono
tutele o ingerenze in cui il più forte
sottomette il più debole. Chiedono
che la loro cultura, la loro lingua, i
loro processi sociali e le loro
tradizioni religiose siano rispettati.
Nessun potere di fatto o costituito ha
il diritto di privare i paesi poveri del
pieno esercizio della propria



sovranità e, quando lo fanno,
vediamo nuove forme di
colonialismo che compromettono
seriamente le possibilità di pace e di
giustizia, perché «la pace si fonda
non solo sul rispetto dei diritti
dell’uomo, ma anche su quello dei
diritti dei popoli, in particolare il
diritto all’indipendenza» (Pontificio
Consiglio della Giustizia e della Pace, 
Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa, 157).

I popoli dell’America Latina hanno
partorito dolorosamente la propria
indipendenza politica e, da allora,
portano avanti quasi due secoli di
una storia drammatica e piena di
contraddizioni cercando di
conquistare la piena indipendenza.

In questi ultimi anni, dopo tante
incomprensioni, molti Paesi
dell’America Latina hanno visto
crescere la fraternità tra i loro
popoli. I governi della regione hanno

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html#d)%20Diritti%20dei%20popoli%20e%20delle%20Nazioni
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html#d)%20Diritti%20dei%20popoli%20e%20delle%20Nazioni
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html#d)%20Diritti%20dei%20popoli%20e%20delle%20Nazioni
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html#d)%20Diritti%20dei%20popoli%20e%20delle%20Nazioni


unito le forze per far rispettare la
propria sovranità, quella di ciascun
Paese e quella della regione nel suo
complesso, che in modo così bello,
come i nostri antichi padri, chiamano
la “Patria Grande”. Chiedo a voi,
fratelli e sorelle dei movimenti
popolari, di avere cura e di
accrescere questa unità. Mantenere
l’unità contro ogni tentativo di
divisione è necessario perché la
regione cresca in pace e giustizia.

Nonostante questi progressi, ci sono
ancora fattori che minano lo
sviluppo umano equo e limitano la
sovranità dei paesi della "Patria
Grande" e di altre regioni del
pianeta. Il nuovo colonialismo adotta
facce diverse. A volte, è il potere
anonimo dell’idolo denaro:
corporazioni, mutuanti, alcuni
trattati chiamati “di libero
commercio” e l’imposizione di mezzi
di “austerità” che aggiustano sempre
la cinta dei lavoratori e dei poveri.



Come Vescovi latino-americani lo
denunciamo molto chiaramente nel
Documento di Aparecida, quando
affermano che «le istituzioni
finanziarie e le imprese
transnazionali si rafforzano fino al
punto di subordinare le economie
locali, soprattutto indebolendo gli
Stati, che appaiono sempre più
incapaci di portare avanti progetti di
sviluppo per servire le loro
popolazioni» (V Conferenza Generale
dell’Episcopato Latinoamericano
[2007], Documento conclusivo, 66). In
altre occasioni, sotto il nobile
pretesto della lotta contro la
corruzione, il traffico di droga e il
terrorismo - gravi mali dei nostri
tempi che richiedono un intervento
internazionale coordinato - vediamo
che si impongono agli Stati misure
che hanno poco a che fare con la
soluzione di queste problematiche e
spesso peggiorano le cose.



Allo stesso modo, la concentrazione
monopolistica dei mezzi di
comunicazione che cerca di imporre
alienanti modelli di consumo e una
certa uniformità culturale è un altro
modalità adottata dal nuovo
colonialismo. Questo è il
colonialismo ideologico. Come
dicono i Vescovi dell’Africa, molte
volte si pretende di convertire i paesi
poveri in «pezzi di un meccanismo,
parti di un ingranaggio
gigantesco» (Giovanni Paolo II, Esort.
ap. Ecclesia in Africa [14 settembre
1995], 52: AAS 88 [1996], 32-33; cfr
Lett. enc. Sollicitudo rei socialis [30
dicembre 1987], 22: AAS 80 [1988],
539).

Occorre riconoscere che nessuno dei
gravi problemi dell’umanità può
essere risolto senza l’interazione tra
gli Stati e i popoli a livello
internazionale. Ogni atto di ampia
portata compiuto in una parte del
pianeta si ripercuote nel tutto in

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_14091995_ecclesia-in-africa.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html


termini economici, ecologici, sociali e
culturali. Persino il crimine e la
violenza si sono globalizzati.
Pertanto nessun governo può agire al
di fuori di una responsabilità
comune. Se vogliamo davvero un
cambiamento positivo, dobbiamo
accettare umilmente la nostra
interdipendenza, cioè la nostra sana
interdipendenza. Ma interazione non
è sinonimo di imposizione, non è
subordinazione di alcuni in funzione
degli interessi di altri. Il
colonialismo, vecchio e nuovo, che
riduce i paesi poveri a semplici
fornitori di materie prime e
manodopera a basso costo, genera
violenza, povertà, migrazioni forzate
e tutti i mali che abbiamo sotto gli
occhi... proprio perché mettendo la
periferia in funzione del centro le si
nega il diritto ad uno sviluppo
integrale. E questo, fratelli, è
inequità, e l’inequità genera violenza
che nessuna polizia, militari o servizi
segreti sono in grado di fermare.



Diciamo NO, dunque, a vecchie e
nuove forme di colonialismo.
Diciamo SÌ all’incontro tra popoli e
culture. Beati coloro che lavorano
per la pace.

Qui voglio soffermarmi su una
questione importante. Perché
qualcuno potrà dire, a buon diritto,
“quando il Papa parla di
colonialismo dimentica certe azioni
della Chiesa”. Vi dico, a malincuore:
si sono commessi molti e gravi
peccati contro i popoli originari
dell’America in nome di Dio. Lo
hanno riconosciuto i miei
predecessori, lo ha detto il CELAM, il
Consiglio Episcopale
Latinoamericano, e lo voglio dire
anch’io. Come san Giovanni Paolo II,
chiedo che la Chiesa «si inginocchi
dinanzi a Dio ed implori il perdono
per i peccati passati e presenti dei
suoi figli» (Bolla Incarnationis
mysterium [29 novembre 1998], 11: 
AAS 91 [1999], 140). E desidero dirvi,

https://www.vatican.va/jubilee_2000/docs/documents/hf_jp-ii_doc_30111998_bolla-jubilee_it.html
https://www.vatican.va/jubilee_2000/docs/documents/hf_jp-ii_doc_30111998_bolla-jubilee_it.html


vorrei essere molto chiaro, come lo
era san Giovanni Paolo II: chiedo
umilmente perdono, non solo per le
offese della propria Chiesa, ma per i
crimini contro le popolazioni
indigene durante la cosiddetta
conquista dell’America. E insieme a
questa richiesta di perdono, per
essere giusti, chiedo anche che
ricordiamo migliaia di sacerdoti e
vescovi, che opposero fortemente
alla logica della spada con la forza
della Croce. Ci fu peccato, ci fu
peccato e abbondante, ma non
abbiamo chiesto perdono, e per
questo chiediamo perdono, e chiedo
perdono, però là, dove ci fu il
peccato, dove ci fu abbondante
peccato, sovrabbondò la grazia
mediante questi uomini che difesero
la giustizia dei popoli originari.

Chiedo anche a tutti voi, credenti e
non credenti, di ricordarvi di tanti
vescovi, sacerdoti e laici che hanno
predicato e predicano la Buona



Notizia di Gesù con coraggio e
mansuetudine, rispetto e in pace - ho
detto vescovi, sacerdoti e laici; non
mi voglio dimenticare delle suore,
che anonimamente percorrono i
nostri quartieri poveri portando un
messaggio di pace e di bene -, che nel
loro passaggio per questa vita hanno
lasciato commoventi opere di
promozione umana e di amore,
molte volte a fianco delle popolazioni
indigene o accompagnando i
movimenti popolari anche fino al
martirio. La Chiesa, i suoi figli e
figlie, sono una parte dell’identità dei
popoli dell’America Latina. Identità
che, sia qui che in altri Paesi, alcuni
poteri sono determinati a cancellare,
talvolta perché la nostra fede è
rivoluzionaria, perché la nostra fede
sfida la tirannia dell’idolo denaro.
Oggi vediamo con orrore come il
Medio Oriente e in altre parti del
mondo si perseguitano, si torturano,
si assassinano molti nostri fratelli a
causa della loro fede in Gesù.



Dobbiamo denunciare anche questo:
in questa terza guerra mondiale “a
rate” che stiamo vivendo, c’è una
sorta – forzo il termine – di genocidio
in corso che deve fermarsi.

Ai fratelli e alle sorelle del
movimento indigeno
latinoamericano, lasciatemi
esprimere il mio più profondo affetto
e congratularmi per la ricerca
dell’unione dei loro popoli e delle
culture; unione che a me piace
chiamare “poliedro”: una forma di
convivenza in cui le parti
mantengono la loro identità
costruendo insieme una pluralità
che, non mette in pericolo, bensì
rafforza l’unità. La loro ricerca di
questo multiculturalismo, che
combina la riaffermazione dei diritti
dei popoli originari con il rispetto
dell’integrità territoriale degli Stati,
ci arricchisce e ci rafforza tutti.



3.3. Il terzo compito, forse il più
importante che dobbiamo assumere
oggi, è quello di difendere la Madre
Terra.

La casa comune di tutti noi viene
saccheggiata, devastata, umiliata
impunemente. La codardia nel
difenderla è un peccato grave.
Vediamo con delusione crescente che
si succedono uno dopo l’altro vertici
internazionali senza nessun risultato
importante. C’è un chiaro, preciso e
improrogabile imperativo etico ad
agire che non viene soddisfatto. Non
si può consentire che certi interessi –
che sono globali, ma non universali –
si impongano, sottomettano gli Stati e
le organizzazioni internazionali e
continuino a distruggere il creato. I
popoli e i loro movimenti sono
chiamati a far sentire la propria
voce, a mobilitarsi, ad esigere –
pacificamente ma tenacemente –
l’adozione urgente di misure
appropriate. Vi chiedo, in nome di



Dio, di difendere la Madre Terra. Su
questo argomento mi sono
debitamente espresso nella Lettera
enciclica Laudato si', che credo vi
sarà consegnata alla fine.

4. Per terminare, vorrei dire ancora
una volta: il futuro dell’umanità non
è solo nelle mani dei grandi leader,
delle grandi potenze e delle élite. E'
soprattutto nelle mani dei popoli;
nella loro capacità di organizzarsi ed
anche nelle loro mani che irrigano,
con umiltà e convinzione, questo
processo di cambiamento. Io vi
accompagno. E ciascuno, ripetiamo
insieme dal cuore: nessuna famiglia
senza casa, nessun contadino senza
terra, nessun lavoratore senza diritti,
nessun popolo senza sovranità,
nessuna persona senza dignità,
nessun bambino senza infanzia,
nessun giovane senza opportunità,
nessun anziano senza una venerabile
vecchiaia. Proseguite nella vostra
lotta e, per favore, abbiate molta

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


cura della Madre Terra. Credetemi,
sono sincero, lo dico dal cuore: prego
per voi, prego con voi e desidero
chiedere a Dio nostro Padre di
accompagnarvi e di benedirvi, che vi
colmi del suo amore e vi difenda nel
cammino, dandovi
abbondantemente quella forza che ci
fa stare in piedi: quella forza è la
speranza. E una cosa importante: la
speranza non delude! E, per favore,
vi chiedo di pregare per me. E se
qualcuno di voi non può pregare, con
tutto rispetto, gli chiedo che mi pensi
bene e mi mandi “buona onda”.
Grazie!

INCONTRO CON IL CLERO, I
RELIGIOSI, LE RELIGIOSE E I
SEMINARISTI

Santuario Nazionale Mariano “El
Quinche”, Ecuador

Mercoledì, 8 luglio 2015

Cari fratelli e sorelle,



porto ai piedi di Nostra Signora del
Quinche quanto vissuto in questi
giorni della mia visita; desidero
affidare al suo cuore gli anziani e gli
infermi, con i quali ho condiviso un
momento presso la casa delle Sorelle
della Carità, e anche tutti gli altri
incontri che ho avuto in precedenza.
Li lascio nel cuore di Maria, ma li
deposito anche nei cuori di voi
sacerdoti, religiosi e religiose,
seminaristi, affinché, chiamati a
lavorare nella vigna del Signore,
siate custodi di tutto quanto questo
popolo dell’Ecuador vive, soffre e
gioisce.

Ringrazio Mons. Lazzari, il Padre
Mina e la sorella Sandoval per le loro
parole, che mi danno lo sunto per
condividere con tutti voi alcune cose
nella comune sollecitudine per il
Popolo di Dio.

Nel Vangelo, il Signore ci invita ad
accogliere la missione senza porre



condizioni. È un messaggio
importante che non è bene
dimenticare e che, in questo
Santuario dedicato alla Vergine della
Presentazione, risuona con un
accento particolare. Maria è un
esempio di discepola per noi che,
come lei, abbiamo ricevuto una
vocazione. La sua risposata
fiduciosa: «Avvenga per me secondo
la tua Parola» (Lc 1,38), ci ricorda le
sue parole alle nozze di Cana:
«Qualsiasi cosa vi dica fatela» (Gv
2,5). Il suo esempio è un invito a
servire come lei.

Nella Presentazione della Vergine
possiamo trovare alcuni
suggerimenti per la chiamata di
ognuno di noi. La Vergine Bambina è
stata un dono di Dio per i suoi
genitori e per tutto il popolo che
aspettava la liberazione. È un fatto
che si ripete frequentemente nella
Scrittura: Dio risponde al grido del
suo popolo, inviando un bambino,



debole, destinato a portare la
salvezza e che, allo stesso tempo,
rinnova la speranza dei genitori
anziani. La parola di Dio ci dice che
nella storia di Israele i giudici, i
profeti, i re sono un dono del Signore
per far giungere la sua tenerezza e la
sua misericordia al suo popolo. Sono
segno della gratuità di Dio: è Lui che
li ha eletti, scelti e inviati. Questo ci
libera dall’autoreferenzialità, ci fa
comprendere che non ci
apparteniamo più, che la nostra
vocazione ci chiede di rinunciare ad
ogni egoismo, ad ogni ricerca di
guadagno materiale o di
compensazione affettiva, come ci ha
detto il Vangelo. Non siamo
mercenari, ma servitori; non siamo
venuti per essere serviti, ma per
servire e lo facciamo con pieno
distacco, senza bastone e senza
bisaccia.

Alcune tradizioni concernenti il titolo
di Nostra Signora del Quinche ci



dicono che Diego de Robles realizzò
l’immagine su incarico degli indigeni
Lumbicí. Diego non lo faceva per
devozione, lo faceva per un beneficio
economico. Dato che non poterono
pagarlo, la portò a Oyacachi e la
barattò per delle tavole di cedro.
Diego inoltre non accolse la richiesta
di quella gente di fare anche un
altare all’immagine, finché, cadendo
da cavallo, si trovò in pericolo e sentì
la protezione della Vergine. Ritornò
al villaggio e fece il piedistallo
dell’immagine. Anche ciascuno di noi
ha fatto l’esperienza di un Dio che ci
viene incontro all’incrocio, che nella
nostra condizione di persone cadute,
abbattute, ci chiama. Che la
vanagloria e la mondanità non ci
facciano dimenticare da dove Dio ci
ha riscattati!, che Maria del Quinche
ci faccia scendere dalle nostre
ambizioni, dai nostri interessi
egoistici, dalle eccessive attenzioni
verso noi stessi!



L’«autorità» che gli apostoli ricevono
da Gesù non è per il loro vantaggio: i
nostri doni sono destinati a
rinnovare e edificare la Chiesa. Non
rifiutate di condividere, non fate
resistenza a dare, non rinchiudetevi
nella comodità, siate sorgenti che
tracimano e rinfrescano,
specialmente gli oppressi dal
peccato, dalla delusione, dal rancore
(cfr Esort. ap. Evangelii gaudium,
272).

Il secondo punto che mi richiama la
Presentazione della Vergine è la
perseveranza. Nella suggestiva
iconografia mariana di questa festa,
la Vergine Bambina si allontana dai
suoi genitori salendo la scalinata del
tempio. Maria non guarda indietro e,
con chiaro riferimento al monito
evangelico, cammina decisa in
avanti. Anche noi, come i discepoli
nel Vangelo, ci mettiamo in cammino
per portare ad ogni popolo e luogo la
Buona Notizia di Gesù. Perseveranza

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_piacere_spirituale_di_essere_popolo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_piacere_spirituale_di_essere_popolo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_piacere_spirituale_di_essere_popolo


nella missione significa non andare
girando di casa in casa, cercando
dove ci trattino meglio, dove ci siano
più mezzi e comodità. Richiede di
unire la nostra sorte a quella di Gesù
sino alla fine. Alcune relazioni delle
apparizioni della Vergine del
Quinche ci dicono che una “signora
con un bambino in braccio” visitò
per alcuni pomeriggi di seguito gli
indigeni di Oyacachi quando questi
cercavano rifugio dagli assalti degli
orsi. Varie volte Maria andò incontro
ai suoi figli; loro non le credevano,
dubitavano di questa signora, però
restarono ammirati dalla sua
perseveranza nel ritornare ogni
pomeriggio al calar del sole.
Perseverare, anche se ci respingono,
anche se viene la notte e crescono lo
smarrimento e i pericoli. Perseverare
in questo sforzo, sapendo che non
siamo soli, che è il Popolo Santo di
Dio che cammina.



In qualche modo, nell’immagine
della Vergine bambina che sale al
Tempio, possiamo vedere la Chiesa
che accompagna il discepolo
missionario. Insieme a lei ci sono i
suoi genitori, che le hanno trasmesso
la memoria della fede e ora
generosamente la offrono al Signore
perché possa continuare la sua
strada; c’è la sua comunità
rappresentata nel “seguito delle
vergini”, nelle “sue compagne”, con
le lampade accese (cfr Sal 44,15) e
nelle quali i Padri della Chiesa
vedono una profezia di tutti quelli
che, imitando Maria, cercano con
sincerità di essere amici di Dio, e ci
sono i sacerdoti che la aspettano per
riceverla e che ci ricordano che nella
Chiesa i pastori hanno la
responsabilità di accogliere con
tenerezza e di aiutare a discernere
ogni spirito e ogni chiamata.

Camminiamo uniti, sostenendoci gli
uni gli altri, e chiediamo con umiltà il



dono della perseveranza nel suo
servizio.

Nostra Signora del Quinche è stata
occasione di incontro, di comunione,
per questo luogo che dai tempi
dell’Impero Inca si era costituito
come un insediamento multietnico.
Com’è bello quando la Chiesa
persevera nel suo sforzo per essere
casa e scuola di comunione, quando
generiamo quello che mi piace
definire la cultura dell’incontro!

L’immagine della Presentazione ci
dice che, una volta benedetta dai
sacerdoti, la Vergine bambina si
sedette sui gradini dell’altare e poi,
alzatasi in piedi, danzò. Penso alla
gioia che si esprime nelle immagini
del banchetto di nozze, degli amici
dello sposo, della sposa adornata con
i suoi gioielli. È la gioia di chi ha
scoperto un tesoro e ha lasciato tutto
per averlo. Incontrare il Signore,
vivere nella sua casa, partecipare



alla sua intimità, impegna
all’annuncio del Regno e a portare la
salvezza a tutti. Attraversare le soglie
del Tempio esige di trasformarci
come Maria in templi del Signore e
metterci in cammino per portarlo ai
fratelli. La Vergine, come prima
discepola missionaria, dopo
l’annuncio dell’Angelo, partì senza
indugio verso un villaggio della
Giudea, per condividere questa
immensa esultanza, la stessa che fece
sussultare san Giovanni Battista nel
grembo di sua madre. Chi ascolta la
sua voce “sussulta di gioia” e diventa
a sua volta predicatore della sua
gioia. La gioia di evangelizzare
muove la Chiesa, la fa uscire, come
Maria.

Anche se sono molte le ragioni che si
considerano per il trasferimento del
santuario da Oyacachi a questo
luogo, mi fermo su una in
particolare: “Qui è ed è stato più
accessibile, è più comodo e vicino a



tutti”. Così ha inteso l’Arcivescovo di
Quito, Fra Luis López de Solís,
quando ordinò di edificare un
Santuario capace di convocare e
accogliere tutti. Una Chiesa in uscita
è una Chiesa che si avvicina, che si
adatta per non essere distante, che
esce dalla sua comodità e ha il
coraggio di raggiungere tutte le
periferie che hanno bisogno della
luce del Vangelo (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 20).

Ritorneremo ora alle nostre
responsabilità, interpellati dal santo
Popolo che ci è stato affidato. Tra
queste, non dimentichiamo di aver
cura, di animare e di educare la
devozione popolare che si tocca con
mano in questo Santuario ed è tanto
diffusa in molti Paesi
latinoamericani. Il popolo fedele ha
saputo esprimere la fede col proprio
linguaggio, manifestare i suoi più
profondi sentimenti di dolore,
dubbio, gioia, fallimento, gratitudine

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita


con diverse forme di pietà:
processioni, veglie, fiori, canti che si
trasformano in una magnifica
espressione di fiducia nel Signore e
di amore a sua Madre, che è anche la
nostra.

A Quinche, la storia degli uomini e la
storia di Dio confluiscono nella storia
di una donna, Maria. E in una casa,
la nostra casa, la sorella madre terra.
Le tradizioni di questo titolo evocano
i cedri, gli orsi, la fenditura nella
roccia che qui è stata la prima casa
della Madre di Dio. Ci parlano del
passato di uccelli che avevano
attorniato il luogo, e dell’oggi dei
fiori che adornano i dintorni. Le
origini di questa devozione ci
portano in tempi quando era più
semplice «la serena armonia con il
creato […] per contemplare il
Creatore, che vive tra di noi e in ciò
ci circonda, e la cui presenza non
deve essere costruita» (Enc. Laudato
si’, 225), ma che ci si rivela nel

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#225.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#225.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#225.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#225.


mondo creato, nel suo Figlio amato,
nell’Eucaristia che permette ai
cristiani di sentirsi membra vive
della Chiesa e di partecipare
attivamente alla sua missione (cfr 
Documento di Aparecida, 264), in
Nostra Signora del Quinche, che
accompagnò da qui gli albori del
primo annuncio della fede ai popoli
indigeni. A lei affidiamo la nostra
vocazione; che renda ciascuno di noi
dono per il nostro popolo, che ci dia
la perseveranza nell’impegno e
nell’entusiasmo di uscire a portare il
Vangelo di suo figlio Gesù – uniti ai
nostri pastori – fino ai confini, fino
alle periferie del nostro caro
Ecuador.

INCONTRO CON IL MONDO DELLA
SCUOLA E DELL'UNIVERSITÀ

Pontificia Università Cattolica
dell’Ecuador, Quito

Martedì, 7 luglio 2015



Provo una grande gioia nel trovarmi
questo pomeriggio insieme a voi in
questa Pontificia Università
dell’Ecuador, che da quasi
settant’anni realizza e attualizza la
fruttuosa missione educatrice della
Chiesa al servizio degli uomini e
delle donne della Nazione. Vi
ringrazio per le gentili parole con cui
mi avete accolto e mi avete trasmesso
le inquietudini e le speranze che
sorgono in voi davanti alla sfida,
personale e sociale, dell’educazione.
Ma vedo che ci sono alcuni nuvoloni
all’orizzonte, spero che non venga la
tempesta, non più di una pioggerella.

Nel Vangelo abbiamo ascoltato come
Gesù, il Maestro, insegnava alla folla
e al piccolo gruppo dei discepoli,
adeguandosi alla loro capacità di
comprensione. Lo faceva con
parabole, come quella del seminatore
(Lc 8,4-15). Il Signore è stato sempre
“plastico” nel modo di insegnare. In
modo che tutti potessero capire. Gesù



non cercava di “sdottorare”. Al
contrario, vuole arrivare al cuore
dell’uomo, al suo ingegno, alla sua
vita, affinché questa dia frutto.

La parabola del seminatore ci parla
di coltivare. Ci indica i tipi di terreno,
i tipi di semina, i tipi di frutto e la
relazione che tra essi si crea. Già
dalla Genesi, Dio sussurra all’uomo
questo invito: coltivare e custodire
(cfr Gen 2,15).

Non gli dà solamente la vita, gli dà la
terra, il creato. Non gli dà solamente
una compagna e infinite possibilità.
Gli fa anche un invito, gli dà una
missione. Lo invita a far parte della
sua opera creatrice e gli dice: coltiva!
Ti do le sementi, ti do la terra,
l’acqua, il sole, ti do le tue mani e
quelle dei tuoi fratelli. Ecco, è anche
tuo. E’ un regalo, è un dono, è
un’offerta. Non è qualcosa di
acquistato, non è qualcosa che si
compra. Ci precede e ci succederà.



E’ un dono dato da Dio affinché con
Lui possiamo farlo nostro. Dio non
vuole un creato per sé, per guardare
sé stesso. Tutto al contrario. Il creato
è un dono che dev’essere condiviso.
E’ lo spazio che Dio ci dà per
costruire con noi, per costruire un
“noi”. Il mondo, la storia, il tempo, è
il luogo dove andiamo a costruire il
noi con Dio, il noi con gli altri, il noi
con la terra. La nostra vita nasconde
sempre questo invito, un invito più o
meno consapevole, che permane
sempre.

Notiamo però una particolarità. Nel
racconto della Genesi, insieme alla
parola “coltivare”, immediatamente
ne dice un’altra: “custodire”, avere
cura. Una si comprende a partire
dall’altra. Una mano va verso l’altra.
Non coltiva chi non ha cura e non ha
cura chi non coltiva.

Non solo siamo invitati ad essere
parte dell’opera creatrice



coltivandola, facendola crescere,
sviluppandola, ma siamo anche
invitati ad averne cura, a
proteggerla, custodirla. Oggi questo
invito si impone a noi con forza. Non
come una semplice
raccomandazione, ma come
un’esigenza che nasce «per il male
che le provochiamo, a causa dell’uso
irresponsabile e dell’abuso dei beni
che Dio ha posto in lei. Siamo
cresciuti pensando che eravamo suoi
proprietari e dominatori, autorizzati
a saccheggiarla…per questo, fra i
poveri più abbandonati e maltrattati,
c’è la nostra oppressa e devastata
terra» (Enc. Laudato si’, 2).

Esiste una relazione fra la nostra vita
e quella della nostra madre terra. Fra
la nostra esistenza e il dono che Dio
ci ha dato. «L’ambiente umano e
l’ambiente naturale si degradano
insieme, e non potremo affrontare
adeguatamente il degrado
ambientale, se non prestiamo

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#2.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#2.


attenzione alle cause che hanno
attinenza con il degrado umano e
sociale» (ibid., 48). Però così come
diciamo “si degradano”, allo stesso
modo possiamo dire “si sostengono e
si possono trasfigurare”. E’ una
relazione che custodisce una
possibilità, tanto di apertura, di
trasformazione, di vita, quanto di
distruzione e di morte.

Una cosa è certa: non possiamo
continuare a girare le spalle alla
nostra realtà, ai nostri fratelli, alla
nostra madre terra. Non ci è
consentito ignorare quello che sta
succedendo attorno a noi come se
determinate situazioni non
esistessero o non avessero nulla a
che vedere con la nostra realtà. Non
ci è lecito, di più, non è umano
entrare nel gioco della cultura dello
scarto.

Ancora una volta, si ripete con forza
questa domanda di Dio a Caino:

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#48.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#48.


“Dov’è tuo fratello?”. Io mi chiedo se
la nostra risposta continuerà ad
essere: “Sono forse io il custode di
mio fratello?” (Gen 4,9).

Io vivo a Roma, e d’inverno fa
freddo. Succede che molto vicino al
Vaticano si trovi, al mattino, un
anziano morto di freddo. Non fa
notizia in nessun giornale, in
nessuna cronaca. Un povero che
muore di freddo e di fame oggi non
fa notizia, però se le borse delle
principali capitali del mondo
scendono di due o tre punti si monta
un grande scandalo mondiale. Io mi
domando: Dov’è tuo fratello? E vi
chiedo di farvi ancora, ciascuno,
questa domanda, e di farla
all’Università, alla vostra Università
Cattolica: Dov’è tuo fratello?

In questo contesto universitario
sarebbe bello interrogarci sulla
nostra educazione di fronte a questa
terra che grida verso il cielo.



Le nostre scuole sono un vivaio, una
possibilità, terra fertile per curare,
stimolare e proteggere. Terra fertile
assetata di vita.

Mi chiedo insieme con voi educatori:
vegliate sui vostri studenti aiutandoli
a sviluppare uno spirito critico, uno
spirito libero, in grado di prendersi
cura del mondo d’oggi? Uno spirito
che sia in grado di trovare nuove
risposte alle molte sfide che la società
oggi pone all’umanità? Siete in grado
di incoraggiarli a non ignorare la
realtà che li circonda? A non
ignorare ciò che succede intorno?
Siete capaci di stimolarli a questo? A
questo scopo bisogna farli uscire
dall’aula, la loro mente bisogna che
esca dall’aula, il loro cuore bisogna
che esca dall’aula. Come entra nei
diversi programmi universitari o
nelle diverse aree di lavoro
educativo la vita intorno a noi con le
sue domande, i suoi interrogativi, le
sue questioni? Come generiamo e



accompagniamo il dibattito
costruttivo, che nasce dal dialogo in
vista di un mondo più umano? Il
dialogo, quella parola-ponte, quella
parola che crea ponti.

E c’è una riflessione che ci coinvolge
tutti: le famiglie, le scuole, i docenti:
come possiamo aiutare i nostri
giovani a non identificare il diploma
universitario come un sinonimo di 
statuspiù elevato, sinonimo di soldi,
di prestigio sociale. Non sono
sinonimi. Come li aiutiamo a
identificare questa preparazione
come un segno di maggiore
responsabilità per i problemi di oggi,
rispetto alla cura dei più poveri,
rispetto alla salvaguardia
dell’ambiente.

E voi, cari giovani che siete qui,
presente e futuro dell’Ecuador, siete
quelli che dovete fare chiasso. Con
voi, che siete seme di trasformazione
di questa società, vorrei chiedermi:



sapete che questo tempo di studio,
non è solo un diritto, ma anche un
privilegio che voi avete? Quanti
amici, conoscenti o sconosciuti,
vorrebbero un posto in questo luogo
e per diverse circostanze non lo
hanno avuto? In quale misura il
nostro studio ci aiuta e ci porta a
solidarizzare con loro? Fatevi queste
domande, cari giovani.

Le comunità educative hanno un
ruolo vitale, un ruolo essenziale nella
costruzione della cittadinanza e della
cultura. Attenzione: non basta fare
analisi, descrivere la realtà; è
necessario dar vita ad ambiti, a
luoghi di ricerca vera e propria, a
dibattiti che generino alternative ai
problemi esistenti, specialmente oggi,
che è necessario andare al concreto.

Di fronte alla globalizzazione del
paradigma tecnocratico che tende a
credere«che ogni acquisto di potenza
sia semplicemente progresso,



accrescimento di sicurezza, di utilità,
di benessere, di forza vitale e di
pienezza di valori, come se la realtà,
il bene e la verità sbocciassero
spontaneamente dal potere stesso
della tecnologia e
dell’economia» (Enc. Laudato si’,
105), oggi a voi, a me, a tutti, ci viene
chiesto che con urgenza ci
affrettiamo a pensare, a cercare, a
discutere sulla nostra situazione
attuale – e dico urgenza –; che ci
incoraggiamo a pensare su quale tipo
di cultura vogliamo o pretendiamo
non solo per noi ma per i nostri figli
e i nostri nipoti. Questa terra
l’abbiamo ricevuta in eredità, come
un dono, come un regalo. Faremmo
bene a chiederci: come la vogliamo
lasciare? Quali indicazioni vogliamo
imprimere all'esistenza? «A che
scopo passiamo da questo mondo?
Per quale fine siamo venuti in questa
vita? Per che scopo lavoriamo e
lottiamo?» (ibid., 160), perché
studiamo?

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#105.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#105.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#105.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#160.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#160.


Le iniziative individuali sono sempre
buone e fondamentali, ma ci viene
chiesto di fare un ulteriore passo
avanti: ci incoraggiano a guardare la
realtà in modo organico e non
frammentario; a porci domande che
includono tutti noi, dal momento che
tutti «sono relazionati tra loro» (ibid.,
138). Non c’è diritto all’esclusione.

Come Università, come istituzioni
educative, come docenti e studenti, la
vita ci sfida a rispondere a queste
due domande: perché questa terra ha
bisogno di noi? Dov’è tuo fratello?

Lo Spirito Santo ci ispiri e ci
accompagni, perché Egli ci ha
chiamato, ci ha invitato, ci ha dato
l’opportunità e, al tempo stesso, la
responsabilità di dare il meglio di
noi. Ci dia la forza e la luce di cui
abbiamo bisogno. È lo stesso Spirito
che il primo giorno della creazione
aleggiava sulle acque cercando di
trasformare, cercando di dare la vita.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#138.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#138.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#138.


È lo stesso Spirito che ha dato ai
discepoli la forza della Pentecoste. È
lo stesso Spirito che non ci
abbandona e diventa un tutt’uno con
noi per trovare nuovi modi di vita.
Che sia Lui il nostro compagno e
maestro di viaggio. Grazie!

SANTA MESSA PER LE FAMIGLIE

OMELIA DEL SANTO PADRE

Parque de los Samanes, Guayaquil
(Ecuador)

Lunedì, 6 luglio 2015

Il brano del Vangelo che abbiamo ora
ascoltato (Gv 2,1-11) rappresenta il
primo segno prodigioso che si
realizza nella narrazione del Vangelo
di Giovanni. La preoccupazione di
Maria, divenuta supplica a Gesù:
“Non hanno più vino” – Gli dice –, e il
riferimento a “l’ora” si
comprenderanno dopo, nei racconti
della Passione.



Ed è bene che sia così, perché questo
ci permette di scorgere l’ansia di
Gesù di insegnare, accompagnare,
guarire e rallegrare a partire da
quell’appello di sua madre: “Non
hanno più vino”.

Le nozze di Cana si rinnovano in
ogni generazione, in ogni famiglia, in
ognuno di noi e nei nostri sforzi
perché il nostro cuore riesca a
trovare stabilità in amori duraturi, in
amori fecondi, in amori gioiosi.
Facciamo spazio a Maria, “la madre”,
come afferma l’Evangelista. E
facciamo ora insieme a lei l’itinerario
di Cana.

Maria è attenta, è attenta in quelle
nozze già iniziate, è sollecita verso le
necessità degli sposi. Non si isola in
sé stessa, centrata nel proprio
mondo, al contrario, l’amore la fa
“essere verso” gli altri. Nemmeno
cerca le amiche per commentando
quello che sta succedendo e criticare



la cattiva preparazione delle nozze. E
perché sta attenta, con la sua
discrezione, si rende conto che
manca il vino. Il vino è segno di
gioia, di amore, di abbondanza.
Quanti adolescenti e giovani
percepiscono che nelle loro case
ormai da tempo non c’è più di quel
vino! Quante donne sole e rattristate
si domandano quando l’amore se n’è
andato, quando l’amore è colato via
dalla loro vita! Quanti anziani si
sentono lasciati fuori dalle feste delle
loro famiglie, abbandonati in un
angolo e ormai senza il nutrimento
dell’amore quotidiano dei loro figli,
dei loro nipoti, pronipoti! La
mancanza di quel vino può essere
anche la conseguenza della
mancanza di lavoro, delle malattie,
delle situazioni problematiche che le
nostre famiglie in tutto il mondo
attraversano. Maria non è una
madre che “pretende”, nemmeno è
una suocera che vigila per divertirsi
delle nostre inesperienze, dei nostri



errori o delle disattenzioni. Maria,
semplicemente, è madre! È presente,
attenta e premurosa. E’ bello
ascoltare questo: Maria è Madre.
Provate a dirlo tutti insieme con me?
Forza: Maria è Madre! Ancora: Maria
è Madre! Ancora: Maria è Madre!

Maria però, in quel momento in cui
si accorge che manca il vino, si
rivolge con fiducia a Gesù. Questo
significa cheMaria prega. Non va dal
maggiordomo, ma presenta
direttamente la difficoltà degli sposi
a suo Figlio. La risposta che riceve
sembra scoraggiante: «Che ho da fare
con te, o donna? Non è ancora giunta
la mia ora».(v. 4). Ma intanto lei ha
posto il problema nelle mani di Dio.
La sua premura per le necessità degli
altri anticipa “l’ora” di Dio. E Maria è
parte di quell’ora, dal presepe fino
alla croce. Lei, che seppe
«trasformare una grotta per animali
nella casa di Gesù, con alcune povere
fasce e una montagna di



tenerezza» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 286), e ci ricevette come
figli quando una spada le trafiggeva
il cuore. Ella ci insegna a porre le
nostre famiglie nelle mani di Dio; ci
insegna a pregare, alimentando la
speranza che ci indica che le nostre
preoccupazioni sono anche
preoccupazioni di Dio.

E pregare ci fa sempre uscire dal
recinto delle nostre preoccupazioni,
ci fa andare oltre quello che ci fa
soffrire, quello che ci agita o che ci
manca, e ci aiuta a metterci nei
panni degli altri. La famiglia è una
scuola dove il pregare ci ricorda
anche che c’è un “noi”, che esiste un
prossimo vicino, evidente, che vive
sotto lo stesso tetto, che condivide
con noi la vita e ha delle necessità.

E, alla fine, Maria agisce. Le parole:
“Fate quello che vi dirà” (v. 5), rivolte
a quelli che servivano, sono un invito
rivolto anche a noi, a metterci a

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_dono_di_Ges%C3%B9_al_suo_popolo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_dono_di_Ges%C3%B9_al_suo_popolo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_dono_di_Ges%C3%B9_al_suo_popolo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_dono_di_Ges%C3%B9_al_suo_popolo


disposizione di Gesù, che è venuto
per servire e non per essere servito.
Il servizio è il criterio del vero
amore. Chi ama serve, si mette al
servizio degli altri. E questo si
impara specialmente nella famiglia,
dove ci facciamo per amore servitori
gli uni degli altri. In seno alla
famiglia, nessuno è escluso, tutti
valgono lo stesso. Mi ricordo che una
volta chiesero a mia mamma quale
dei suoi cinque figli – perché noi
siamo cinque fratelli – quale dei suoi
cinque figli amava di più. E lei disse
[mostra la mano]: “Come le dita, se
mi pungono questo mi fa male lo
stesso come se mi pungono questo”.
Una madre ama i suoi figli come
sono. E in una famiglia i fratelli si
amano come sono. Nessuno è
scartato.

Lì nella famiglia «si impara a
chiedere permesso senza prepotenza,
a dire “grazie” come espressione di
sentito apprezzamento per le cose



che riceviamo, a dominare
l’aggressività o l’avidità, e lì si impara
anche a chiedere scusa quando
facciamo qualcosa di male, quando
litighiamo. Perché in ogni famiglia ci
sono litigi. Il problema è dopo,
chiedere perdono. Questi piccoli gesti
di sincera cortesia aiutano a
costruire una cultura della vita
condivisa e del rispetto per quanto ci
circonda» (Enc. Laudato si’, 213). La
famiglia è l’ospedale più vicino:
quando uno è malato lo curano lì,
finché si può. La famiglia è la prima
scuola dei bambini, è il punto di
riferimento imprescindibile per i
giovani, è il miglior asilo gli anziani.
La famiglia costituisce la grande
ricchezza sociale, che altre istituzioni
non possono sostituire, che
dev’essere aiutata e potenziata, per
non perdere mai il giusto senso dei
servizi che la società presta ai suoi
cittadini. In effetti, questi servizi che
la società presta ai suoi cittadini non
sono una forma di elemosina, ma un

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#213.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#213.


autentico “debito sociale” nei
confronti dell’istituzione familiare,
che è la base e che tanto apporta al
bene comune.

La famiglia forma anche una piccola
Chiesa, la chiamiamo “Chiesa
domestica”, che, oltre a dare la vita,
trasmette la tenerezza e la
misericordia divina. Nella famiglia la
fede si mescola al latte materno:
sperimentando l’amore dei genitori
si sente più vicino l’amore di Dio.

E nella famiglia – di questo siamo
tutti testimoni – i miracoli si fanno
con quello che c’è, con quello che
siamo, con quello che uno ha a
disposizione; e molte volte non è
l’ideale, non è quello che sogniamo e
neppure quello che “dovrebbe
essere”. C’è un particolare che ci
deve far pensare: il vino nuovo, quel
vino così buono come dice il maestro
di tavola alle nozze di Cana, nasce
dalle giare della purificazione, vale a



dire, dal luogo dove tutti avevano
lasciato il loro peccato; nasce dal
peggio: «dove abbondò il peccato, ha
sovrabbondato la grazia» (Rm 5,20).
In ciascuna delle nostre famiglie e
nella famiglia comune che formiamo
tutti, nulla si scarta, niente è inutile.
Poco prima di cominciare l’Anno
Giubilare della Misericordia, la
Chiesa celebrerà il Sinodo Ordinario
dedicato alle famiglie, per maturare
un vero discernimento spirituale e
trovare soluzioni e aiuti concreti alle
molte difficoltà e importanti sfide
che la famiglia oggi deve affrontare.
Vi invito ad intensificare le vostre
preghiere per questa intenzione,
perché persino quello che a noi
sembra impuro – come l’acqua delle
giare –, che ci scandalizza o ci
spaventa, Dio – facendolo passare
attraverso la sua “ora” – lo possa
trasformare in miracolo. La famiglia
oggi ha bisogno di questo miracolo.



Tutta questa storia ebbe inizio
perché “non avevano più vino”, e
tutto si è potuto compiere perché una
donna – la Vergine – è stata attenta,
ha saputo porre nelle mani di Dio le
sue preoccupazioni, ed ha agito
saggiamente e con coraggio. Però c’è
un particolare, non è da meno il dato
finale: hanno gustato il vino
migliore. E questa è la buona notizia:
il vino migliore è quello che sta per
essere bevuto, la realtà più amabile,
la più profonda e la più bella per la
famiglia deve ancora arrivare. Viene
il tempo in cui gustiamo l’amore
quotidiano, in cui i nostri figli
riscoprono lo spazio che
condividiamo e gli anziani sono
presenti nella letizia di ogni giorno. Il
vino migliore è ‘in speranza’, sta per
venire per ogni persona che accetta il
rischio di amare. E nella famiglia
bisogna correre il rischio dell’amore,
bisogna arrischiarsi ad amare. E il
migliore dei vini sta per venire,
anche se tutte le possibili variabili e



le statistiche dicessero il contrario. Il
vino migliore sta per venire per
quelli che oggi vedono crollare tutto.
Sussurratevelo fino a crederci: il vino
migliore sta per arrivare.
Sussurratevelo ciascuno nel suo
cuore: il vino migliore sta per venire.
E sussurratelo ai disperati e a quelli
con poco amore: abbiate pazienza,
abbiate speranza, fate come Maria,
pregate, agire, aprite il cuore, perché
il migliore dei vini sta per venire. Dio
si avvicina sempre alle periferie di
coloro che sono rimasti senza vino,
di quelli che hanno da bere solo lo
scoraggiamento; Gesù ha una
preferenza per versare il migliore dei
vini a quelli che per una ragione o
per l’altra ormai sentono di avere
rotto tutte le anfore.

Come ci invita a fare Maria, facciamo
“quello che Dio ci dice” (cfr Gv 2,5).
Fate quello che Lui vi dice. E siamo
grati perché in questo nostro tempo e
in questa nostra ora, il vino nuovo, il



migliore, ci fa recuperare la gioia
della famiglia, la gioia di vivere in
famiglia. Così sia.

VISITA ALLA CATTEDRALE DI
QUITO

SALUTO DELSANTO PADRE ALLE
PERSONE RIUNITE NELLA PIAZZA
DELLA CATTEDRALE

Lunedì, 6 luglio 2015

Cari fratelli,

Vengo a Quito come pellegrino, per
condividere con voi la gioia di
evangelizzare. Sono partito dal
Vaticano salutando l’immagine di
santa Marianna di Gesù, che
dall’abside della Basilica di San
Pietro veglia sul cammino che il Papa
tante volte compie. Ad essa ho
raccomandato anche i frutti di
questo viaggio, chiedendole che tutti
noi possiamo imparare dal suo
esempio. Il suo sacrificio e la sua



eroica virtù si rappresentano con un
giglio. Tuttavia, nella statua dietro la
Basilica di San Pietro viene ritratta
con un intero mazzo di fiori, perché
presenta al Signore, nel cuore della
Chiesa, insieme al suo, i fiori di tutti
voi, quelli di tutto l’Equador.

I santi ci invitano a imitarli, a porsi
alla loro scuola, come hanno fatto
santa Narcisa di Gesù e la beata
Mercedes di Gesù Molina,
interpellate dall’esempio di santa
Marianna. A quanti oggi sono qui e
soffrono o hanno sofferto come
orfani, a coloro che, pur essendo
ancora piccoli, hanno dovuto badare
ai fratelli, a quanti si impegnano ogni
giorno nel curare gli ammalati o gli
anziani, dico che così fece santa
Marianna e così la imitarono Narcisa
e Mercedes. Non è difficile se Dio è
con noi. Esse non hanno compiuto
cose eccezionali agli occhi del
mondo. Solo hanno amato molto e lo
hanno dimostrato nel quotidiano



fino a toccare la carne sofferente di
Cristo nel popolo (cfr Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 24). E non l’hanno
fatto da sole, ma insieme ad altri.

Per costruire questa cattedrale, i
lavori di trasporto, di intaglio e di
muratura sono stati fatti secondo le
nostre usanze, quelle dei popoli
autoctoni; un lavoro di tutti a favore
della comunità, un lavoro anonimo,
senza cartelli pubblicitari né
applausi. Voglia Dio che, come le
pietre di questa cattedrale, anche noi
ci poniamo sulle spalle le necessità
degli altri, aiutando a edificare o
restaurare la vita di tanti fratelli che
non hanno forze per costruirla o
l’hanno vista crollare.

Oggi sono qui con voi, che mi donate
il giubilo dei vostri cuori: «Come
sono belli sui monti i piedi del
messaggero che annuncia la pace, del
messaggero di buone notizie» (Is
52,7). E’ la bellezza che siamo

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Prendere_l%E2%80%99iniziativa,_coinvolgersi,_accompagnare,_fruttificare_e_festeggiare
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Prendere_l%E2%80%99iniziativa,_coinvolgersi,_accompagnare,_fruttificare_e_festeggiare


chiamati a diffondere, come buon
profumo di Cristo: la nostra
preghiera, le nostre buone opere, il
nostro sacrificio per i più bisognosi.
È la gioia di evangelizzare, e voi
«sapendo queste cose siete beati se le
mettete in pratica» (Gv 13,17).

Dio vi benedica!

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/il-viaggio-del-
papa-in-sud-america/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/il-viaggio-del-papa-in-sud-america/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-viaggio-del-papa-in-sud-america/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-viaggio-del-papa-in-sud-america/

	Il viaggio del Papa in Sud America

