
opusdei.org

Il viaggio del Papa a
Cuba e negli Stati
Uniti

Vi proponiamo una selezione
dei testi degli incontri, discorsi
e omelie di Papa Francesco
pronunciati durante il suo
viaggio apostolico a Cuba e
negli Stati Uniti dal 19 al 27
settembre.

26/09/2015

FESTA DELLE FAMIGLIE E VEGLIA
DI PREGHIERA

DISCORSO DEL SANTO PADRE



B. Franklin Parkway, Philadelphia

Sabato, 26 settembre 2015

[Multimedia]

Cari fratelli e sorelle, care famiglie!

Grazie a coloro che hanno dato
testimonianza. Grazie a coloro che ci
hanno rallegrato con l’arte, con la
bellezza, che la via per arrivare a
Dio. La bellezza ci porta a Dio. E una
testimonianza vera ci porta a Dio
perché Dio è anche la verità. E’ la
bellezza ed è la verità. E una
testimonianza data come servizio è
buona, ci rende buoni, perché Dio è
bontà. Ci porta a Dio. Tutto ciò che è
buono, vero e bello ci porta a Dio.
Perché Dio è buono, Dio è bello, Dio è
verità.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/9/26/usafamiglie.html


Grazie a tutti. A quelli che ci hanno
dato un messaggio qui e alla vostra
presenza, che pure è una
testimonianza. Una vera
testimonianza che vale la pena la
vita in famiglia. Che una società
cresce forte, cresce buona, cresce
bella e cresce vera se si edifica sulla
base della famiglia.

Una volta, un bambino mi ha chiesto
– voi sapete che i bambini chiedono
cose difficili – mi ha chiesto: “Padre,
che cosa faceva Dio prima di creare il
mondo?”. Vi assicuro che ho fatto
fatica a rispondere. E gli ho detto
quello che dico adesso a voi: prima di
creare il mondo Dio amava, perché
Dio è amore; ma era tale l’amore che
aveva in sé stesso, l’amore tra il
Padre e il Figlio, nello Spirito Santo,
era così grande, così traboccante –
questo non so se è molto teologico,
ma potete capirlo – era così grande
che non poteva essere egoista;
doveva uscire da sé stesso per avere



qualcuno da amare fuori di sé. E
allora Dio ha creato il mondo. Allora
Dio ha creato questa meraviglia in
cui viviamo; e che, dato che siamo un
po’ stupidi, stiamo distruggendo. Ma
la cosa più bella che ha fatto Dio –
dice la Bibbia – è la famiglia. Ha
creato l’uomo e la donna. E ha
affidato loro tutto. Ha consegnato
loro il mondo: “Crescete,
moltiplicatevi, coltivate la terra,
fatela produrre, fatela crescere”.
Tutto l’amore che ha realizzato in
questa creazione meravigliosa l’ha
affidato a una famiglia.

Torniamo un po’ indietro. Tutto
l’amore che Dio ha in sé, tutta la
bellezza che Dio ha in sé, tutta la
verità che Dio ha in sé, la consegna
alla famiglia. E una famiglia è
veramente famiglia quando è capace
di aprire le braccia e accogliere tutto
questo amore. Certamente il
paradiso terrestre non sta più qui, la
vita ha i suoi problemi, gli uomini,



per l’astuzia del demonio, hanno
imparato a dividersi. E tutto
quell’amore che Dio ci ha dato, quasi
si perde. E in poco tempo, al primo
crimine, al primo fratricidio. Un
fratello uccide l’altro fratello: la
guerra. L’amore, la bellezza e la
verità di Dio, e la distruzione della
guerra. E tra queste due posizioni
camminiamo noi oggi. Sta a noi
scegliere, sta a noi decidere la strada
da seguire.

Ma torniamo indietro. Quando
l’uomo e sua moglie hanno sbagliato
e si sono allontanati da Dio, Dio non
li ha lasciati soli. Tanto era l’amore.
Tanto era l’amore che ha
incominciato a camminare con
l’umanità, ha incominciato a
camminare con il suo popolo, finché
giunse il momento maturo e diede il
segno più grande del suo amore: il
suo Figlio. E suo Figlio dove lo ha
mandato? In un palazzo? In una
città? A fare un’impresa? L’ha



mandato in una famiglia. Dio è
entrato nel mondo in una famiglia. E
ha potuto farlo perché quella
famiglia era una famiglia che aveva
il cuore aperto all’amore, aveva le
porta aperte. Pensiamo a Maria
ragazza. Non poteva crederci: “Come
può accadere questo?”. E quando le
spiegarono, obbedì. Pensiamo a
Giuseppe, pieno di aspettative di
formare una famiglia, e si trova con
questa sorpresa che non capisce.
Accetta, obbedisce. E nell’obbedienza
d’amore di questa donna, Maria, e di
quest’uomo, Giuseppe, si forma una
famiglia in cui viene Dio. Dio bussa
sempre alle porte dei cuori. Gli piace
farlo. Gli viene da dentro. Ma sapete
quello che gli piace di più? Bussare
alle porte delle famiglie. E trovare le
famiglie unite, trovare le famiglie che
si vogliono bene, trovare le famiglie
che fanno crescere i figli e li
educano, e che li portano avanti, e
che creano una società di bontà, di
verità e di bellezza.



Siamo alla festa delle famiglie. La
famiglia ha la carta di cittadinanza
divina. E’ chiaro? La carta di
cittadinanza che ha la famiglia l’ha
data Dio perché nel suo seno
crescessero sempre più la verità,
l’amore e la bellezza. Certo, qualcuno
di voi mi può dire: “Padre, Lei parla
così perché non è sposato. In famiglia
ci sono difficoltà. Nelle famiglie
discutiamo. Nelle famiglie a volte
volano i piatti. Nelle famiglie i figli
fanno venire il mal di testa. Non
parliamo delle suocere…”. Nelle
famiglie sempre, sempre c’è la croce.
Sempre. Perché l’amore di Dio, il
Figlio di Dio ci ha aperto anche
questa via. Ma nelle famiglie, dopo la
croce, c’è anche la risurrezione,
perché il Figlio di Dio ci ha aperto
questa via. Per questo la famiglia è –
scusate il termine – una fabbrica di
speranza, di speranza di vita e di
risurrezione, perché è Dio che ha
aperto questa via.



E i figli, i figli fanno da fare. Noi
come figli abbiamo dato da fare. A
volte, a casa, vedo alcuni dei miei
collaboratori che vengono a lavorare
con le occhiaie. Hanno un bimbo di
un mese, due mesi. E gli domando:
“Non hai dormito?” - “No, ha pianto
tutta notte”. In famiglia ci sono le
difficoltà. Ma queste difficoltà si
superano con l’amore. L’odio non
supera nessuna difficoltà. La
divisione dei cuori non supera
nessuna difficoltà. Solo l’amore è
capace di superare la difficoltà.
L’amore è festa, l’amore è gioia,
l’amore è andare avanti.

E non voglio continuare a parlare
perché si fa troppo tardi, ma vorrei
sottolineare due piccoli punti sulla
famiglia, sui quali vorrei che si
avesse una cura speciale; non solo
vorrei, dobbiamo avere una cura
speciale: i bambini e i nonni. I
bambini e i giovani sono il futuro,
sono la forza, quelli che portano



avanti. Sono quelli in cui riponiamo
la speranza. I nonni sono la memoria
della famiglia. Sono quelli che ci
hanno dato la fede, ci hanno
trasmesso la fede. Avere cura dei
nonni e avere cura dei bambini è la
prova di amore, non so se più
grande, ma direi più promettente
della famiglia, perché promette il
futuro. Un popolo che non sa
prendersi cura dei bambini e un
popolo che non sa prendersi cura dei
nonni è un popolo senza futuro,
perché non ha la forza e non ha la
memoria per andare avanti.

Dunque, la famiglia è bella, ma costa,
dà problemi. Nella famiglia a volte ci
sono ostilità. Il marito litiga con la
moglie, o si guardano male, o i figli
con il padre… Vi do un consiglio: non
finite mai la giornata senza fare pace
in famiglia. In una famiglia non si
può finire la giornata in guerra.



Dio vi benedica. Dio vi dia le forze,
Dio vi dia il coraggio per andare
avanti. Prendiamoci cura della
famiglia. Difendiamo la famiglia
perché lì si gioca il nostro futuro.
Grazie! Dio vi benedica e pregate per
me. Per favore.

Cari fratelli e sorelle,

Care famiglie!

Voglio ringraziare prima di tutto le
famiglie che hanno avuto il coraggio
di condividere con noi la loro vita.
Grazie per la vostra testimonianza! E’
sempre un regalo poter ascoltare le
famiglie condividere le loro
esperienze di vita; tocca il cuore.
Sentiamo che ci parlano di cose
veramente personali e uniche, ma
che in una certa misura ci
riguardano tutti. Ascoltando le loro
esperienze possiamo sentirci



coinvolti, interpretati come coniugi,
come genitori, come figli, fratelli,
nonni. Mentre le ascoltavo pensavo a
quanto è importante condividere la
vita delle nostre case e aiutarci a
crescere in questo compito bello e
impegnativo di “essere famiglia”.

Essere con voi mi fa pensare ad uno
dei misteri più belli del
cristianesimo. Dio non ha voluto
venire al mondo se non mediante
una famiglia. Dio non ha voluto
avvicinarsi all’umanità se non per
mezzo di una casa. Dio non ha voluto
per sé un altro nome che
“Emmanuel” (cfr Mt 1,23), è il Dio
con noi. E questo è stato fin
dall’inizio il suo sogno, la sua ricerca,
la sua lotta instancabile per dirci: “Io
sono il Dio con voi, il Dio per voi”. E’
il Dio che fin dal principio della
creazione disse: «Non è bene che
l’uomo sia solo» (Gen 2,18) e noi
possiamo proseguire dicendo: non è
bene che la donna sia sola, non è



bene che il bambino, l’anziano, il
giovane, siano soli; non è bene. Per
questo, l’uomo lascerà suo padre e
sua madre, si unirà a sua moglie e i
due saranno una sola carne (cfr Gen
2,24). I due saranno una sola dimora,
una famiglia.

E così da tempi immemorabili, nel
profondo del cuore, ascoltiamo
quelle parole che toccano fortemente
la nostra interiorità: non è bene che
tu sia solo. La famiglia è il grande
dono, il gran regalo di questo “Dio
con noi” che non ha voluto
abbandonarci alla solitudine di
vivere senza nessuno, senza sfide,
senza dimora.

Dio non sogna solamente, ma cerca
di fare tutto “con noi”. Il sogno di Dio
continua a realizzarsi nei sogni di
molte coppie che hanno il coraggio di
fare della loro vita una famiglia.

Per questo la famiglia è il simbolo
vivo del progetto d’amore che un



giorno il Padre ha sognato. Voler
formare una famiglia è avere il
coraggio di far parte del sogno di Dio,
il coraggio di sognare con Lui, il
coraggio di costruire con Lui, il
coraggio di giocarci con Lui questa
storia, di costruire un mondo dove
nessuno si senta solo, che nessuno si
senta superfluo o senza un posto.

Noi cristiani ammiriamo la bellezza e
ogni momento familiare come il
luogo dove, in modo graduale,
impariamo il significato e il valore
delle relazioni umane. Impariamo
che amare qualcuno non è soltanto
un sentimento potente, è una
decisione, un giudizio, una promessa
(cfr E. Fromm, L’arte di amare).
Impariamo a spenderci per qualcuno
e che ne vale la pena.

Gesù non è stato uno “scapolone”,
tutto il contrario. Egli ha sposato la
Chiesa, l’ha fatta suo popolo. Si è
speso per quelli che ama dando tutto



sé stesso perché la sua sposa, la
Chiesa, potesse sempre sperimentare
che Lui è il Dio con noi, con il suo
popolo, con la sua famiglia. Non
possiamo comprendere Cristo senza
la sua Chiesa, come non possiamo
comprendere la Chiesa senza il suo
sposo, Cristo Gesù, che si è donato
per amore e ci ha mostrato che vale
la pena farlo.

Spendersi per amore, non è di per sé
una cosa facile. Come è stato per il
Maestro, ci sono momenti in cui
questo “spendersi” passa attraverso
situazioni di croce. Momenti in cui
sembra che tutto diventi difficile.
Penso a tanti genitori, tante famiglia
a cui manca il lavoro, o hanno un
lavoro senza diritti che diventa un
vero calvario. Quanto sacrificio per
procurarsi il pane quotidiano.
Ovviamente, questi genitori, quando
tornano a casa non possono dare il
meglio di sé ai loro figli per la
stanchezza che si portano addosso.



Penso a tante famiglie che non hanno
un tetto sotto cui ripararsi, o vivono
in situazioni di affollamento; che non
possiedono il minimo per poter
stabilire legami di intimità, di
sicurezza, di protezione di fronte a
tanti tipi di avversità.

Penso a tante famiglie che non
possono accedere ai servizi sanitari
di base. Che davanti a problemi di
salute, specialmente dei bambini o
degli anziani, dipendono da un
sistema che non li tratta con serietà
trascurando il dolore e sottoponendo
queste famiglie a grandi sacrifici per
poter rispondere ai propri problemi
sanitari.

Non possiamo pensare a una società
sana che non dia spazio concreto alla
vita familiare. Non possiamo pensare
al futuro di una società che non trovi
una legislazione capace di difendere
e assicurare le condizioni minime e
necessarie perché le famiglie,



specialmente quelle che stanno
incominciando, possano svilupparsi.
Quanti problemi si risolveranno se le
nostre società proteggeranno il
nucleo familiare e assicureranno che
esso, in particolare quello dei giovani
sposi, abbia la possibilità di un
lavoro dignitoso, un’abitazione
sicura, un servizio sanitario che
accompagni la crescita della famiglia
in tutte le fasi della vita.

Il sogno di Dio continua irrevocabile,
continua intatto e ci invita a
lavorare, ad impegnarci in favore di
una società pro familia. Una società
dove “il pane, frutto della terra e del
lavoro dell’uomo” continui ad essere
offerto in ogni casa alimentando la
speranza dei suoi figli.

Aiutiamoci affinché questo
“spendersi per amore” continui ad
essere possibile. Aiutiamoci gli uni
gli altri, nei momenti di difficoltà, ad
alleviare il peso. Facciamo in modo



di essere gli uni sostegno degli altri,
le famiglie sostegno di altre famiglie.

Non esistono famiglie perfette e
questo non ci deve scoraggiare. Al
contrario, l’amore si impara, l’amore
si vive, l’amore cresce “lavorandolo”
secondo le circostanze della vita che
ogni famiglia concreta attraversa.
L’amore nasce e si sviluppa sempre
tra luci e ombre. L’amore è possibile
in uomini e donne concreti che
cercano di non fare dei conflitti
l’ultima parola, ma un’opportunità.
Opportunità per chiedere aiuto,
opportunità per chiedersi in che cosa
dobbiamo migliorare, opportunità
per scoprire il Dio-con-noi che mai ci
abbandona. Questo è un grande
lascito che possiamo dare ai nostri
figli, un ottimo insegnamento: noi
sbagliamo, sì; abbiamo problemi, sì;
però sappiamo che queste cose non
sono la realtà definitiva. Sappiamo
che gli errori, i problemi, i conflitti



sono un’opportunità per avvicinarsi
agli altri, a Dio.

Questa sera siamo radunato per
pregare, per farlo in famiglia, per
fare delle nostre famiglie il volto
sorridente della Chiesa. Per
incontrarci con il Dio che non ha
voluto altra forma per venire al
mondo che non fosse per mezzo di
una famiglia. Per incontrarci con il
Dio con noi, il Dio che sta sempre in
mezzo a noi.

INCONTRO CON I VESCOVI OSPITI
DELL'INCONTRO MONDIALE
DELLE FAMIGLIE

DISCORSO DEL SANTO PADRE

Seminario San Carlo Borromeo,
Philadelphia

Domenica, 27 settembre 2015

[Multimedia]

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/9/27/usavescovifesta.html


Fratelli Vescovi buongiorno!

Porto impressi nel mio cuore le
storie, la sofferenza e il dolore dei
minori che sono stati abusati
sessualmente da sacerdoti. Continua
a opprimermi la vergogna per il fatto
che persone che erano incaricate
della tenera cura di questi piccoli li
hanno violati e hanno causato loro
gravi danni. Lo deploro
profondamente. Dio piange. I crimini
e i peccati di abuso sessuale di
minori non possono essere tenuti
ulteriormente nascosti. Mi impegno
all’attenta vigilanza della Chiesa per
proteggere i minori e prometto che
tutti i responsabili renderanno conto.
Le vittime di abuso sono diventate
autentici araldi di speranza e
ministri di misericordia; umilmente
dobbiamo a ciascuno di loro e alle
loro famiglie la nostra gratitudine
per il loro immenso valore nel far



brillare la luce di Cristo sopra il male
dell’abuso sessuale dei minori. E
questo lo dico perché ho appena
incontrato un gruppo di persone
abusate quando erano bambini, che
sono aiutate e accompagnate con
particolare affetto qui a Filadelfia
dall’arcivescovo, mons. Chaput, e ci è
sembrato che fosse bene
comunicarvi questo.

Sono contento di avere l’opportunità
di condividere questi momenti di
riflessione pastorale con voi, nella
gioiosa circostanza dell’Incontro
Mondiale delle Famiglie.

La famiglia, infatti, per la Chiesa, non
è prima di tutto un motivo di
preoccupazione, ma la felice
conferma della benedizione di Dio al
capolavoro della creazione. Ogni
giorno, in tutti gli angoli del pianeta,
la Chiesa ha motivo di rallegrarsi con
il Signore per il dono di quel popolo
numeroso di famiglie che, anche



nelle prove più dure, onorano le
promesse e custodiscono la fede!

Ecco, direi che il primo slancio
pastorale che questo impegnativo
passaggio d’epoca ci chiede è proprio
un passo deciso nella linea di questo
riconoscimento. La stima e la
gratitudine devono prevalere sul
lamento, nonostante tutti gli ostacoli
che abbiamo di fronte. La famiglia è
il luogo fondamentale dell’alleanza
della Chiesa con la creazione, con
questa creazione di Dio, che Dio ha
benedetto l’ultimo giorno con una
famiglia. Senza la famiglia, anche la
Chiesa non esisterebbe: non
potrebbe essere quello che deve
essere, ossia segno e strumento
dell’unità del genere umano (cfr 
Lumen gentium, 1).

Naturalmente, la nostra
comprensione, plasmata
sull’integrazione della forma
ecclesiale della fede e dell’esperienza

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


coniugale della grazia, benedetta dal
sacramento, non deve farci
dimenticare la profonda
trasformazione del quadro epocale,
che incide sulla cultura sociale – e
ormai purtroppo anche giuridica –
dei legami familiari e che ci
coinvolge tutti, credenti e non
credenti. Il cristiano non è “immune”
dai cambiamenti del suo tempo, e
questo mondo concreto, con le sue
molteplici problematiche e
possibilità, è il luogo in cui dobbiamo
vivere, credere e annunciare.

Tempo fa, vivevamo in un contesto
sociale in cui le affinità
dell’istituzione civile e del
sacramento cristiano erano corpose e
condivise: erano tra loro connesse e
si sostenevano a vicenda. Ora non è
più così. Per descrivere la situazione
attuale sceglierei due immagini
tipiche delle nostre società: da una
parte, le note botteghe, piccoli negozi
dei nostri quartieri, e dall’altra i



grandi supermercati o centri
commerciali.

Qualche tempo fa si poteva trovare
in un medesimo negozio tutte le cose
necessarie per la vita personale e
familiare – certo esposte
poveramente, con pochi prodotti e
quindi con poca possibilità di scelta.
Ma c’era un legame personale tra il
negoziante e i clienti del vicinato. Si
vendeva a credito, cioè c’era fiducia,
c’era conoscenza, c’era vicinanza.
Uno si fidava dell’altro. Trovava il
coraggio di fidarsi. In molti luoghi lo
si conosce come “la bottega del
quartiere”.

In questi ultimi decenni si sono
sviluppati e ampliati negozi di altro
tipo: i centri commerciali. Il mondo
pare che sia diventato un grande
supermercato, dove la cultura ha
acquisito una dinamica
concorrenziale. Non si vende più a
credito, non ci si può fidare degli



altri. Non c’è legame personale,
relazione di vicinanza. La cultura
attuale sembra stimolare le persone
a entrare nella dinamica di non
legarsi a niente e a nessuno. A non
dare fiducia e non fidarsi. Perché la
cosa più importante oggi
sembrerebbe essere andare dietro
all’ultima tendenza all’ultima
attività. E questo anche a livello
religioso. Ciò che è importante oggi
sembra determinarlo il consumo.
Consumare relazioni, consumare
amicizie, consumare religioni,
consumare, consumare… Non
importa il costo né le conseguenze.
Un consumo che non genera legami,
un consumo che va al di là delle
relazioni umane. I legami sono un
mero “tramite” nella soddisfazione
delle “mie necessità”. Il prossimo con
il suo volto, con la sua storia, con i
suoi affetti cessa di essere
importante.



E questo comportamento genera una
cultura che scarta tutto ciò che “non
serve” più o “non soddisfa” i gusti del
consumatore. Abbiamo fatto della
nostra società una vetrina
multiculturale amplissima legata
solamente ai gusti di alcuni
“consumatori”, e, d’altro canto, sono
tanti, tantissimi gli altri, quelli che
«mangiano le briciole che cadono
dalla tavola dei loro padroni» (Mt
15,27).

Questo produce una grande ferita,
una ferita culturale molto grande.
Oserei dire che una delle principali
povertà o radici di tante situazioni
contemporanee consiste nella
solitudine radicale a cui si trovano
costrette tante persone. Inseguendo
un “mi piace”, inseguendo l’aumento
del numero dei “followers” in una
qualsiasi rete sociale, così le persone
seguono – così seguiamo – la
proposta offerta da questa società
contemporanea. Una solitudine



timorosa dell’impegno in una ricerca
sfrenata di sentirsi riconosciuti.

Dobbiamo condannare i nostri
giovani per essere cresciuti in questa
società? Dobbiamo scomunicarli
perché vivono in questo mondo? Essi
devono sentirsi dire dai loro pastori
frasi come: “una volta era meglio”; “il
mondo è un disastro e, se continua
così, non sappiamo dove andremo a
finire”? Questo mi suona come un
tango argentino! No, non credo, non
credo che sia questa la strada. Noi
pastori, sulle orme del Pastore, siamo
invitati a cercare, accompagnare,
sollevare, curare le ferite del nostro
tempo. Guardare la realtà con gli
occhi di chi sa di essere chiamato al
movimento, alla conversione
pastorale. Il mondo oggi ci chiede
con insistenza questa conversione
pastorale. «E’ vitale che oggi la
Chiesa esca ad annunciare il Vangelo
a tutti, in tutti i luoghi, in tutte le
occasioni, senza indugi,, senza



repulsioni e senza paura. La gioia del
Vangelo è per tutto il popolo, non può
escludere nessuno» (Evangelii
gaudium, 23). Il Vangelo non è un
prodotto da consumare, non rientra
in questa cultura del consumismo.

Sbaglieremmo se interpretassimo
che questa “cultura” del mondo
attuale è solo disaffezione per il
matrimonio e la famiglia in termini
di puro e semplice egoismo. I giovani
di questo tempo sono forse diventati
irrimediabilmente tutti pavidi,
deboli, inconsistenti? Non cadiamo
nella trappola. Molti giovani, nel
quadro di questa cultura dissuasiva,
hanno interiorizzato una specie di
inconscia soggezione, hanno paura,
una paura inconsapevole, e non
seguono gli slanci più belli e più alti,
e anche più necessari. Ci sono tanti
che rimandano il matrimonio in
attesa delle condizioni di benessere
ideali. Intanto la vita si consuma,
senza sapore. Perché la sapienza dei

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita


veri sapori della vita matura con il
tempo, come frutto del generoso
investimento della passione,
dell’intelligenza, dell’entusiasmo.

Nel Congresso, alcuni giorni fa,
dicevo che stiamo vivendo una
cultura che spinge e convince i
giovani a non formare una famiglia,
alcuni per la mancanza di mezzi
materiali per farlo, e altri perché
hanno tanti mezzi che stanno molto
comodi così, però questa è la
tentazione, non formare una
famiglia.

Come pastori, noi vescovi siamo
chiamati a raccogliere le forze e a
rilanciare l’entusiasmo per la nascita
di famiglie più pienamente
rispondenti alla benedizione di Dio,
secondo la loro vocazione! Dobbiamo
investire le nostre energie non tanto
nello spiegare e rispiegare i difetti
dell’attuale condizione odierna e i
pregi del cristianesimo, quanto



piuttosto nell’invitare con franchezza
i giovani ad essere audaci nella scelta
del matrimonio e della famiglia. A
Buenos Aires, quante donne si
lamentavano: “Ho mio figlio che ha
30, 32, 34 anni e non si sposa, non so
che fare”. “Signora, non gli stiri più le
camice!”. Bisogna entusiasmare i
giovani perché corrano questo
rischio, ma è un rischio di fecondità e
di vita. Anche qui ci vuole una santa
parresia dei vescovi. “Perché non ti
sposi?” – “Sì, ho la fidanzata, però
non sappiamo… sì, no,… mettiamo
insieme i soldi per la festa, per
questo…”. La santa parresia di
accompagnarli e farli maturare fino
all’impegno del matrimonio.

Un cristianesimo che “si fa” poco
nella realtà e “si spiega”
infinitamente nella formazione, sta
in una sproporzione pericolosa. Direi
in un vero e proprio circolo vizioso.
Il pastore deve mostrare che il
Vangelo della famiglia è davvero



“buona notizia” in un mondo dove
l’attenzione verso sé stessi sembra
regnare sovrana! Non si tratta di
fantasia romantica: la tenacia nel
formare una famiglia e nel portarla
avanti trasforma il mondo e la storia.
Sono le famiglie che trasformano il
mondo e la storia.

Il pastore annuncia serenamente e
appassionatamente la Parola di Dio,
incoraggia i credenti a puntare in
alto. Egli renderà capaci i suoi fratelli
e le sue sorelle dell’ascolto e della
pratica della promessa di Dio, che
allarga anche l’esperienza della
maternità e della paternità
nell’orizzonte di una nuova
“familiarità” con Dio (cfr Mc 3,31-35).
Il pastore vigila sul sogno, sulla vita,
sulla crescita delle sue pecore.
Questo “vigila” non nasce dal fare
discorsi, ma dalla cura pastorale. E’
capace di vigilare solo chi sa stare “in
mezzo”, chi non ha paura delle
domande, chi non ha paura del



contatto, dell’accompagnamento. Il
pastore vigila prima di tutto con la
preghiera, sostenendo la fede del suo
popolo, trasmettendo fiducia nel
Signore, nella sua presenza. Il
pastore rimane sempre vigilante
aiutando ad alzare lo sguardo
quando compaiono lo
scoraggiamento, la frustrazione o le
cadute. Sarebbe bene chiederci se nel
nostro ministero pastorale sappiamo
“perdere” tempo con le famiglie.
Sappiamo stare con loro, condividere
le loro difficoltà e le loro gioie?

Naturalmente il tratto fondamentale
dello stile di vita del Vescovo è in
primo luogo vivere lo spirito di
questa gioiosa familiarità con Dio, e
in secondo luogo diffonderne
l’emozionante fecondità evangelica, è
in primo luogo: pregare e annunciare
il Vangelo (cfr At6,4). E sempre mi ha
attirato l’attenzione e mi ha colpito
quando all’inizio, ai primi tempi
della Chiesa, gli ellenisti si



lamentarono perché le loro vedove e
i loro orfani non erano ben assistiti.
Chiaro, gli apostoli non ce la
facevano, e quindi li trascuravano; si
riunirono e si “inventarono” i
diaconi, cioè lo Spirito Santo li ispirò
di costituire i diaconi; e quando
Pietro annuncia la decisione spiega:
sceglieremo sette uomini così e così
perché si occupino di questa
esigenza. E a noi spettano due cose:
la preghiera e la predicazione. Qual è
il primo lavoro del vescovo? Pregare.
Il secondo lavoro che va insieme a
quello: predicare. Ci aiuta questa
definizione dogmatica. Se mi sbaglio,
il cardinal Müller ci aiuta perché
definisce qual è il ruolo del vescovo.
Il vescovo è costituito per pascere, è
pastore, ma pascere anzitutto con la
preghiera e con l’annuncio, poi viene
tutto il resto. Se rimane tempo.

Noi stessi, dunque, accettando
umilmente l’apprendistato cristiano
delle virtù familiari del popolo di



Dio, assomiglieremo sempre di più a
padri e madri (come Paolo, cfr 1 Ts
2,7.11), evitando di trasformarci in
persone che hanno semplicemente
imparato a vivere senza famiglia.
Allontanarci dalla famiglia ci sta
portando ad essere persone che
impariamo a vivere senza famiglia:
brutto, molto brutto. Il nostro ideale,
in effetti, non è quello di essere senza
affetti. Il buon Pastore rinuncia ad
affetti familiari propri per destinare
tutte le sue forze, e la grazia della sua
speciale chiamata, alla benedizione
evangelica degli affetti dell’uomo e
della donna che danno vita al
disegno della creazione di Dio,
incominciando da quelli perduti,
abbandonati, feriti, devastati, avviliti
e privati delle loro dignità. Questa
consegna totale all’agape di Dio non
è certo una vocazione estranea alla
tenerezza e al voler bene! Ci basterà
guardare a Gesù, per capire questo
(cfr Mt 19,12). La missione del buon
Pastore nello stile di Dio – solo Dio



può autorizzarlo, non la propria
presunzione – imita in tutto e per
tutto lo stile affettivo del Figlio nei
confronti del Padre, che si riflette
nella tenerezza della sua consegna:
in favore, e per amore, degli uomini
e delle donne della famiglia umana.

Nell’ottica della fede, questo è un
argomento prezioso. Il nostro
ministero ha bisogno di sviluppare
l’alleanza della Chiesa e della
famiglia. Lo sottolineo: sviluppare
l’alleanza della Chiesa e della
famiglia. Altrimenti marcisce, e la
famiglia umana si farà
irrimediabilmente distante, per
nostra colpa, dalla Lieta Notizia
donata da Dio, e andrà al
supermercato di moda a comprare il
prodotto che in quel momento le
piace di più.

Se saremo capaci di questo rigore
degli affetti di Dio, usando infinita
pazienza, e senza risentimento, verso



i solchi storti in cui dobbiamo
seminarli – perché davvero
dobbiamo tante volte seminare in
solchi storti – anche una donna
samaritana con cinque “non-mariti”
si scoprirà capace di testimonianza. E
per un giovane ricco che sente
tristemente di doversi pensare
ancora con calma, ci sarà un maturo
pubblicano che si precipiterà giù
dall’albero e si farà in quattro per i
poveri ai quali – fino a quel momento
– non aveva mai pensato.

Fratelli, Dio ci conceda il dono di
questa nuova prossimità tra la
famiglia e la Chiesa. Ne ha bisogno la
famiglia, ne ha bisogno la Chiesa, ne
abbiamo bisogno noi pastori. La
famiglia è il nostro alleato, la nostra
finestra sul mondo; la famiglia è
l’evidenza di una benedizione
irrevocabile di Dio destinata a tutti i
figli di questa storia difficile e
bellissima della creazione che Dio ci
ha chiesto di servire! Tante grazie!



INCONTRO INTERRELIGIOSO AL
MEMORIAL DI GROUND ZERO

DISCORSO DEL SANTO PADRE

New York

Venerdì, 25 settembre 2015

[Multimedia]

Suscita in me diversi sentimenti,
emozioni, trovarmi qui a Ground
Zero, dove migliaia di vite sono state
strappate in un atto insensato di
distruzione. Qui il dolore è palpabile.
L’acqua che vediamo scorrere verso
questo centro vuoto, ci ricorda tutte
quelle vite che stavano sotto il potere
di quelli che credono che la
distruzione sia l’unico modo di
risolvere i conflitti. E’ il grido
silenzioso di quanti hanno sofferto
nella loro carne la logica della

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/9/25/usagroundzero.html


violenza, dell’odio, della vendetta.
Una logica che può causare solo
dolore, sofferenza, distruzione,
lacrime. L’acqua che scorre giù è
simbolo anche delle nostre lacrime.
Lacrime per le distruzioni di ieri, che
si uniscono a quelle per tante
distruzioni di oggi. Questo è un luogo
in cui piangiamo, piangiamo il dolore
provocato dal sentire l’impotenza di
fronte all’ingiustizia, di fronte al
fratricidio, di fronte all’incapacità di
risolvere le nostre differenze
dialogando. In questo luogo
piangiamo per la perdita ingiusta e
gratuita di innocenti, per non poter
trovare soluzioni per il bene comune.
E’ acqua che ci ricorda il pianto di
ieri e il pianto di oggi.

Qualche minuto fa ho incontrato
alcune famiglie dei primi soccorritori
caduti in servizio. Nell’incontro ho
potuto constatare ancora una volta
come la distruzione non è mai
impersonale, astratta o solo di cose;



ma che soprattutto ha un volto e una
storia, è concreta, possiede dei nomi.
Nei familiari, si può vedere il volto
del dolore, un dolore che ci lascia
attoniti e grida al cielo.

Ma, a loro volta, essi mi hanno
saputo mostrare l’altra faccia di
questo attentato, l’altra faccia del
loro dolore: la potenza dell’amore e
del ricordo. Un ricordo che non ci
lascia vuoti. Il nome di tante persone
care sono scritti qui dove c’erano le
basi delle torri, e così li possiamo
vedere, toccare e mai più
dimenticarli.

Qui in mezzo al dolore lacerante,
possiamo toccare con mano la
capacità di bontà eroica di cui è
anche capace l’essere umano, la
forza nascosta a cui sempre
dobbiamo fare appello. Nel momento
di maggior dolore, sofferenza, voi
siete stati testimoni dei più grandi
atti di dedizione e di aiuto. Mani tese,



vite offerte. In una metropoli che può
sembrare impersonale, anonima, di
grandi solitudini, siete stati capaci di
mostrare la potente solidarietà
dell’aiuto reciproco, dell’amore e del
sacrificio personale. In quel
momento non era una questione di
sangue, di origine, di quartiere, di
religione o di scelta politica; era
questione di solidarietà, di
emergenza, di fraternità. Era
questione di umanità. I pompieri di
New York sono entrati nelle torri che
stavano crollando senza fare tanta
attenzione alla propria vita. Molti
sono caduti in servizio e col loro
sacrificio hanno salvato la vita di
tanti altri.

Questo luogo di morte si trasforma
anche in un luogo di vita, di vite
salvate, un canto che ci porta ad
affermare che la vita è sempre
destinata a trionfare sui profeti della
distruzione, sulla morte, che il bene
avrà sempre la meglio sul male, che



la riconciliazione e l’unità
vinceranno sull’odio e sulla
divisione.

In questo luogo di dolore e di ricordo,
mi riempie di speranza l’opportunità
di associarmi ai leader che
rappresentano le molte religioni che
arricchiscono la vita di questa città.
Spero che la nostra presenza qui sia
un segno potente delle nostre volontà
di condividere e riaffermare il
desiderio di essere forze di
riconciliazione, forze di pace e
giustizia in questa comunità e in ogni
parte del mondo. Nelle differenze,
nelle discrepanze è possibile vivere
un mondo di pace. Davanti ad ogni
tentativo di rendere uniformi è
possibile e necessario riunirci dalle
diverse lingue, culture, religioni e
dare voce a tutto ciò che vuole
impedirlo. Insieme oggi siamo
invitati a dire: “no” ad ogni tentativo
uniformante e “sì” ad una differenza
accettata e riconciliata.



Per questo scopo abbiamo bisogno di
bandire i nostri sentimenti di odio, di
vendetta, di rancore. E sappiamo che
ciò è possibile soltanto come un dono
del cielo. Qui, in questo luogo della
memoria, ciascuno nella sua
maniera, ma insieme. Vi propongo di
fare un momento di silenzio e
preghiera. Chiediamo al cielo il dono
di impegnarci per la causa della
pace. Pace nelle nostre case, nelle
nostre famiglie, nelle nostre scuole,
nelle nostre comunità. Pace in quei
luoghi dove la guerra sembra non
avere fine. Pace sui quei volti che
non hanno conosciuto altro che
dolore. Pace in questo vasto mondo
che Dio ci ha dato come casa di tutti e
per tutti. Soltanto, pace. Preghiamo
in silenzio.

[momento di silenzio]

Così la vita dei nostri cari non sarà
una vita che finirà nell’oblio, ma sarà
presente ogni volta che lottiamo per



essere profeti di ricostruzione,
profeti di riconciliazione, profeti di
pace.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

INCONTRO CON I MEMBRI
DELL'ASSEMBLEA GENERALE
DELL'ORGANIZZAZIONE DELLE
NAZIONI UNITE

DISCORSO DEL SANTO PADRE

New York

Venerdì, 25 settembre 2015

[Multimedia]

Signor Presidente, Signore e Signori,
buongiorno!

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/9/25/onuvisita.html


Ancora una volta, seguendo una
tradizione della quale mi sento
onorato, il Segretario Generale delle
Nazioni Unite ha invitato il Papa a
rivolgersi a questa onorevole
assemblea delle nazioni. A mio nome
e a nome di tutta la comunità
cattolica, Signor Ban Ki-moon,
desidero esprimerLe la più sincera e
cordiale riconoscenza; La ringrazio
anche per le Sue gentili parole.
Saluto inoltre i Capi di Stato e di
Governo qui presenti, gli
Ambasciatori, i diplomatici e i
funzionari politici e tecnici che li
accompagnano, il personale delle
Nazioni Unite impegnato in questa
70.ma Sessione dell’Assemblea
Generale, il personale di tutti i
programmi e agenzie della famiglia
dell’ONU e tutti coloro che in un
modo o nell’altro partecipano a
questa riunione. Tramite voi saluto
anche i cittadini di tutte le nazioni
rappresentate a questo incontro.



Grazie per gli sforzi di tutti e di
ciascuno per il bene dell’umanità.

Questa è la quinta volta che un Papa
visita le Nazioni Unite. Lo hanno
fatto i miei predecessori Paolo VI nel
1965, Giovanni Paolo II nel 1979 e nel
1995 e il mio immediato
predecessore, oggi Papa emerito 
Benedetto XVI, nel 2008. Tutti costoro
non hanno risparmiato espressioni
di riconoscimento per
l’Organizzazione, considerandola la
risposta giuridica e politica adeguata
al momento storico, caratterizzato
dal superamento delle distanze e
delle frontiere ad opera della
tecnologia e, apparentemente, di
qualsiasi limite naturale
all’affermazione del potere. Una
risposta imprescindibile dal
momento che il potere tecnologico,
nelle mani di ideologie
nazionalistiche o falsamente
universalistiche, è capace di
produrre tremende atrocità. Non

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/travels/documents/onu.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/travels/documents/onu.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1979/travels/documents/trav_united-states-america.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1995/travels/documents/trav_usa.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2008/outside/documents/stati-uniti.html


posso che associarmi
all’apprezzamento dei miei
predecessori, riaffermando
l’importanza che la Chiesa Cattolica
riconosce a questa istituzione e le
speranze che ripone nelle sue
attività.

La storia della comunità organizzata
degli Stati, rappresentata dalle
Nazioni Unite, che festeggia in questi
giorni il suo 70° anniversario, è una
storia di importanti successi comuni,
in un periodo di inusitata
accelerazione degli avvenimenti.
Senza pretendere di essere esaustivo,
si può menzionare la codificazione e
lo sviluppo del diritto internazionale,
la costruzione della normativa
internazionale dei diritti umani, il
perfezionamento del diritto
umanitario, la soluzione di molti
conflitti e operazioni di pace e di
riconciliazione, e tante altre
acquisizioni in tutti i settori della
proiezione internazionale delle



attività umane. Tutte queste
realizzazioni sono luci che
contrastano l’oscurità del disordine
causato dalle ambizioni incontrollate
e dagli egoismi collettivi. È certo che
sono ancora molti i gravi problemi
non risolti, ma è anche evidente che
se fosse mancata tutta questa attività
internazionale, l’umanità avrebbe
potuto non sopravvivere all’uso
incontrollato delle sue stesse
potenzialità. Ciascuno di questi
progressi politici, giuridici e tecnici
rappresenta un percorso di
concretizzazione dell’ideale della
fraternità umana e un mezzo per la
sua maggiore realizzazione.

Rendo perciò omaggio a tutti gli
uomini e le donne che hanno servito
con lealtà e sacrificio l’intera
umanità in questi 70 anni. In
particolare, desidero ricordare oggi
coloro che hanno dato la loro vita
per la pace e la riconciliazione dei
popoli, a partire da Dag



Hammarskjöld fino ai moltissimi
funzionari di ogni grado, caduti nelle
missioni umanitarie di pace e di
riconciliazione.

L’esperienza di questi 70 anni, al di là
di tutto quanto è stato conseguito,
dimostra che la riforma e
l’adattamento ai tempi sono sempre
necessari, progredendo verso
l’obiettivo finale di concedere a tutti i
Paesi, senza eccezione, una
partecipazione e un’incidenza reale
ed equa nelle decisioni. Questa
necessità di una maggiore equità,
vale in special modo per gli organi
con effettiva capacità esecutiva, quali
il Consiglio di Sicurezza, gli
Organismi finanziari e i gruppi o
meccanismi specificamente creati
per affrontare le crisi economiche.
Questo aiuterà a limitare qualsiasi
sorta di abuso o usura specialmente
nei confronti dei Paesi in via di
sviluppo. Gli organismi finanziari
internazionali devono vigilare in



ordine allo sviluppo sostenibile dei
Paesi e per evitare l’asfissiante
sottomissione di tali Paesi a sistemi
creditizi che, ben lungi dal
promuovere il progresso,
sottomettono le popolazioni a
meccanismi di maggiore povertà,
esclusione e dipendenza.

Il compito delle Nazioni Unite, a
partire dai postulati del Preambolo e
dei primi articoli della sua Carta
costituzionale, può essere visto come
lo sviluppo e la promozione della
sovranità del diritto, sapendo che la
giustizia è requisito indispensabile
per realizzare l’ideale della fraternità
universale. In questo contesto, è
opportuno ricordare che la
limitazione del potere è un’idea
implicita nel concetto di diritto. Dare
a ciascuno il suo, secondo la
definizione classica di giustizia,
significa che nessun individuo o
gruppo umano si può considerare
onnipotente, autorizzato a calpestare



la dignità e i diritti delle altre
persone singole o dei gruppi sociali.
La distribuzione di fatto del potere
(politico, economico, militare,
tecnologico, ecc.) tra una pluralità di
soggetti e la creazione di un sistema
giuridico di regolamentazione delle
rivendicazioni e degli interessi,
realizza la limitazione del potere.
Oggi il panorama mondiale ci
presenta, tuttavia, molti falsi diritti, e
– nello stesso tempo – ampi settori
senza protezione, vittime piuttosto di
un cattivo esercizio del potere:
l’ambiente naturale e il vasto mondo
di donne e uomini esclusi. Due
settori intimamente uniti tra loro,
che le relazioni politiche ed
economiche preponderanti hanno
trasformato in parti fragili della
realtà. Per questo è necessario
affermare con forza i loro diritti,
consolidando la protezione
dell’ambiente e ponendo termine
all’esclusione.



Anzitutto occorre affermare che
esiste un vero “diritto dell’ambiente”
per una duplice ragione. In primo
luogo perché come esseri umani
facciamo parte dell’ambiente.
Viviamo in comunione con esso,
perché l’ambiente stesso comporta
limiti etici che l’azione umana deve
riconoscere e rispettare. L’uomo,
anche quando è dotato di «capacità
senza precedenti» che «mostrano
una singolarità che trascende
l’ambito fisico e biologico» (Enc. 
Laudato sì, 81), è al tempo stesso una
porzione di tale ambiente. Possiede
un corpo formato da elementi fisici,
chimici e biologici, e può
sopravvivere e svilupparsi solamente
se l’ambiente ecologico gli è
favorevole. Qualsiasi danno
all’ambiente, pertanto, è un danno
all’umanità. In secondo luogo, perché
ciascuna creatura, specialmente gli
esseri viventi, ha un valore in sé
stessa, di esistenza, di vita, di
bellezza e di interdipendenza con le

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81.


altre creature. Noi cristiani, insieme
alle altre religioni monoteiste,
crediamo che l’universo proviene da
una decisione d’amore del Creatore,
che permette all’uomo di servirsi
rispettosamente della creazione per
il bene dei suoi simili e per la gloria
del Creatore, senza però abusarne e
tanto meno essendo autorizzato a
distruggerla. Per tutte le credenze
religiose l’ambiente è un bene
fondamentale (cfribid., 81).

L’abuso e la distruzione
dell’ambiente, allo stesso tempo,
sono associati ad un inarrestabile
processo di esclusione. In effetti, una
brama egoistica e illimitata di potere
e di benessere materiale, conduce
tanto ad abusare dei mezzi materiali
disponibili quanto ad escludere i
deboli e i meno abili, sia per il fatto
di avere abilità diverse (portatori di
handicap), sia perché sono privi delle
conoscenze e degli strumenti tecnici
adeguati o possiedono

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81.


un’insufficiente capacità di decisione
politica. L’esclusione economica e
sociale è una negazione totale della
fraternità umana e un gravissimo
attentato ai diritti umani e
all’ambiente. I più poveri sono quelli
che soffrono maggiormente questi
attentati per un triplice, grave
motivo: sono scartati dalla società,
sono nel medesimo tempo obbligati a
vivere di scarti e devono
ingiustamente soffrire le
conseguenze dell’abuso
dell’ambiente. Questi fenomeni
costituiscono oggi la tanto diffusa e
incoscientemente consolidata
“cultura dello scarto”.

La drammaticità di tutta questa
situazione di esclusione e di inequità,
con le sue chiare conseguenze, mi
porta, insieme a tutto il popolo
cristiano e a tanti altri, a prendere
coscienza anche della mia grave
responsabilità al riguardo, per cui
alzo la mia voce, insieme a quella di



tutti coloro che aspirano a soluzioni
urgenti ed efficaci. L’adozione dell’
“Agenda 2030 per lo Sviluppo
Sostenibile” durante il Vertice
mondiale che inizierà oggi stesso, è
un importante segno di speranza.
Confido anche che la Conferenza di
Parigi sul cambiamento climatico
raggiunga accordi fondamentali ed
effettivi.

Non sono sufficienti, tuttavia, gli
impegni assunti solennemente,
benché costituiscano certamente un
passo necessario verso la soluzione
dei problemi. La definizione classica
di giustizia alla quale ho fatto
riferimento anteriormente contiene
come elemento essenziale una
volontà costante e perpetua: Iustitia
est constans et perpetua voluntas ius
suum cuique tribuendi. Il mondo
chiede con forza a tutti i governanti
una volontà effettiva, pratica,
costante, fatta di passi concreti e di
misure immediate, per preservare e



migliorare l’ambiente naturale e
vincere quanto prima il fenomeno
dell’esclusione sociale ed economica,
con le sue tristi conseguenze di tratta
degli esseri umani, commercio di
organi e tessuti umani, sfruttamento
sessuale di bambini e bambine,
lavoro schiavizzato, compresa la
prostituzione, traffico di droghe e di
armi, terrorismo e crimine
internazionale organizzato. È tale
l’ordine di grandezza di queste
situazioni e il numero di vite
innocenti coinvolte, che dobbiamo
evitare qualsiasi tentazione di cadere
in un nominalismo declamatorio con
effetto tranquillizzante sulle
coscienze. Dobbiamo aver cura che le
nostre istituzioni siano realmente
efficaci nella lotta contro tutti questi
flagelli.

La molteplicità e complessità dei
problemi richiede di avvalersi di
strumenti tecnici di misurazione.
Questo, però, comporta un duplice



pericolo: limitarsi all’esercizio
burocratico di redigere lunghe
enumerazioni di buoni propositi –
mete, obiettivi e indicazioni
statistiche –, o credere che un’unica
soluzione teorica e aprioristica darà
risposta a tutte le sfide. Non bisogna
perdere di vista, in nessun momento,
che l’azione politica ed economica, è
efficace solo quando è concepita
come un’attività prudenziale, guidata
da un concetto perenne di giustizia e
che tiene sempre presente che, prima
e aldilà di piani e programmi, ci sono
donne e uomini concreti, uguali ai
governanti, che vivono, lottano e
soffrono, e che molte volte si vedono
obbligati a vivere miseramente,
privati di qualsiasi diritto.

Affinché questi uomini e donne
concreti possano sottrarsi alla
povertà estrema, bisogna consentire
loro di essere degni attori del loro
stesso destino. Lo sviluppo umano
integrale e il pieno esercizio della



dignità umana non possono essere
imposti. Devono essere costruiti e
realizzati da ciascuno, da ciascuna
famiglia, in comunione con gli altri
esseri umani e in una giusta
relazione con tutti gli ambienti nei
quali si sviluppa la socialità umana –
amici, comunità, villaggi e comuni,
scuole, imprese e sindacati, province,
nazioni, ecc. Questo suppone ed esige
il diritto all’istruzione – anche per le
bambine (escluse in alcuni luoghi) –
che si assicura in primo luogo
rispettando e rafforzando il diritto
primario della famiglia a educare e il
diritto delle Chiese e delle
aggregazioni sociali a sostenere e
collaborare con le famiglie
nell’educazione delle loro figlie e dei
loro figli. L’educazione, così
concepita, è la base per la
realizzazione dell’Agenda 2030 e per
il risanamento dell’ambiente.

Al tempo stesso, i governanti devono
fare tutto il possibile affinché tutti



possano disporre della base minima
materiale e spirituale per rendere
effettiva la loro dignità e per formare
e mantenere una famiglia, che è la
cellula primaria di qualsiasi sviluppo
sociale. Questo minimo assoluto, a
livello materiale ha tre nomi: casa,
lavoro e terra; e un nome a livello
spirituale: libertà di spirito, che
comprende la libertà religiosa, il
diritto all’educazione e tutti gli altri
diritti civili.

Per tutte queste ragioni, la misura e
l’indicatore più semplice e adeguato
dell’adempimento della nuova 
Agenda per lo sviluppo sarà l’accesso
effettivo, pratico e immeditato, per
tutti, ai beni materiali e spirituali
indispensabili: abitazione propria,
lavoro dignitoso e debitamente
remunerato, alimentazione adeguata
e acqua potabile; libertà religiosa e,
più in generale, libertà di spirito ed
educazione. Nello stesso tempo,
questi pilastri dello sviluppo umano



integrale hanno un fondamento
comune, che è il diritto alla vita, e, in
senso ancora più ampio, quello che
potremmo chiamare il diritto
all’esistenza della stessa natura
umana.

La crisi ecologica, insieme alla
distruzione di buona parte della
biodiversità, può mettere in pericolo
l’esistenza stessa della specie umana.
Le nefaste conseguenze di un
irresponsabile malgoverno
dell’economia mondiale, guidato
unicamente dall’ambizione di
guadagno e di potere, devono
costituire un appello a una severa
riflessione sull’uomo: «L’uomo non si
crea da solo. È spirito e volontà, però
anche natura» (Benedetto XVI, 
Discorso al Parlamento della
Repubblica Federale di Germania, 22
settembre 2011; citato in Enc. 
Laudato sì, 6). La creazione si vede
pregiudicata «dove noi stessi siamo
l’ultima istanza [...]. E lo spreco della

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#6.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#6.


creazione inizia dove non
riconosciamo più alcuna istanza
sopra di noi, ma vediamo soltanto
noi stessi» (Id., Incontro con il Clero
della Diocesi di Bolzano-Bressanone, 6
agosto 2008, citato ibid.). Perciò, la
difesa dell’ambiente e la lotta contro
l’esclusione esigono il
riconoscimento di una legge morale
inscritta nella stessa natura umana,
che comprende la distinzione
naturale tra uomo e donna (cfr Enc. 
Laudato sì, 155) e il rispetto assoluto
della vita in tutte le sue fasi e
dimensioni (cfr ibid., 123; 136).

Senza il riconoscimento di alcuni
limiti etici naturali insormontabili e
senza l’immediata attuazione di quei
pilastri dello sviluppo umano
integrale, l’ideale di «salvare le
future generazioni dal flagello della
guerra» (Carta delle Nazioni Unite,
Preambolo) e di «promuovere il
progresso sociale e un più elevato
livello di vita all’interno di una più

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#155.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#155.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#136.


ampia libertà» (ibid.) corre il rischio
di diventare un miraggio
irraggiungibile o, peggio ancora,
parole vuote che servono come scusa
per qualsiasi abuso e corruzione, o
per promuovere una colonizzazione
ideologica mediante l’imposizione di
modelli e stili di vita anomali
estranei all’identità dei popoli e, in
ultima analisi, irresponsabili.

La guerra è la negazione di tutti i
diritti e una drammatica aggressione
all’ambiente. Se si vuole un autentico
sviluppo umano integrale per tutti,
occorre proseguire senza stancarsi
nell’impegno di evitare la guerra tra
le nazioni e tra i popoli.

A tal fine bisogna assicurare il
dominio incontrastato del diritto e
l’infaticabile ricorso al negoziato, ai
buoni uffici e all’arbitrato, come
proposto dalla Carta delle Nazioni
Unite, vera norma giuridica
fondamentale. L’esperienza dei 70



anni di esistenza delle Nazioni Unite,
in generale, e in particolare
l’esperienza dei primi 15 anni del
terzo millennio, mostrano tanto
l’efficacia della piena applicazione
delle norme internazionali come
l’inefficacia del loro mancato
adempimento. Se si rispetta e si
applica la Carta delle Nazioni Unite
con trasparenza e sincerità, senza
secondi fini, come un punto di
riferimento obbligatorio di giustizia e
non come uno strumento per
mascherare intenzioni ambigue, si
ottengono risultati di pace. Quando,
al contrario, si confonde la norma
con un semplice strumento da
utilizzare quando risulta favorevole
e da eludere quando non lo è, si apre
un vero vaso di Pandora di forze
incontrollabili, che danneggiano
gravemente le popolazioni inermi,
l’ambiente culturale, e anche
l’ambiente biologico.



Il Preambolo e il primo articolo della 
Carta delle Nazioni Unite indicano le
fondamenta della costruzione
giuridica internazionale: la pace, la
soluzione pacifica delle controversie
e lo sviluppo delle relazioni
amichevoli tra le nazioni. Contrasta
fortemente con queste affermazioni,
e le nega nella pratica, la tendenza
sempre presente alla proliferazione
delle armi, specialmente quelle di
distruzione di massa come possono
essere quelle nucleari. Un’etica e un
diritto basati sulla minaccia della
distruzione reciproca – e
potenzialmente di tutta l’umanità –
sono contraddittori e costituiscono
una frode verso tutta la costruzione
delle Nazioni Unite, che
diventerebbero “Nazioni unite dalla
paura e dalla sfiducia”. Occorre
impegnarsi per un mondo senza
armi nucleari, applicando
pienamente il Trattato di non
proliferazione, nella lettera e nello



spirito, verso una totale proibizione
di questi strumenti.

Il recente accordo sulla questione
nucleare in una regione sensibile
dell’Asia e del Medio Oriente, è una
prova delle possibilità della buona
volontà politica e del diritto, coltivati
con sincerità, pazienza e costanza.
Formulo i miei voti perché questo
accordo sia duraturo ed efficace e dia
i frutti sperati con la collaborazione
di tutte le parti coinvolte.

In tal senso, non mancano gravi
prove delle conseguenze negative di
interventi politici e militari non
coordinati tra i membri della
comunità internazionale. Per questo,
seppure desiderando di non avere la
necessità di farlo, non posso non
reiterare i miei ripetuti appelli in
relazione alla dolorosa situazione di
tutto il Medio Oriente, del Nord
Africa e di altri Paesi africani, dove i
cristiani, insieme ad altri gruppi



culturali o etnici e anche con quella
parte dei membri della religione
maggioritaria che non vuole lasciarsi
coinvolgere dall’odio e dalla pazzia,
sono stati obbligati ad essere
testimoni della distruzione dei loro
luoghi di culto, del loro patrimonio
culturale e religioso, delle loro case
ed averi e sono stati posti
nell’alternativa di fuggire o di pagare
l’adesione al bene e alla pace con la
loro stessa vita o con la schiavitù.

Queste realtà devono costituire un
serio appello ad un esame di
coscienza di coloro che hanno la
responsabilità della conduzione degli
affari internazionali. Non solo nei
casi di persecuzione religiosa o
culturale, ma in ogni situazione di
conflitto, come in Ucraina, in Siria, in
Iraq, in Libia, nel Sud-Sudan e nella
regione dei Grandi Laghi, prima degli
interessi di parte, pur se legittimi, ci
sono volti concreti. Nelle guerre e nei
conflitti ci sono persone, nostri



fratelli e sorelle, uomini e donne,
giovani e anziani, bambini e
bambine che piangono, soffrono e
muoiono. Esseri umani che
diventano materiale di scarto mentre
non si fa altro che enumerare
problemi, strategie e discussioni.

Come ho chiesto al Segretario
Generale delle Nazioni Unite nella
mia lettera del 9 agosto 2014, «la più
elementare comprensione della
dignità umana [obbliga] la comunità
internazionale, in particolare
attraverso le norme e i meccanismi
del diritto internazionale, a fare tutto
il possibile per fermare e prevenire
ulteriori sistematiche violenze contro
le minoranze etniche e religiose» e
per proteggere le popolazioni
innocenti.

In questa medesima linea vorrei
citare un altro tipo di conflittualità,
non sempre così esplicitata ma che
silenziosamente comporta la morte



di milioni di persone. Un altro tipo di
guerra che vivono molte delle nostre
società con il fenomeno del
narcotraffico. Una guerra
“sopportata” e debolmente
combattuta. Il narcotraffico per sua
stessa natura si accompagna alla
tratta delle persone, al riciclaggio di
denaro, al traffico di armi, allo
sfruttamento infantile e al altre
forme di corruzione. Corruzione che
è penetrata nei diversi livelli della
vita sociale, politica, militare,
artistica e religiosa, generando, in
molti casi, una struttura parallela che
mette in pericolo la credibilità delle
nostre istituzioni.

Ho iniziato questo intervento
ricordando le visite dei miei
predecessori. Ora vorrei, in modo
particolare, che le mie parole fossero
come una continuazione delle parole
finali del discorso di Paolo VI,
pronunciate quasi esattamente 50
anni or sono, ma di perenne valore.



«È l’ora in cui si impone una sosta,
un momento di raccoglimento, di
ripensamento, quasi di preghiera:
ripensare, cioè, alla nostra comune
origine, alla nostra storia, al nostro
destino comune. Mai come oggi [...] si
è reso necessario l’appello alla
coscienza morale dell’uomo [poiché]
il pericolo non viene né dal
progresso né dalla scienza: questi, se
bene usati, potranno anzi risolvere
molti dei gravi problemi che
assillano l’umanità» (Discorso ai
Rappresentanti degli Stati, 4 ottobre
1965). Tra le altre cose, senza dubbio,
la genialità umana, ben applicata,
aiuterà a risolvere le gravi sfide del
degrado ecologico e dell’esclusione.
Proseguo con le parole di Paolo VI:
«Il pericolo vero sta nell’uomo,
padrone di sempre più potenti
strumenti, atti alla rovina ed alle più
alte conquiste!» (ibid.).

La casa comune di tutti gli uomini
deve continuare a sorgere su una

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html


retta comprensione della fraternità
universale e sul rispetto della
sacralità di ciascuna vita umana, di
ciascun uomo e di ciascuna donna;
dei poveri, degli anziani, dei
bambini, degli ammalati, dei non
nati, dei disoccupati, degli
abbandonati, di quelli che vengono
giudicati scartabili perché li si
considera nient’altro che numeri di
questa o quella statistica. La casa
comune di tutti gli uomini deve
edificarsi anche sulla comprensione
di una certa sacralità della natura
creata.

Tale comprensione e rispetto esigono
un grado superiore di saggezza, che
accetti la trascendenza – quella di sé
stesso – rinunci alla costruzione di
una élite onnipotente e comprenda
che il senso pieno della vita
individuale e collettiva si trova nel
servizio disinteressato verso gli altri
e nell’uso prudente e rispettoso della
creazione, per il bene comune .



Ripetendo le parole di Paolo VI,
«l’edificio della moderna civiltà deve
reggersi su principii spirituali, capaci
non solo di sostenerlo, ma altresì di
illuminarlo e di animarlo» (ibid.).

Il Gaucho Martin Fierro, un classico
della letteratura della mia terra
natale, canta: “I fratelli siano uniti
perché questa è la prima legge.
Abbiano una vera unione in qualsiasi
tempo, perché se litigano tra di loro li
divoreranno quelli di fuori”.

Il mondo contemporaneo
apparentemente connesso,
sperimenta una crescente e
consistente e continua
frammentazione sociale che pone in
pericolo «ogni fondamento della vita
sociale» e pertanto «finisce col
metterci l’uno contro l’altro per
difendere i propri interessi» (Enc. 
Laudato sì, 229).

Il tempo presente ci invita a
privilegiare azioni che possano

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229.


generare nuovi dinamismi nella
società e che portino frutto in
importanti e positivi avvenimenti
storici (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 223).

Non possiamo permetterci di
rimandare “alcune agende” al futuro.
Il futuro ci chiede decisioni critiche e
globali di fronte ai conflitti mondiali
che aumentano il numero degli
esclusi e dei bisognosi.

La lodevole costruzione giuridica
internazionale dell’Organizzazione
delle Nazioni Unite e di tutte le sue
realizzazioni, migliorabile come
qualunque altra opera umana e, al
tempo stesso, necessaria, può essere
pegno di un futuro sicuro e felice per
le generazioni future. Lo sarà se i
rappresentanti degli Stati sapranno
mettere da parte interessi settoriali e
ideologie e cercare sinceramente il
servizio del bene comune. Chiedo a
Dio Onnipotente che sia così, e vi

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tempo_%C3%A8_superiore_allo_spazio
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tempo_%C3%A8_superiore_allo_spazio
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tempo_%C3%A8_superiore_allo_spazio
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tempo_%C3%A8_superiore_allo_spazio


assicuro il mio appoggio, la mia
preghiera e l’appoggio e le preghiere
di tutti i fedeli della Chiesa Cattolica,
affinché questa Istituzione, tutti i
suoi Stati membri e ciascuno dei suoi
funzionari, renda sempre un servizio
efficace all’umanità, un servizio
rispettoso della diversità e che sappia
potenziare, per il bene comune, il
meglio di ciascun popolo e di ciascun
cittadino. Che Dio vi benedica tutti!

VISITA AL CENTRO CARITATIVO
DELLA PARROCCHIA ST PATRICK

E INCONTRO CON I SENZATETTO

SALUTO DEL SANTO PADRE

Washington, D.C.

Giovedì, 24 settembre 2015

[Multimedia]

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/9/24/usastpatrick.html


E’ un piacere incontrarvi.
Buongiorno! Ascolterete due
“prediche”: una in spagnolo e l’altra
in inglese!

La prima parola che voglio dirvi è
“grazie”. Grazie di accogliermi e per
lo sforzo che avete compiuto perché
questo incontro si realizzasse.

Qui ricordo una persona che amo
tanto, e che è stata molto importante
nella mia vita. E’ stata sostegno e
fonte di ispirazione. E’ a lui che
ricorro quando sono un po’
“inguaiato”. Voi mi ricordate san
Giuseppe. I vostri volti mi parlano
del suo.

Nella vita di san Giuseppe ci sono
state situazioni difficili da affrontare.
Una di queste fu quando Maria stava
per partorire, per avere Gesù. Dice la
Bibbia: «Mentre si trovavano [a
Betlemme], si compirono per [Maria]
i giorni del parto. Diede alla luce il
suo figlio primogenito, lo avvolse in



fasce e lo pose in una mangiatoia,
perché per loro non c’era posto
nell’alloggio» (Lc 2,6-7). La Bibbia è
molto chiara: non c’era posto per
loro nell’alloggio. Immagino
Giuseppe, con la sua sposa sul punto
di avere il suo figlio, senza un tetto,
senza casa, senza alloggio. Il Figlio di
Dio è entrato in questo mondo come
un homeless. Il Figlio di Dio ha
saputo che cos’è cominciare la vita
senza un tetto. Possiamo immaginare
le domande di Giuseppe in quel
momento: Come? Il Figlio di Dio non
ha un tetto per vivere? Perché siamo
senza casa? Perché siamo senza un
tetto? Sono domande che molti di voi
possono farsi ogni giorno, e ve le
fate. Come Giuseppe vi domandate:
perché siamo senza un tetto, senza
una casa? E a noi che abbiamo un
tetto e una casa, sono domande che
pure faranno bene: perché questi
nostri fratelli sono senza casa, perché
questi nostri fratelli non hanno un
tetto?



Le domande di Giuseppe rimangono
presenti oggi, accompagnando tutti
coloro che nel corso della storia
hanno vissuto e si trovano senza una
casa.

Giuseppe era un uomo che si poneva
delle domande, ma soprattutto era
un uomo di fede. E’ stata la fede a
permettere a Giuseppe di trovare la
luce in quel momento che sembrava
completamente buio; è stata la fede a
sostenerlo nelle difficoltà della sua
vita. Per la fede Giuseppe ha saputo
andare avanti quando tutto
sembrava fermarsi.

Davanti a situazioni ingiuste,
dolorose, la fede ci offre quella luce
che dissipa l’oscurità. Come fu per
Giuseppe, la fede ci apre alla
presenza silenziosa di Dio in ogni
vita, in ogni persona, in ogni
situazione. Egli è presente in
ciascuno di voi, in ciascuno di noi.



Voglio essere molto chiaro: non c’è
nessun motivo, nessun tipo di
giustificazione sociale, morale, o di
altro genere per accettare la
mancanza di abitazione. Sono
situazioni ingiuste, ma sappiamo che
Dio le sta soffrendo insieme con noi,
le sta vivendo al nostro fianco. Non ci
lascia soli.

Gesù non solo ha voluto essere
solidale con ogni persona, non solo
ha voluto che nessuno senta o viva la
mancanza della sua compagnia, del
suo aiuto, del suo amore. Egli stesso
si è identificato con tutti quelli che
soffrono, che piangono, che
patiscono qualche tipo di ingiustizia.
Lo dice chiaramente: «Ho avuto fame
e mi avete dato da mangiare, ho
avuto sete e mi avete dato da bere,
ero straniero e mi avete accolto» (Mt
25,35).

E’ la fede a dirci che Dio è con voi,
che Dio è in mezzo a noi e la sua



presenza ci spinge alla carità. Quella
carità che nasce dalla chiamata di un
Dio che non cessa di bussare alla
nostra porta, la porta di tutti per
invitarci all’amore, alla compassione,
a donarci gli uni agli altri.

Gesù continua a bussare alle nostre
porte, alla nostra vita. Non lo fa
magicamente, non lo fa con trucchi o
con cartelli luminosi o con fuochi
d’artificio. Gesù continua a bussare
alla nostra porta nel volto del
fratello, nel volte del vicino, nel volto
di chi ci sta accanto.

Cari amici, uno dei modi più efficaci
che abbiamo per aiutare lo troviamo
nella preghiera. La preghiera ci
unisce, ci fa fratelli, ci apre il cuore e
ci ricorda una verità bella che a volte
dimentichiamo. Nella preghiera, tutti
impariamo a dire Padre, Papà, e
quando diciamo Padre, Papà, ci
ritroviamo come fratelli. Nella
preghiera non ci sono ricchi o poveri,



ci sono figli e fratelli. Nella preghiera
non ci sono persone di prima o di
seconda classe, c’è fraternità.

Nella preghiera il nostro cuore trova
forza per non diventare insensibile,
freddo davanti alle situazioni di
ingiustizia. Nella preghiera Dio
continua a chiamarci e a spingerci
alla carità.

Come ci fa bene pregare insieme;
come ci fa bene incontrarci in quello
spazio dove ci guardiamo come
fratelli e ci riconosciamo bisognosi
dell’appoggio gli uni degli altri. E
oggi voglio pregare con voi, voglio
unirmi a voi perché ho bisogno del
vostro appoggio e della vostra
vicinanza. Voglio invitarvi a pregare
insieme, gli uni per gli altri, gli uni
con gli altri. Così possiamo portare
avanti questo sostegno che ci aiuta a
vivere la gioia che Gesù è in mezzo a
noi. E che Gesù ci aiuti a risolvere le
ingiustizie che Lui ha conosciuto per



primo. Ve la sentite di pregare
insieme? Io comincio in spagnolo e
voi continuate in inglese.

Padre nostro…

E prima di lasciarvi, mi piacerebbe
darvi la benedizione di Dio:

Il Signore vi benedica e vi protegga;

il Signore vi guardi con benevolenza
e vi mostri la sua bontà;

il Signore vi guardi con amore e vi
conceda la sua pace (cfr Nm 6,24-26).

Per favore, non dimenticatevi di
pregare per me. Grazie!

SANTA MESSA E
CANONIZZAZIONE DEL BEATO P.
JUNIPERO SERRA

OMELIA DEL SANTO PADRE

Santuario Nazionale dell’Immacolata
Concezione, Washington, D.C.



Mercoledì, 23 settembre 2015

[Multimedia]

«Siate sempre lieti nel Signore, ve lo
ripeto: siate lieti» (Fil 4,4). Un invito
che colpisce fortemente la nostra
vita. Siate lieti, ci dice san Paolo, con
una forza quasi imperativa. Un
invito che si fa eco del desiderio che
tutti sperimentiamo di una vita
piena, di una vita che abbia senso, di
una vita gioiosa. E’ come se Paolo
avesse la capacità di ascoltare
ciascuno dei nostri cuori e desse voce
a quello che sentiamo, che viviamo.
C’è qualcosa dentro di noi che ci
invita alla gioia e a non adattarci a
palliativi che cercano sempre di
accontentarci.

Ma, a nostra volta, viviamo le
tensioni della vita quotidiana. Sono
molte le situazioni che sembrano

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/9/23/omeliawashingtondc.html


mettere in dubbio questo invito. La
dinamica a cui molte volte siamo
soggetti sembra portarci ad una
rassegnazione triste che a poco a
poco si va trasformando in abitudine,
con una conseguenza letale:
anestetizzarci il cuore.

Non vogliamo che la rassegnazione
sia il motore della nostra vita – o lo
vogliamo? Non vogliamo che
l’abitudine si impossessi delle nostre
giornate – o sì? Per questo possiamo
domandarci: come fare perché non si
anestetizzi il nostro cuore? Come
approfondire la gioia del Vangelo
nelle diverse situazioni della nostra
vita?

Gesù lo ha detto ai discepoli di allora
e lo dice a noi: Andate! Annunciate!
La gioia del Vangelo si sperimenta, si
conosce e si vive solo donandola,
donandosi.

Lo spirito del mondo ci invita al
conformismo, alla comodità. Di



fronte a questo spirito umano
«occorre sentire nuovamente che
abbiamo bisogno gli uni degli altri,
che abbiamo una responsabilità
verso gli altri e verso il mondo» (Enc.
Laudato si’, 229). La responsabilità di
annunciare il messaggio di Gesù.
Perché la fonte della nostra gioia sta
in quel «desiderio inesauribile di
offrire misericordia, frutto dell’aver
sperimentato l’infinita misericordia
del Padre e la sua forza
diffusiva» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 24). Andate da tutti ad
annunciare ungendo e ad ungere
annunciando. A questo il Signore ci
invita oggi e ci dice:

la gioia il cristiano la sperimenta
nella missione: andate alle genti di
tutte le nazioni;

la gioia il cristiano la trova in un
invito: andate e annunciate;

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Prendere_l%E2%80%99iniziativa,_coinvolgersi,_accompagnare,_fruttificare_e_festeggiare
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Prendere_l%E2%80%99iniziativa,_coinvolgersi,_accompagnare,_fruttificare_e_festeggiare
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Prendere_l%E2%80%99iniziativa,_coinvolgersi,_accompagnare,_fruttificare_e_festeggiare
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Prendere_l%E2%80%99iniziativa,_coinvolgersi,_accompagnare,_fruttificare_e_festeggiare


la gioia il cristiano la rinnova e la
attualizza con una chiamata: andate
e ungete.

Gesù vi manda a tutte le nazioni. A
tutte le genti. E in questo “tutti” di
duemila anni fa eravamo compresi
anche noi. Gesù non dà una lista
selettiva di chi sì e chi no, di quelli
che sono degni o no di ricevere il suo
messaggio, la sua presenza. Al
contrario, ha abbracciato sempre la
vita così come gli si presentava. Con
volto di dolore, fame, malattia,
peccato. Con volto di ferite, di sete, di
stanchezza. Con volto di dubbi e di
pietà. Lungi dall’aspettare una vita
imbellettata, decorata, truccata, l’ha
abbracciata come gli veniva
incontro. Benché fosse una vita che
molte volte si presenta rovinata,
sporca, distrutta. A tutti, ha detto
Gesù, a tutti andate e annunciate; a
tutta questa vita così com’è e non
come ci piacerebbe che fosse: Andate
e abbracciate nel mio nome. Andate



agli incroci delle strade, andate… ad
annunciare senza paura, senza
pregiudizi, senza superiorità, senza
purismi a tutti quelli che hanno
perso la gioia di vivere, andate ad
annunciare l’abbraccio
misericordioso del Padre. Andate da
quelli che vivono con il peso del
dolore, del fallimento, del sentire una
vita spezzata e annunciate la follia di
un Padre che cerca di ungerli con
l’olio della speranza, della salvezza.
Andate ad annunciare che gli sbagli,
le illusioni ingannevoli, le
incomprensioni, non hanno l’ultima
parola nella vita di una persona.
Andate con l’olio che lenisce le ferite
e ristora il cuore.

La missione non nasce mai da un
progetto perfettamente elaborato o
da un manuale molto ben strutturato
e programmato; la missione nasce
sempre da una vita che si è sentita
cercata e guarita, trovata e
perdonata. La missione nasce dal



fare esperienza una e più volte
dell’unzione misericordiosa di Dio.

La Chiesa, il Popolo Santo di Dio, sa
percorrere le strade polverose della
storia attraversate tante volte da
conflitti, ingiustizie e violenza per
andare a trovare i suoi figli e fratelli.
Il Santo Popolo fedele di Dio non
teme lo sbaglio; teme la chiusura, la
cristallizzazione in élite, l’attaccarsi
alle proprie sicurezze. Sa che la
chiusura, nelle sue molteplici forme,
è la causa di tante rassegnazioni.

Per questo, usciamo, andiamo ad
offrire a tutti la vita di Gesù Cristo
(cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 49).
Il Popolo di Dio sa coinvolgersi
perché è discepolo di Colui che si è
messo in ginocchio davanti ai suoi
per lavare loro i piedi (cfr ibid., 24).

Oggi siamo qui, possiamo essere qui
perché ci sono stati molti che hanno
avuto il coraggio di rispondere a
questa chiamata, molti che hanno

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V.%E2%80%82Una_madre_dal_cuore_aperto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V.%E2%80%82Una_madre_dal_cuore_aperto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Prendere_l%E2%80%99iniziativa,_coinvolgersi,_accompagnare,_fruttificare_e_festeggiare
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Prendere_l%E2%80%99iniziativa,_coinvolgersi,_accompagnare,_fruttificare_e_festeggiare


creduto che «la vita si accresce
donandola e si indebolisce
nell’isolamento e nella
comodità» (Documento di Aparecida,
360). Siamo figli dell’audacia
missionaria di tanti che hanno
preferito non rinchiudersi «nelle
strutture che danno una falsa
protezione […] nelle abitudini in cui
ci sentiamo tranquilli, mentre fuori
c’è una moltitudine affamata» (Esort.
ap. Evangelii gaudium, 49). Siamo
debitori di una Tradizione, di una
catena di testimoni che hanno reso
possibile che la Buona Novella del
Vangelo continui ad essere di
generazione in generazione Nuova e
Buona.

Ed oggi ricordiamo uno di quei
testimoni che ha saputo testimoniare
in queste terre la gioia del Vangelo:
Padre Junipero Serra. Ha saputo
vivere quello che è “la Chiesa in
uscita”, questa Chiesa che sa uscire e
andare per le strade, per condividere

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V.%E2%80%82Una_madre_dal_cuore_aperto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V.%E2%80%82Una_madre_dal_cuore_aperto


la tenerezza riconciliatrice di Dio. Ha
saputo lasciare la sua terra, le sue
usanze, ha avuto il coraggio di aprire
vie, ha saputo andare incontro a
tanti imparando a rispettare le loro
usanze e le loro caratteristiche.

Ha imparato a generare e ad
accompagnare la vita di Dio nei volti
di coloro che incontrava rendendoli
suoi fratelli. Junipero ha cercato di
difendere la dignità della comunità
nativa, proteggendola da quanti ne
avevano abusato. Abusi che oggi
continuano a procurarci dispiacere,
specialmente per il dolore che
provocano nella vita di tante
persone.

Scelse un motto che ispirò i suoi passi
e plasmò la sua vita: seppe dire, ma
soprattutto seppe vivere dicendo:
“Sempre avanti”. Questo è stato il
modo che Junipero ha trovato per
vivere la gioia del Vangelo, perché
non si anestetizzasse il suo cuore. E’



stato sempre avanti, perché il
Signore aspetta; sempre avanti,
perché il fratello aspetta; sempre
avanti per tutto ciò che ancora gli
rimaneva da vivere; è stato sempre
avanti. Come lui allora, che noi oggi
possiamo dire: sempre avanti.

INCONTRO CON I VESCOVI DEGLI
STATI UNITI D'AMERICA

DISCORSO DEL SANTO PADRE

Cattedrale di San Matteo,
Washington, D.C.

Mercoledì, 23 settembre 2015

[Multimedia]

Carissimi fratelli nell’Episcopato,

prima di tutto vorrei inviare un
saluto alla comunità ebraica, ai
nostri fratelli ebrei, che oggi

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/9/23/usavescovi.html


celebrano la festa dello Yom Kippur.
Il Signore li benedica con la pace, e li
faccia andare avanti nella via della
santità, secondo questo che oggi
abbiamo sentito dalla sua Parola:
“Siate santi, perché io sono
Santo” (Lv 19,2).

Sono lieto di incontrarvi in questo
momento della missione apostolica
che mi ha condotto nel vostro Paese.
Ringrazio vivamente il Cardinale
Wuerl e l’Arcivescovo Kurtz per le
gentili parole che mi hanno rivolto
anche a nome di tutti voi. Ricevete
per favore la mia gratitudine per
l’accoglienza e per la generosa
disponibilità con la quale il mio
soggiorno è stato programmato e
organizzato.

Nell’abbracciare con lo sguardo e con
il cuore i vostri volti di Pastori, vorrei
abbracciare anche le Chiese che
amorosamente portate sulle spalle; e
vi prego di assicurare che la mia



vicinanza umana e spirituale
raggiunge, per mezzo di voi, l’intero
Popolo di Dio disseminato su questa
vasta terra.

Il cuore del Papa si dilata per
includere tutti. Allargare il cuore per
testimoniare che Dio è grande nel
suo amore è la sostanza della
missione del Successore di Pietro,
Vicario di Colui che sulla croce ha
abbracciato l’intera umanità. Che
nessun membro del Corpo di Cristo
della nazione americana si senta
escluso dall’abbraccio del Papa.
Ovunque affiori sulle labbra il nome
di Gesù, lì risuoni pure la voce del
Papa per assicurare: “E’ il
Salvatore!”. Dalle vostre grandi
metropoli della costa orientale alle
pianure del midwest, dal profondo
sud allo sconfinato ovest, dovunque
la vostra gente si raccoglie
nell’assemblea eucaristica, il Papa
non sia un mero nome
abitudinariamente pronunciato, ma



una tangibile compagnia volta a
sostenere la voce che si eleva dal
cuore della Sposa: “Vieni Signore!”.

Quando una mano si tende per
compiere il bene o portare al fratello
la carità di Cristo, per asciugare una
lacrima o fare compagnia ad una
solitudine, per indicare la strada ad
uno smarrito o risollevare un cuore
ormai infranto, per chinarsi su uno
che è caduto o insegnare a chi è
assetato di verità, per offrire il
perdono o guidare ad un nuovo
inizio in Dio... sappiate che il Papa vi
accompagna, il Papa vi sostiene,
poggia anch’Egli sulla vostra la sua
mano ormai vecchia e rugosa ma,
per grazia di Dio, ancora capace di
sostenere e di incoraggiare.

La mia prima parola è di rendimento
di grazie a Dio per il dinamismo del
Vangelo che ha consentito la notevole
crescita della Chiesa di Cristo in
queste terre, e ha permesso il



generoso contributo che essa ha
offerto e continua ad offrire alla
società statunitense e al mondo.
Apprezzo vivamente e ringrazio
commosso per la vostra generosità e
solidarietà verso la Sede Apostolica e
verso l’evangelizzazione in tante
sofferenti parti del mondo. Sono lieto
per l’indomito impegno della vostra
Chiesa per la causa della vita e della
famiglia, motivo preminente di
questa mia visita. Seguo con
attenzione lo sforzo ingente di
accoglienza e di integrazione degli
immigrati che continuano a guardare
all’America con lo sguardo dei
pellegrini che approdarono alla
ricerca delle sue promettenti risorse
di libertà e prosperità. Ammiro il
lavoro con cui portate avanti la
missione educativa nelle vostre
scuole a tutti i livelli l’opera
caritativa nelle vostre numerose
istituzioni. Sono attività condotte
spesso senza che si comprenda il loro
valore e senza appoggio e, in ogni



caso, eroicamente mantenute con
l’obolo dei poveri, perché tali
iniziative scaturiscono da un
mandato soprannaturale al quale
non è lecito disobbedire. Sono
consapevole del coraggio con cui
avete affrontato momenti oscuri del
vostro percorso ecclesiale senza
temere autocritiche né risparmiare
umiliazioni e sacrifici, senza cedere
alla paura di spogliarsi di quanto è
secondario pur di riacquistare
l’autorevolezza e la fiducia richiesta
ai Ministri di Cristo, come desidera
l’anima del vostro popolo. So quanto
ha pesato in voi la ferita degli ultimi
anni, e ho accompagnato il vostro
generoso impegno per guarire le
vittime, consapevole che nel guarire
siamo pur sempre guariti, e per
continuare a operare affinché tali
crimini non si ripetano mai più.

Vi parlo come Vescovo di Roma, già
nella vecchiaia chiamato da Dio da
una terra anch’essa americana, per



custodire l’unità della Chiesa
Universale e per incoraggiare nella
carità il percorso di tutte le Chiese
particolari, perché progrediscano
nella conoscenza, nella fede e
nell’amore di Cristo. Leggendo i
vostri nomi e cognomi, osservando i
vostri volti, conoscendo la misura
alta della vostra consapevolezza
ecclesiale e sapendo della devozione
che avete sempre riservato al
Successore di Pietro, devo dirvi che
non mi sento tra voi un forestiero.
Provengo, infatti, da una terra
anch’essa vasta, sconfinata e non di
rado informe che, come la vostra, ha
ricevuto la fede dal bagaglio dei
missionari. Ben conosco la sfida di
seminare il Vangelo nel cuore di
uomini provenienti da mondi diversi,
spesso induriti dall’aspro cammino
percorso prima di approdare. Non mi
è estranea la storia della fatica di
impiantare la Chiesa tra pianure,
montagne, città e suburbi di un
territorio spesso inospitale, dove le



frontiere sono sempre provvisorie, le
risposte ovvie non durano e la chiave
d’ingresso richiede di saper
coniugare lo sforzo epico dei pionieri
esploratori con la prosaica saggezza
e resistenza dei sedentari che
presidiano lo spazio raggiunto. Come
ha cantato un vostro poeta: “ali forti
ed instancabili”, ma anche la
saggezza di chi “conosce le
montagne”*.

Non vi parlo da solo. La mia voce si
pone in continuità con quanto i miei
Predecessori vi hanno donato. Infatti,
sin dagli albori della “nazione
americana”, quando all’indomani
della rivoluzione venne eretta la
prima diocesi a Baltimora, la Chiesa
di Roma vi è sempre stata vicina e
non vi è mai mancata la sua costante
assistenza ed il suo incoraggiamento.
Negli ultimi decenni, tre dei miei
venerati Predecessori vi hanno fatto
visita, consegnandovi un notevole
patrimonio d’insegnamento tuttora

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150923_usa-vescovi.html#*


attuale, di cui avete fatto tesoro per
orientare i lungimiranti programmi
pastorali con cui guidare
quest’amata Chiesa.

Non è mia intenzione tracciare un
programma o delineare una
strategia. Non sono venuto per
giudicarvi o per impartirvi lezioni.
Confido pienamente nella voce di
Colui che “insegna ogni cosa” (cfr Gv
14,26). Consentitemi soltanto, con la
libertà dell’amore, di poter parlare
come un fratello tra fratelli. Non mi
sta a cuore dirvi cosa fare, perché
sappiamo tutti quanto ci chiede il
Signore. Preferisco piuttosto
ritornare ancora su quella fatica -
antica e sempre nuova - di
domandarsi circa le strade da
percorrere, sui sentimenti da
conservare mentre si opera, sullo
spirito con cui agire. Senza la pretesa
di essere esaustivo, condivido con voi
alcune riflessioni che ritengo
opportune per la nostra missione.



Siamo Vescovi della Chiesa, Pastori
costituiti da Dio per pascere il suo
gregge. La nostra gioia più grande è
essere Pastori, nient’altro che Pastori,
dal cuore indiviso ed una
irreversibile consegna di sé. Bisogna
custodire questa gioia senza lasciare
che ce la rubino. Il maligno ruggisce
come leone cercando di divorarla,
rovinando così quanto siamo
chiamati ad essere non per noi stessi,
ma per dono, al servizio del “Pastore
delle nostre anime” (1 Pt 2,25).

L’essenza della nostra identità va
cercata nell’assiduo pregare, nel
predicare (cfr At 6,4) e nel pascere
(cfr Gv 21,15-17; At 20,28-31).

Non una preghiera qualsiasi, ma
l’unione famigliare con Cristo, dove
incrociare quotidianamente il suo
sguardo per sentire rivolta a noi la
sua domanda: «Chi è mia madre e chi
sono i miei fratelli?» (Mc 3,32). E
potergli serenamente rispondere:



“Signore, ecco tua madre, ecco i tuoi
fratelli! Te li consegno, sono quelli
che Tu mi hai affidato”. Di una tale
confidenza con Cristo si nutre la vita
del Pastore.

Non una predicazione di complesse
dottrine, ma l’annuncio gioioso di
Cristo, morto e risorto per noi. Lo
stile della nostra missione susciti in
quanti ci ascoltano l’esperienza del
“per noi” di quest’annuncio: la Parola
doni senso e pienezza ad ogni
frammento della loro vita, i
Sacramenti li nutrano di quel cibo
che non possono procurarsi, la
vicinanza del Pastore risvegli in loro
la nostalgia dell’abbraccio del Padre.
Vegliate perché il gregge incontri
sempre nel cuore del Pastore quella
riserva di eternità che con affanno si
cerca invano nelle cose del mondo.
Trovino sempre sulle vostre labbra
l’apprezzamento per la capacità di
fare e costruire nella libertà e nella
giustizia la prosperità di cui è



prodiga questa terra. Non manchi
però il sereno coraggio di confessare
che bisogna procurarsi «non il cibo
che perisce ma quello che dura per la
vita eterna” (Gv 6,27).

Non pascere sé stessi ma saper
arretrare, abbassarsi, decentrarsi,
per nutrire di Cristo la famiglia di
Dio. Vegliare senza sosta, ergendosi
alti per raggiungere con lo sguardo di
Dio il gregge che solo a Lui
appartiene. Elevarsi all’altezza della
Croce del suo Figlio, il solo punto di
vista che apre al Pastore il cuore del
suo gregge.

Non guardare verso il basso nella
propria autoreferenzialità, ma
sempre verso gli orizzonti di Dio, che
oltrepassano quanto noi siamo
capaci di prevedere o pianificare.
Vegliare pure su noi stessi, per
sfuggire alla tentazione del
narcisismo, che acceca gli occhi del
Pastore, rende la sua voce



irriconoscibile e il suo gesto sterile.
Nelle molteplici strade che si aprono
alla vostra sollecitudine pastorale,
ricordate di conservare indelebile il
nucleo che unifica tutte le cose: «lo
avete fatto a me» (Mt 25,31-45).

Senz’altro è utile al Vescovo
possedere la lungimiranza del leader
e la scaltrezza dell’amministratore,
ma decadiamo inesorabilmente
quando scambiamo la potenza della
forza con la forza dell’impotenza,
attraverso la quale Dio ci ha redenti.
Al Vescovo è necessaria la lucida
percezione della battaglia tra la luce
e le tenebre che si combatte in questo
mondo. Guai a noi, però, se facciamo
della Croce un vessillo di lotte
mondane, dimenticando che la
condizione della vittoria duratura è
lasciarsi trafiggere e svuotare di sé
stessi (Fil 2,1-11).

Non ci è estranea l’angoscia dei primi
Undici, chiusi tra i loro muri,



assediati e sgomenti, abitati dallo
spavento delle pecore disperse
perché il Pastore era stato colpito.
Ma sappiamo che ci è stato donato
uno spirito di coraggio e non di
timidezza. Pertanto non ci è lecito
lasciarci paralizzare dalla paura.

So bene che numerose sono le vostre
sfide, e che spesso è ostile il campo
nel quale seminate, e non poche sono
le tentazioni di chiudersi nel recinto
delle paure, a leccarsi le ferite,
rimpiangendo un tempo che non
torna e preparando risposte dure alle
già aspre resistenze.

E, tuttavia, siamo fautori della
cultura dell’incontro. Siamo
sacramenti viventi dell’abbraccio tra
la ricchezza divina e la nostra
povertà. Siamo testimoni
dell’abbassamento e della
condiscendenza di Dio che precede
nell’amore anche la nostra
primigenia risposta.



Il dialogo è il nostro metodo, non per
astuta strategia, ma per fedeltà a
Colui che non si stanca mai di
passare e ripassare nelle piazze degli
uomini fino all’undicesima ora per
proporre il suo invito d’amore (Mt
20,1-16).

La via è pertanto il dialogo: dialogo
tra voi, dialogo nei vostri Presbiteri,
dialogo con i laici, dialogo con le
famiglie, dialogo con la società. Non
mi stancherei di incoraggiarvi a
dialogare senza paura. Tanto più è
ricco il patrimonio, che con parresia
avete da condividere, tanto più sia
eloquente l’umiltà con la quale lo
dovete offrire. Non abbiate paura di
compiere l’esodo necessario ad ogni
autentico dialogo. Altrimenti non è
possibile comprendere le ragioni
dell’altro né capire fino in fondo che
il fratello da raggiungere e riscattare,
con la forza e la prossimità
dell’amore, conta più di quanto
contano le posizioni che giudichiamo



lontane dalle nostre pur autentiche
certezze. Il linguaggio aspro e
bellicoso della divisione non si
addice alle labbra del Pastore, non ha
diritto di cittadinanza nel suo cuore
e, benché sembri per un momento
assicurare un’apparente egemonia,
solo il fascino durevole della bontà e
dell’amore resta veramente
convincente.

Bisogna lasciare che perennemente
risuoni nel nostro cuore la parola del
Signore: «Prendete il mio giogo sopra
di voi e imparate da me, che sono mite
e umile di cuore, e troverete ristoro
per le vostre anime» (Mt 11,28-30). Il
giogo di Gesù è giogo d’amore e
perciò è garanzia di ristoro. Alle
volte ci pesa la solitudine delle nostre
fatiche, e siamo talmente carichi del
giogo che non ricordiamo più di
averlo ricevuto dal Signore. Ci
sembra solo nostro e quindi ci
trasciniamo come buoi stanchi nel
campo arido, minacciati dalla



sensazione di aver lavorato invano,
dimentichi della pienezza del ristoro
collegata indissolubilmente a Colui
che ci ha fatto la promessa.

Imparare da Gesù; meglio ancora,
imparare Gesù, mite e umile; entrare
nella sua mitezza e nella sua umiltà
mediante la contemplazione del suo
agire. Introdurre le nostre Chiese e il
nostro popolo, non di rado
schiacciato dalla dura ansia di
prestazione, alla soavità del giogo del
Signore. Ricordare che l’identità
della Chiesa di Gesù è assicurata non
dal “fuoco dal cielo che consuma” (Lc
9,54), ma dal segreto calore dello
Spirito che “sana ciò che sanguina,
piega ciò che è rigido, drizza ciò che è
sviato”.

La grande missione che il Signore ci
affida, noi la svolgiamo in
comunione, in modo collegiale. È già
tanto dilaniato e diviso il mondo! La
frammentazione è ormai di casa



ovunque. Perciò, la Chiesa, “tunica
inconsutile del Signore” non può
lasciarsi dividere, frazionare o
contendere.

La nostra missione episcopale è
primariamente cementare l’unità, il
cui contenuto è determinato dalla
Parola di Dio e dall’unico Pane del
Cielo, con cui ognuna delle Chiese a
noi affidate resta Cattolica, perché
aperta e in comunione con tutte le
Chiese Particolari e con quella di
Roma che “presiede nella carità”. È
un imperativo, pertanto, vegliare per
tale unità, custodirla, favorirla,
testimoniarla come segno e
strumento che, di là di ogni barriera,
unisce nazioni, razze, classi,
generazioni.

L’imminente Anno Santo della
Misericordia, introducendoci nella
profondità inesauribile del cuore
divino, nel quale non abita alcuna
divisione, sia per tutti occasione



privilegiata per rafforzare la
comunione, perfezionare l’unità,
riconciliare le differenze, perdonarsi
a vicenda e superare ogni divisione,
così che risplenda la vostra luce
come “la città costruita sul
monte” (Mt 5,14).

Tale servizio all’unità è
particolarmente importante per la
vostra amata Nazione, le cui
vastissime risorse materiali e
spirituali, culturali e politiche,
storiche e umane, scientifiche e
tecnologiche impongono
responsabilità morali non
indifferenti in un mondo frastornato
e faticosamente alla ricerca di nuovi
equilibri di pace, prosperità ed
integrazione. È, pertanto, parte
essenziale della vostra missione
offrire agli Stati Uniti d’America
l’umile e potente lievito della
comunione. Sappia l’umanità che
l’essere abitata dal “sacramento di
unità” (Lumen gentium, 1) è garanzia

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


che il suo destino non è l’abbandono
e la disgregazione.

E tale testimonianza è un faro che
non può spegnersi. Infatti, nel denso
buio della vita, gli uomini hanno
bisogno di lasciarsi guidare dalla sua
luce, per essere certi del porto che li
aspetta, sicuri che le loro barche non
si schianteranno sugli scogli né
saranno in balia delle onde. Perciò,
Fratelli, vi incoraggio ad affrontare le
sfide del nostro tempo. Nel fondo di
ciascuna di esse sta sempre la vita
come dono e responsabilità. Il futuro
della libertà e della dignità delle
nostre società dipende dal modo in
cui sapremo rispondere a tali sfide.

Le vittime innocenti dell’aborto, i
bambini che muoiono di fame o sotto
le bombe, gli immigrati che
annegano alla ricerca di un domani,
gli anziani o i malati dei quali si
vorrebbe far a meno, le vittime del
terrorismo, delle guerre, della



violenza e del narcotraffico,
l’ambiente devastato da una
predatoria relazione dell’uomo con
la natura, in tutto ciò è sempre in
gioco il dono di Dio, del quale siamo
amministratori nobili, ma non
padroni. Non è lecito pertanto
evadere da tali questioni o metterle a
tacere. Di non minore importanza è
l’annuncio del Vangelo della famiglia
che, nell’imminente Incontro
Mondiale delle Famiglie a Filadelfia,
avrò modo di proclamare con forza
insieme a voi e a tutta la Chiesa.

Questi aspetti irrinunciabili della
missione della Chiesa appartengono
al nucleo di quanto ci è stato
trasmesso dal Signore. Abbiamo
perciò il dovere di custodirli e
comunicarli, anche quando la
mentalità del tempo si rende
impermeabile e ostile a tale
messaggio (cfrEvangelii gaudium,
34-39). Vi incoraggio ad offrire, con
gli strumenti e la creatività

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III.%E2%80%82Dal_cuore_del_Vangelo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III.%E2%80%82Dal_cuore_del_Vangelo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III.%E2%80%82Dal_cuore_del_Vangelo


dell’amore e con l’umiltà della verità,
tale testimonianza. Essa ha bisogno
non soltanto di proclami e annunci
esterni, ma anche di conquistare
spazio nel cuore degli uomini e nella
coscienza della società.

A questo fine, è molto importante che
la Chiesa negli Stati Uniti sia anche
un focolare umile che attira gli
uomini mediante il fascino della luce
e il calore dell’amore. Come Pastori
ben conosciamo il buio e il freddo
che ancora c’è in questo mondo, la
solitudine e l’abbandono di tanti –
anche dove abbondano le risorse
comunicative e le ricchezze materiali
–, conosciamo anche la paura di
fronte alla vita, le disperazioni e le
molteplici fughe.

Perciò, solo una Chiesa che sa
radunare attorno al “fuoco” resta
capace di attirare. Non certo un
fuoco qualsiasi, ma quello che si è
acceso al mattino di Pasqua. È il



Signore risorto che continua a
interpellare i Pastori della Chiesa
attraverso la voce timida di tanti
fratelli: “Avete qualcosa da
mangiare”? Si tratta di riconoscere la
sua voce, come fecero gli Apostoli
sulla riva del mare di Tiberiade (cfr 
Gv 21,4-12). Ed è ancora più decisivo
consegnarsi alla certezza che le braci
della sua presenza, accese al fuoco
della passione, ci precedono e non si
spengono mai. Venendo meno tale
certezza, si rischia di diventare
cultori di cenere e non custodi e
dispensatori della vera luce e di quel
calore che è capace di riscaldare il
cuore (cfr Lc 24, 32).

Prima di concludere consentitemi
ancora di farvi due raccomandazioni
che mi stanno a cuore. La prima si
riferisce alla vostra paternità
episcopale. Siate Pastori vicini alla
gente, Pastori prossimi e servitori.
Questa vicinanza si esprima in modo
speciale verso i vostri sacerdoti.



Accompagnateli affinché continuino
a servire Cristo con cuore indiviso,
perché solo la pienezza riempie i
ministri di Cristo. Vi prego, pertanto,
non lasciate che si accontentino delle
mezze misure. Curate le loro sorgenti
spirituali affinché non cadano nella
tentazione di diventare notai e
burocrati, ma siano espressione della
maternità della Chiesa che genera e
fa crescere i suoi figli. Vegliate
affinché non si stanchino di alzarsi
per rispondere a chi bussa nella
notte, anche quando già si pensa di
aver diritto al riposo (cfr Lc 11,5-8).
Allenateli affinché siano pronti a
fermarsi, chinarsi, versare balsamo,
farsi carico e spendersi in favore di
chi, “per caso”, si è trovato spogliato
di quanto credeva di possedere (cfr 
Lc 10,29-37).

La mia seconda raccomandazione si
riferisce agli immigrati. Chiedo scusa
se in qualche modo parlo quasi “in
causa propria”. La Chiesa



statunitense conosce come poche le
speranze dei cuori dei migranti. Da
sempre avete imparato la loro lingua,
sostenuto la loro causa, integrato i
loro contributi, difeso i loro diritti,
promosso la loro ricerca di
prosperità, conservato accesa la
fiamma della loro fede. Anche adesso
nessuna istituzione americana fa di
più per gli immigrati che le vostre
comunità cristiane. Ora avete questa
lunga ondata d’immigrazione latina
che investe tante delle vostre diocesi.
Non soltanto come Vescovo di Roma,
ma anche come Pastore venuto dal
sud, sento il bisogno di ringraziarvi e
di incoraggiarvi. Forse non sarà
facile per voi leggere la loro anima;
forse sarete messi alla prova dalle
loro diversità. Sappiate, comunque,
che possiedono anche risorse da
condividere. Perciò accoglieteli senza
paura. Offrite loro il calore
dell’amore di Cristo e decifrerete il
mistero del loro cuore. Sono certo



che, ancora una volta, questa gente
arricchirà l’America e la sua Chiesa.

Dio vi benedica e la Madonna vi
custodisca! Grazie!

__________________

* Quando ero giovane, / avevo ali
forti e instancabili, / ma non
conoscevo le montagne. / Quando fui
vecchio, / conobbi le montagne, / ma
le ali stanche non tennero più dietro
alla visione. / Il genio è saggezza e
gioventù (Edgard Lee Masters, 
Antologia di Spoon River).

SANTA MESSA

OMELIA DEL SANTO PADRE

Basilica minore del Santuario della
“Virgen de la Caridad del Cobre”,
Santiago di Cuba

Martedì, 22 settembre 2015

[Multimedia]

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/9/22/omeliasantiago.html


Il Vangelo che abbiamo appena
ascoltato ci mette di fronte alla
dinamica che il Signore genera ogni
volta che ci visita: ci fa uscire da
casa. Sono immagini che più volte
siamo invitati a contemplare. La
presenza di Dio nella nostra vita non
ci lascia mai tranquilli, ci spinge
sempre a muoverci. Quando Dio ci
visita, sempre ci tira fuori di casa.
Visitati per visitare, incontrati per
incontrare, amati per amare.

E qui vediamo Maria, la prima
discepola. Una giovane forse tra i 15
e i 17 anni, che in un villaggio della
Palestina è stata visitata dal Signore
che le annunciava che sarebbe
diventata la madre del Salvatore.
Lungi dal credersi chissà chi e dal
pensare che tutti sarebbero venuti ad
assisterla o servirla, lei esce di casa e
va a servire. Va ad aiutare sua cugina
Elisabetta. La gioia che scaturisce dal



sapere che Dio è con noi, con la
nostra gente, risveglia il cuore, mette
in movimento le nostre gambe, “ci
tira fuori”, ci porta a condividere la
gioia ricevuta, e condividerla come
servizio, come dedizione in tutte
quelle situazioni “imbarazzanti” che
i nostri vicini o parenti stanno
vivendo. Il Vangelo ci dice che Maria
uscì in fretta, passo lento ma
costante, passi che sanno dove
andare; passi che non corrono per
“arrivare” troppo rapidamente o
vanno troppo lenti come per non
“arrivare” mai. Né agitata né
addormentata, Maria va di fretta, per
accompagnare sua cugina incinta in
età avanzata. Maria, la prima
discepola, visitata è uscita a visitare.
E da quel primo giorno è sempre
stata la sua caratteristica peculiare.
E’ stata la donna che ha visitato tanti
uomini e donne, bambini e anziani,
giovani. Ha saputo visitare e
accompagnare nelle drammatiche
gestazioni di molti dei nostri popoli;



ha protetto la lotta di tutti coloro che
hanno sofferto per difendere i diritti
dei loro figli. E ora, Lei non cessa di
portarci la Parola di vita, suo Figlio,
nostro Signore.

Anche queste terre sono state visitate
dalla sua presenza materna. La
patria cubana è nata e cresciuta nel
calore della devozione alla Vergine
della Carità. “Ella ha dato una forma
propria e speciale all’anima cubana –
hanno scritto i Vescovi di questa
terra – suscitando nel cuore dei
cubani i migliori ideali di amore per
Dio, per la famiglia e per la Patria”.

Lo affermarono anche i vostri
connazionali cent’anni fa, quando
chiesero a Papa Benedetto XV di
dichiarare la Vergine della Carità
Patrona di Cuba, e scrissero: “Né le
disgrazie e né le privazioni
riuscirono a ‘spegnere’ la fede e
l’amore che il nostro popolo cattolico
professa a questa Vergine, ma anzi,



nelle più grandi vicissitudini della
vita, quando era più vicina la morte o
prossima la disperazione, sempre è
sorta come luce che dissipa ogni
pericolo, come rugiada
consolatrice ... la visione di questa
Vergine benedetta, cubana per
eccellenza …perché così l’hanno
amata le nostre indimenticabili
madri, così la benedicono le nostre
spose”. Così essi scrivevano cent’anni
fa.

In questo Santuario, che conserva la
memoria del santo Popolo fedele di
Dio che cammina a Cuba, Maria è
venerata come Madre della Carità.
Da qui Lei custodisce le nostre radici,
la nostra identità, perché non ci
perdiamo su vie di disperazione.
L’anima del popolo cubano, come
abbiamo appena sentito, è stata
forgiata tra dolori, privazioni che
non sono riusciti a spegnere la fede;
quella fede che si è mantenuta viva
grazie a tante nonne che hanno



continuato a render possibile, nella
quotidianità domestica, la presenza
viva di Dio; la presenza del Padre che
libera, fortifica, risana, dà coraggio
ed è rifugio sicuro e segno di nuova
risurrezione. Nonne, madri, e tanti
altri che con tenerezza e affetto sono
stati segni di visitazione - come
Maria - di coraggio, di fede per i loro
nipoti, nelle loro famiglie. Hanno
tenuto aperta una fessura, piccola
come un granello di senape,
attraverso la quale lo Spirito Santo
ha continuato ad accompagnare il
palpitare di questo popolo.

E «ogni volta che guardiamo a Maria
torniamo a credere nella forza
rivoluzionaria della tenerezza e
dell’affetto» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 288).

Generazione dopo generazione,
giorno dopo giorno, siamo invitati a
rinnovare la nostra fede. Siamo
invitati a vivere la rivoluzione della

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_Stella_della_nuova_evangelizzazione
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_Stella_della_nuova_evangelizzazione
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_Stella_della_nuova_evangelizzazione
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_Stella_della_nuova_evangelizzazione


tenerezza come Maria, Madre della
Carità. Siamo invitati a “uscire di
casa”, a tenere gli occhi e il cuore
aperti agli altri. La nostra rivoluzione
passa attraverso la tenerezza,
attraverso la gioia che diventa
sempre prossimità, che si fa sempre
compassione – che non è pietismo, è
patire-con, per liberare – e ci porta a
coinvolgerci, per servire, nella vita
degli altri. La nostra fede ci fa uscire
di casa e andare incontro agli altri
per condividere gioie e dolori,
speranze e frustrazioni. La nostra
fede ci porta fuori di casa per visitare
il malato, il prigioniero, chi piange e
chi sa anche ridere con chi ride,
gioire con le gioie dei vicini. Come
Maria, vogliamo essere una Chiesa
che serve, che esce di casa, che esce
dai suoi templi, dalle sue sacrestie,
per accompagnare la vita, sostenere
la speranza, essere segno di unità di
un popolo nobile e dignitoso. Come
Maria, Madre della Carità, vogliamo
essere una Chiesa che esca di casa



per gettare ponti, abbattere muri,
seminare riconciliazione.

Come Maria vogliamo essere una
Chiesa che sappia accompagnare
tutte le situazioni “imbarazzanti”
della nostra gente, impegnati nella
vita, nella cultura, nella società, non
nascondendoci ma camminando con
i nostri fratelli, tutti insieme. Tutti
insieme, servendo, aiutando. Tutti
figli di Dio, figli di Maria, figli di
questa nobile terra cubana.

Questo è il nostro “rame” più
prezioso, questa è la nostra più
grande ricchezza e la migliore
eredità che possiamo lasciare: come
Maria, imparare ad uscire di casa sui
sentieri della visitazione. E imparare
a pregare con Maria, perché la sua
preghiera è colma di memoria e di
ringraziamento; è il cantico del
Popolo di Dio che cammina nella
storia. E’ la memoria viva che Dio è
in mezzo a noi; è la memoria



perenne che Dio ha guardato l’umiltà
della sua gente, ha soccorso il suo
servo come aveva promesso ai nostri
padri e alla loro discendenza per
sempre.

INCONTRO CON LE FAMIGLIE

DISCORSO DEL SANTO PADRE

Cattedrale di Nostra Signora
dell’Assunzione, Santiago (Cuba)

Martedì, 22 settembre 2015

[Multimedia]

Siamo in famiglia. E quando uno sta
in famiglia si sente a casa. Grazie
famiglie cubane, grazie cubani per
avermi fatto sentire in tutti questi
giorni in famiglia, per avermi fatto
sentire a casa. Grazie per tutto
questo. Questo incontro con voi è

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/9/22/cubafamiglie.html


come “la ciliegina sulla torta”.
Concludere la mia visita vivendo
questo incontro in famiglia è un
motivo per rendere grazie a Dio per
il “calore” che promana da gente che
sa ricevere, che sa accogliere, che sa
far sentire a casa. Grazie a tutti i
cubani.

Ringrazio Mons. Dionisio García,
Arcivescovo di Santiago, per il saluto
che mi ha rivolto a nome di tutti, e la
coppia che ha avuto il coraggio di
condividere con tutti noi i suoi aneliti
e i suoi per vivere la famiglia come
una “chiesa domestica”.

Il Vangelo di Giovanni ci presenta
come primo avvenimento pubblico
di Gesù le Nozze di Cana, nella festa
di una famiglia. Lì è con Maria sua
madre e alcuni dei suoi discepoli.
Condividevano la festa familiare.

Le nozze sono momenti speciali nella
vita di molti. Per i “più veterani”,
genitori, nonni, è un’occasione per



raccogliere il frutto della semina. Dà
gioia all’anima vedere i figli crescere
e poter formare la propria famiglia.
È l’opportunità di vedere, per un
istante, che tutto ciò per cui si è
lottato ne valeva la pena.
Accompagnare i figli, sostenerli,
stimolarli perché possano decidersi a
costruire la loro vita, a formare la
loro famiglia, è un grande compito
per i genitori. A loro volta, i giovani
sposi sono nella gioia. Tutto un
futuro che comincia. E tutto ha
“sapore” di casa nuova, di speranza.
Nelle nozze sempre si incontrano il
passato che ereditiamo e il futuro che
ci attende. C’è memoria e speranza.
Sempre si apre l’opportunità di
ringraziare per tutto ciò che ci ha
permesso di giungere fino ad oggi
con lo stesso amore che abbiamo
ricevuto.

E Gesù comincia la sua vita pubblica
proprio in un matrimonio. Si
inserisce in questa storia di semina e



raccolto, di sogni e ricerche, di sforzi
e impegno, di lavori faticosi che
hanno arato la terra perché dia il suo
frutto. Gesù comincia la sua vita
pubblica all’interno di una famiglia,
in seno ad una comunità domestica.
Ed è proprio in seno alle nostre
famiglie che Egli continua ad
inserirsi, continua ad esser parte. Gli
piace stare in famiglia.

È interessante osservare come Gesù
si manifesta anche nei pranzi, nelle
cene. Mangiare con diverse persone,
visitare diverse case è stato per Gesù
un luogo privilegiato per far
conoscere il progetto di Dio. Egli va a
casa degli amici – Marta e Maria –,
ma non è selettivo, non gli importa se
ci sono pubblicani o peccatori, come
Zaccheo. Va a casa di Zaccheo. Non
solo Egli agiva così, ma quando inviò
i suoi discepoli ad annunciare la
buona novella del Regno di Dio, disse
loro: «Restate in quella casa,
mangiando e bevendo di quello che



hanno» (Lc 10,7). Matrimoni, visite
alle famiglie, cene, qualcosa di
speciale avranno questi momenti
nella vita delle persone perché Gesù
preferisca manifestarsi lì.

Ricordo nella mia diocesi precedente
che molte famiglie mi spiegavano che
l’unico momento che avevano per
stare insieme era normalmente la
cena, di sera, quando si tornava dal
lavoro, e i più piccoli finivano i
compiti di scuola. Era un momento
speciale di vita familiare. Si
commentava il giorno, ciò che
ognuno aveva fatto, si metteva in
ordine la casa, si sistemavano i
vestiti, si organizzavano gli impegni
principali per i giorni seguenti, i
bambini litigavano… era il momento.
Sono momenti in cui uno arriva
anche stanco, e qualche discussione,
qualche litigata tra marito e moglie
succede, ma non c’è da aver paura; io
ho più paura delle coppie che mi
dicono che mai, mai hanno avuto



una discussione; raro, è raro. Gesù
sceglie questi momenti per mostrarci
l’amore di Dio, Gesù sceglie questi
spazi per entrare nelle nostre case e
aiutarci a scoprire lo Spirito vivo e
operante nelle nostre case e nelle
nostre cose quotidiane. È in casa che
impariamo la fraternità, impariamo
la solidarietà, impariamo il non
essere prepotenti. È in casa che
impariamo ad accogliere e
apprezzare la vita come una
benedizione e che ciascuno ha
bisogno degli altri per andare avanti.
È in casa che sperimentiamo il
perdono, e siamo invitati
continuamente a perdonare, a
lasciarci trasformare. E’ interessante:
in casa non c’è posto per le
“maschere”, siamo quello che siamo
e, in un modo o nell’altro, siamo
invitati a cercare il meglio per gli
altri.

Per questo la comunità cristiana
chiama le famiglie con il nome di



chiese domestiche, perché è nel
calore della casa che la fede permea
ogni angolo, illumina ogni spazio,
costruisce la comunità. Perché è in
momenti come questi che le persone
hanno cominciato a scoprire l’amore
concreto e operante di Dio.

In molte culture al giorno d’oggi
vanno sparendo questi spazi, vanno
scomparendo questi momenti
familiari, pian piano tutto tende a
separarsi, isolarsi; scarseggiano i
momenti in comune, per essere uniti,
per stare in famiglia. E dunque non
si sa aspettare, non si sa chiedere
permesso, non si sa chiedere scusa,
non si sa ringraziare, perché la casa
diventa vuota, non di persone, ma
vuota di relazioni, vuota di contatti
umani, vuota di incontri, tra genitori,
figli, nonni, nipoti, fratelli.... Poco
tempo fa una persona che lavora con
me mi raccontava che sua moglie e i
figli erano andati in vacanza e lui era
rimasto solo, perché gli toccava



lavorare in quei giorni. Il primo
giorno la casa stava tutta in silenzio,
“in pace”, era felice, niente in
disordine. Il terzo giorno, quando gli
ho chiesto come stava, mi ha detto:
“Voglio già che ritornino tutti”.
Sentiva che non poteva vivere senza
sua moglie e i suoi figli. E questo è
bello, questo è bello.

Senza famiglia, senza il calore di
casa, la vita diventa vuota,
cominciano a mancare le reti che ci
sostengono nelle difficoltà, le reti che
ci alimentano nella vita quotidiana e
motivano la lotta per la prosperità.
La famiglia ci salva da due fenomeni
attuali, due cose che succedono al
giorno d’oggi: la frammentazione,
cioè la divisione, e la massificazione.
In entrambi i casi, le persone si
trasformano in individui isolati, facili
da manipolare e governare. E allora
troviamo nel mondo società divise,
rotte, separate o altamente
massificate sono conseguenza della



rottura dei legami familiari; quando
si perdono le relazioni che ci
costituiscono come persone, che ci
insegnano ad essere persone. E così
uno si dimentica di come si dice
papà, mamma, figlio, figlia, nonno,
nonna… Si perde la memoria di
queste relazioni che sono il
fondamento. Sono il fondamento del
nome che abbiamo.

La famiglia è scuola di umanità,
scuola che insegna a mettere il cuore
nelle necessità degli altri, ad essere
attenti alla vita degli altri. Quando
viviamo bene nella famiglia, gli
egoismi restano piccoli – ci sono,
perché tutti abbiamo un po’ di
egoismo –; ma quando non si vive
una vita di famiglia si generano
quelle personalità che possiamo
definire così: “io, me, mi, con me, per
me”, totalmente centrate su sé stesse,
che ignorano la solidarietà, la
fraternità, il lavoro in comune,
l’amore, la discussione tra fratelli. Lo



ignorano. Nonostante le molte
difficoltà che affliggono oggi le
nostre famiglie nel mondo, non
dimentichiamoci, per favore, di
questo: le famiglie non sono un
problema, sono prima di tutto
un’opportunità. Un’opportunità che
dobbiamo curare, proteggere e
accompagnare. E’ un modo di dire
che sono una benedizione. Quando
incominci a vivere la famiglia come
un problema, ti stanchi, non
cammini, perché sei tutto centrato su
te stesso.

Si discute molto oggi sul futuro, su
quale mondo vogliamo lascare ai
nostri figli, quale società vogliamo
per loro. Credo che una delle
possibili risposte si trova guardando
voi, questa famiglia che ha parlato,
ognuno di voi: vogliamo lasciare un
mondo di famiglie. E’ la migliore
eredità: lasciamo un mondo di
famiglie. Certamente non esiste la
famiglia perfetta, non esistono sposi



perfetti, genitori perfetti né figli
perfetti, e, se non si offende, io direi
suocera perfetta. Non esistono, non
esistono. Ma questo non impedisce
che siano la risposta per il domani.
Dio ci stimola all’amore e l’amore
sempre si impegna con le persone
che ama. Per questo, abbiamo cura
delle nostre famiglie, vere scuole del
domani. Abbiamo cura delle nostre
famiglie, veri spazi di libertà.
Abbiamo cura delle nostre famiglie,
veri centri di umanità.

E qui mi viene un’immagine: quando,
nelle Udienze del mercoledì, passo a
salutare la gente, tante tante donne
mi mostrano la pancia e mi dicono:
“Padre, me lo benedice?”. Io ora vi
propongo una cosa, a tutte quelle
donne che sono “incinte di
speranza”, perché un figlio è una
speranza: che in questo momento si
tocchino la pancia. Se c’è qualcuna
qui, lo faccia. O quelle che stanno
ascoltano alla radio o alla televisione.



E io, a ciascuna di loro, ad ogni
bambino o bambina che è lì dentro
ad aspettare, do la benedizione. Così
che ognuna si tocca la pancia e io le
do la benedizione, nel nome del
Padre e del Figlio dello Spirito Santo.
E auguro che nasca bello sano, che
cresca bene, che lo possa allevare
bene. Accarezzate il bambino che
state aspettando.

Non voglio concludere senza fare
riferimento all’Eucaristia. Avrete
notato che Gesù vuole utilizzare
come spazio del suo memoriale una
cena. Sceglie come spazio della sua
presenza tra noi un momento
concreto della vita familiare. Un
momento vissuto e comprensibile
per tutti, la cena.

E l’Eucaristia è la cena della famiglia
di Gesù, che da un confine all’altro
della terra si riunisce per ascoltare la
sua Parola e nutrirsi con il suo
Corpo. Gesù è il Pane di Vita delle



nostre famiglie, vuole essere sempre
presente nutrendoci con il suo
amore, sostenendoci con la sua fede,
aiutandoci a camminare con la sua
speranza, perché in tutte le
circostanze possiamo sperimentare
che Egli è il vero Pane del cielo.

Tra pochi giorni parteciperò insieme
alle famiglie del mondo all’Incontro
Mondiale delle Famiglie, e tra meno
di un mese al Sinodo dei Vescovi che
ha per tema la Famiglia. Vi invito a
pregare. Vi chiedo per favore di
pregare per queste due intenzioni,
perché sappiamo tutti insieme
aiutarci a prenderci cura della
famiglia, perché sempre più
sappiamo scoprire l’Emmanuele, cioè
il Dio che vive in mezzo al suo popolo
facendo di ogni famiglia e di tutte le
famiglie la sua dimora. Conto sulla
vostra preghiera. Grazie!

Saluto finale dalla terrazza
antistante la chiesa:



Vi saluto. Vi ringrazio… l’accoglienza,
il calore… I cubani sono davvero
gentili, buoni, e ti fanno sentire a
casa. Tante grazie! E voglio dire una
parola di speranza. Una parola di
speranza che forse ci farà girare la
testa indietro e in avanti. Guardando
indietro: memoria. Memoria di quelli
che ci hanno portato alla vita, e
specialmente, dei nonni. Un gran
saluto ai nonni. Non
dimentichiamoci dei nonni. I nonni
sono la nostra memoria vivente. E
guardando in avanti: i bambini e i
giovani, che sono la forza di un
popolo. Un popolo che ha cura dei
suoi nonni e che ha cura dei suoi
bambini e dei suoi giovani, ha il
trionfo assicurato! Dio vi benedica.
Lasciate che vi dia la benedizione,
ma ad una condizione. Dovrete
pagare qualcosa: vi chiedo di pregare
per me. Questa è la condizione. Vi
benedica Dio Onnipotente, il Padre, il
Figlio e lo Spirito Santo. Addio e
grazie!



OMELIA DEL SANTO PADRE

Plaza de la Revolución, Holguín

Lunedì, 21 settembre 2015

[Multimedia]

Celebriamo la festa dell’Apostolo ed
Evangelista san Matteo. Celebriamo
la storia di una conversione. Egli
stesso, nel suo Vangelo, ci racconta
come è stato l’incontro che ha
segnato la sua vita, ci introduce in un
“gioco di sguardi” che è in grado di
trasformare la storia.

Un giorno come qualunque altro,
mentre era seduto al banco della
riscossione delle imposte, Gesù passò
e lo vide, si avvicinò e gli disse:
«Seguimi». Ed egli si alzò, lo seguì.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/9/21/omeliaholguin.html


Gesù lo guardò. Che forza di amore
ha avuto lo sguardo di Gesù per
smuovere Matteo come ha fatto! Che
forza devono avere avuto quegli
occhi per farlo alzare! Sappiamo che
Matteo era un pubblicano, cioè
riscuoteva le tasse dagli ebrei per
darle ai romani. I pubblicani erano
malvisti, considerati anche peccatori,
e per questo vivevano isolati e
disprezzati dagli altri. Con loro non si
poteva mangiare, né parlare e né
pregare. Per il popolo erano dei
traditori, che prendevano dalla loro
gente per dare ad altri. I pubblicani
appartenevano a questa categoria
sociale.

E Gesù si fermò, non passò oltre
frettolosamente, lo guardò senza
fretta, lo guardò in pace. Lo guardò
con occhi di misericordia; lo guardò
come nessuno lo aveva guardato
prima. E quello sguardo aprì il suo
cuore, lo rese libero, lo guarì, gli
diede una speranza, una nuova vita,



come a Zaccheo, a Bartimeo, a Maria
Maddalena, a Pietro e anche a
ciascuno di noi. Anche se noi non
osiamo alzare gli occhi al Signore,
Lui sempre ci guarda per primo.

E’ la nostra storia personale; come
tanti altri, ognuno di noi può dire:
anch’io sono un peccatore su cui
Gesù ha pone il suo sguardo. Vi
invito oggi, a casa o in chiesa,
quando siete tranquilli, soli, a fare un
momento di silenzio per ricordare
con gratitudine e gioia quella
circostanza, quel momento in cui lo
sguardo misericordioso di Dio si è
posato sulla nostra vita.

Il suo amore ci precede, il suo
sguardo anticipa le nostre necessità.
Egli sa vedere oltre le apparenze, al
di là del peccato, al di là del
fallimento o dell’indegnità. Sa vedere
oltre la categoria sociale a cui
apparteniamo. Egli va al di là di tutto
ciò. Egli vede quella dignità di figli,



che tutti abbiamo, a volte sporcata
dal peccato, ma sempre presente nel
profondo della nostra anima. E’ la
nostra dignità di figli. Egli è venuto
proprio a cercare tutti coloro che si
sentono indegni di Dio, indegni degli
altri. Lasciamoci guardare da Gesù,
lasciamo che il suo sguardo percorra
le nostre strade, lasciamo che il suo
sguardo ci riporti la gioia, la
speranza, la gioia della vita.

Dopo averlo guardato con
misericordia, il Signore disse a
Matteo: “Seguimi”. E Matteo si alzò e
lo seguì. Dopo lo sguardo, la parola.
Dopo l’amore, la missione. Matteo
non è più lo stesso; è cambiato
interiormente. L'incontro con Gesù,
con il suo amore misericordioso, lo
ha trasformato. E in quel momento si
lasciò alle spalle il banco delle
imposte, il denaro, la sua esclusione.
Prima aspettava seduto per
riscuotere, per prendere dagli altri;
ora con Gesù deve alzarsi per dare,



per offrire, per offrirsi agli altri. Gesù
lo ha guardato e Matteo ha trovato la
gioia nel servizio. Per Matteo e per
tutti coloro che hanno percepito lo
sguardo di Gesù, i concittadini non
sono quelli di cui si approfitta, si usa,
si abusa. Lo sguardo di Gesù genera
un’attività missionaria, di servizio, di
dedizione. I suoi concittadini sono
quelli che lui serve. Il suo amore
guarisce le nostre miopie e ci stimola
a guardare oltre, a non fermarci alle
apparenze o al politicamente
corretto.

Gesù va avanti, ci precede, apre la
strada e ci invita a seguirlo. Ci invita
ad andare lentamente superando i
nostri pregiudizi, le nostre resistenze
al cambiamento degli altri e anche di
noi stessi. Ci sfida giorno per giorno
con una domanda: credi? Credi che
sia possibile che un esattore si
trasformi in un servitore? Pensi che
sia possibile che un traditore diventi
un amico? Pensi che sia possibile che



il figlio di un falegname sia il Figlio
di Dio? Il suo sguardo trasforma il
nostro sguardo, il suo cuore
trasforma il nostro cuore. Dio è
Padre che vuole la salvezza di tutti i
suoi figli.

Lasciamoci guardare dal Signore
nella preghiera, nell’Eucaristia, nella
Confessione, nei nostri fratelli,
soprattutto quelli che si sentono
abbandonati, più soli. E impariamo a
guardare come Lui guarda noi.
Condividiamo la sua tenerezza e la
sua misericordia con i malati, i
carcerati, gli anziani e le famiglie in
difficoltà. Ancora una volta siamo
chiamati ad imparare da Gesù, che
vede sempre quello che c’è di più
autentico in ogni persona, che è
appunto l’immagine del Padre.

So con quale sforzo e sacrificio la
Chiesa a Cuba sta lavorando per
portare a tutti, anche nei luoghi più
remoti, la parola e la presenza di



Cristo. Una menzione speciale
meritano le cosiddette “case di
missione”, che, data la scarsità di
chiese e sacerdoti, consentono a
molte persone di avere un luogo per
la preghiera, l’ascolto della Parola, la
catechesi e la vita comunitaria. Sono
piccoli segni della presenza di Dio nei
nostri quartieri e un aiuto quotidiano
per rendere vive le parole
dell’apostolo Paolo: «Vi esorto:
comportatevi in maniera degna della
chiamata che avete ricevuto, con
ogni umiltà, dolcezza e magnanimità,
sopportandovi a vicenda nell’amore,
avendo a cuore di conservare l’unità
dello spirito per mezzo del vincolo
della pace» (Ef 4,1-3).

Desidero ora rivolgere lo sguardo
alla Vergine Maria, Nostra Signora
della Carità del Cobre, che Cuba ha
accolto tra le sue braccia aprendole
le sue porte per sempre,e a Lei
chiedo di mantenere su ciascuno dei
figli di questa nobile nazione il suo



sguardo materno, e che “quei suoi
occhi misericordiosi” siano sempre
attenti a ciascuno di voi, alle vostre
case, alle vostre famiglie e alle
persone che possono avere
l’impressione che per loro non c’è
posto. Che lei ci custodisca tutti come
ha custodito Gesù nel suo amore. E
che Lei ci insegni a guardare gli altri
come Gesù ha guardato ognuno di
noi.

SALUTODEL SANTO PADRE

AI GIOVANI DEL CENTRO
CULTURALE PADRE FÉLIX VARELA

La Habana. Domenica, 20 settembre
2015

[Multimedia]

Parole pronunciate dal Santo
Padre

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/9/20/cubagiovani.html


Voi siete in piedi e io sto seduto. Che
vergogna! Ma, sapete perché sto
seduto? Perché ho preso appunti di
alcune cose che ha detto il nostro
compagno e delle quali voglio
parlarvi. Una parola si è imposta con
forza: sognare. Uno scrittore
latinoamericano diceva che noi
uomini abbiamo due occhi, uno di
carne e uno di vetro. Con l’occhio di
carne vediamo ciò che guardiamo.
Con l’occhio di vetro vediamo ciò che
sogniamo. Bello, vero?

Nell’obiettività della vita deve
entrare la capacità di sognare. E un
giovane che non è capace di sognare
è recintato in sé stesso, è chiuso in sé
stesso. Tutti sognano cose che non
accadranno mai… Ma sognale,
desiderale, cerca orizzonti, apriti,
apriti a cose grandi. Non so se a Cuba
si usa la parola, ma noi argentini
diciamo “no te arrugues”, non tirarti
indietro, apriti. Apriti e sogna. Sogna
che il mondo con te può essere



diverso. Sogna che se darai il meglio
di te, aiuterai a far sì che questo
mondo sia diverso. Non lo
dimenticate, sognate. A volte vi
lasciate trasportare e sognate troppo,
e la vita vi taglia la strada. Non
importa, sognate. E raccontate i
vostri sogni. Raccontate, parlate delle
cose grandi che desiderate, perché
più grande è la capacità di sognare –
e la vita ti lascia a metà strada –, più
cammino hai percorso. Perciò, prima
di tutto sognare.

Hai detto una piccola frase che avevo
scritto qui durante l’intervento, ma
l’ho sottolineata e ho preso qualche
appunto: che sappiamo accogliere e
accettare chi la pensa diversamente.
In realtà noi, a volte, siamo chiusi. Ci
mettiamo nel nostro piccolo mondo:
“O è così, o niente”. E sei andato
oltre: che non ci chiudiamo nelle
conventicole delle ideologie o delle
religioni. Che possiamo crescere di
fronte agli individualismi. Quando



una religione diventa conventicola,
perde il meglio che ha, perde la sua
realtà di adorare Dio, di credere in
Dio. È una conventicola. È una
conventicola di parole, di preghiere,
di “io sono buono, tu sei cattivo”, di
prescrizioni morali. E quando io ho
la mia ideologia, il mio modo di
pensare e tu hai il tuo, mi chiudo in
questa conventicola dell’ideologia.

Cuori aperti, menti aperte. Se la
pensi in modo diverso da me, perché
non ne parliamo? Perché stiamo
sempre a litigare su ciò che ci separa,
su ciò in cui siamo diversi? Perché
non ci diamo la mano in ciò che
abbiamo in comune? Dobbiamo
avere il coraggio di parlare di quello
che abbiamo in comune. E dopo
possiamo parlare di quello che di
diverso abbiamo o pensiamo. Ma
dico parlare. Non dico litigare. Non
dico chiuderci. Non dico
“spettegolare”, come hai detto tu. Ma
ciò è possibile solo quando ho la



capacità di parlare di ciò che ho in
comune con l’altro, di ciò per cui
siamo capaci di lavorare insieme. A
Buenos Aires – in una parrocchia
nuova, in una zona molto, molto
povera – un gruppo di giovani
universitari stava costruendo alcuni
locali parrocchiali. E il parroco mi ha
detto: “Perché non vieni un sabato e
così te li presento?”. Si dedicavano a
costruire il sabato e la domenica.
Erano ragazzi e ragazze
dell’università. Sono andato e li ho
visti, e me li hanno presentati:
“Questo è l’architetto, è ebreo, questo
è comunista, questo è cattolico
praticante, questo è…”. Erano tutti
diversi, ma tutti stavano lavorando
insieme per il bene comune. Questa
si chiama amicizia sociale, cercare il
bene comune. L’inimicizia sociale
distrugge. E una famiglia si distrugge
per l’inimicizia. Un paese si distrugge
per l’inimicizia. Il mondo si distrugge
per l’inimicizia. E l’inimicizia più
grande è la guerra. Oggigiorno



vediamo che il mondo si sta
distruggendo per la guerra. Perché
sono incapaci di sedersi e parlare:
“Bene, negoziamo. Che cosa
possiamo fare in comune? In quali
cose cederemo? Ma non uccidiamo
altra gente”. Quando c’è divisione, c’è
morte. C’è morte nell’anima, perché
stiamo uccidendo la capacità di
unire. Stiamo uccidendo l’amicizia
sociale. Questo vi chiedo oggi: siate
capaci di creare l’amicizia sociale.

Poi c’è un’altra parola che hai detto.
La parola speranza. I giovani sono la
speranza di un popolo. Questo lo
sentiamo dire dappertutto. Ma che
cos’è la speranza? È essere ottimisti?
No. L’ottimismo è uno stato d’animo.
Domani ti alzi col mal di fegato e non
sei ottimista, vedi tutto nero. La
speranza è qualcosa di più. La
speranza è sofferta. La speranza sa
soffrire per portare avanti un
progetto, sa sacrificarsi. Tu sei
capace di sacrificarti per un futuro o



vuoi solo vivere il presente e che
quelli che verranno si arrangino? La
speranza è feconda. La speranza dà
vita. Tu sei capace di dare vita, o
diventerai un ragazzo o una ragazza
spiritualmente sterile, incapace di
creare vita per gli altri, incapace di
creare amicizia sociale, incapace di
creare patria, incapace di creare
grandezza? La speranza è feconda.
La speranza si dà nel lavoro. Voglio
ricordare qui un problema molto
grave che si sta vivendo in Europa,
cioè il gran numero di giovani che
non ha lavoro. Ci sono Paesi in cui la
percentuale dei giovani dai 25 anni
in giù disoccupati è del 40%. Penso a
un Paese. In un altro paese del 47 %,
e in un altro ancora del 50%. È chiaro
che un popolo che non si preoccupa
di dare lavoro ai giovani, un popolo –
e quando dico popolo non dico
governi –, un intero popolo che non
si preoccupa della gente, che questi
giovani lavorino, questo popolo non
ha futuro.



I giovani entrano a far parte della
cultura dello scarto. E tutti sappiamo
che oggi, in questo impero del dio
denaro, si scartano le cose e si
scartano le persone. Si scartano i
bambini perché non li si vuole o
perché li si uccide prima che
nascano. Si scartano gli anziani – sto
parlando del mondo, in generale –, si
scartano gli anziani perché non
producono più. In alcuni Paesi, c’è la
legge sull’eutanasia, ma in tanti altri
c’è un’eutanasia nascosta, occulta. Si
scartano i giovani perché non si dà
loro lavoro. Allora, che cosa resta a
un giovane senza lavoro? Se un
Paese non inventa, se un popolo non
inventa possibilità di lavoro per i
suoi giovani, a quel giovane restano
solo o le dipendenze o il suicidio, o
andare in giro a cercare eserciti di
distruzione per creare guerre.
Questa cultura dello scarto sta
facendo del male a tutti noi, ci toglie
la speranza. Ed è quello che hai
chiesto per i giovani: vogliamo



speranza. Speranza che è sofferta, è
laboriosa, è feconda. Ci dà lavoro e ci
salva dalla cultura dello scarto. E
questa speranza convoca, convoca
tutti, perché un popolo che sa
autoconvocarsi per guardare al
futuro e costruire l’amicizia sociale –
come ho già detto, anche se si pensa
in modi diversi –, questo popolo ha
speranza.

E se io incontro un giovane senza
speranza – l’ho già detto una volta –
quel giovane è un “pensionato”. Ci
sono giovani che sembrano andare in
pensione a 22 anni. Sono giovani con
una tristezza esistenziale. Sono
giovani che hanno puntato la loro
vita sul disfattismo di base. Sono
giovani che si lamentano. Sono
giovani che fuggono dalla vita. Il
cammino della speranza non è facile
e non si può percorrere da soli. C’è
un proverbio africano che dice: “Se
vuoi andare in fretta, vai solo, ma se
vuoi arrivare lontano, vai



accompagnato”. E io voglio che voi,
giovani cubani, anche se la pensate
in modo diverso, anche se avete
punti di vista diversi, andiate in
compagnia, insieme, cercando la
speranza, cercando il futuro e la
nobiltà della patria.

Abbiamo iniziato con la parola
“sognare”, e voglio concludere con
un’altra espressione che mi hai detto
e che io uso spesso: la cultura
dell’incontro. Per favore, non
dividiamoci tra noi. Andiamo
insieme, uniti, anche se la pensiamo
diversamente, anche se sentiamo
diversamente. Ma c’è qualcosa che è
superiore a noi, è la grandezza del
nostro popolo, è la grandezza della
nostra patria, ed è a questa bellezza,
a questa dolce speranza della patria,
che dobbiamo arrivare. Grazie.

Bene, vi saluto augurandovi ogni
bene, augurandovi… tutto quello che
vi ho detto. Ve lo auguro. Pregherò



per voi. E vi chiedo di pregare per
me. E se qualcuno di voi non è
credente – e non può pregare perché
non è credente – che almeno mi
auguri cose buone. Che Dio vi
benedica, vi faccia procedere lungo
questo cammino di speranza verso la
cultura dell’incontro, evitando quelle
conventicole di cui ha parlato il
nostro compagno. E che Dio vi
benedica tutti.

CELEBRAZIONE DEI VESPRI CON
SACERDOTI, CONSACRATI E
SEMINARISTI

Cattedrale, La Habana. Domenica, 20
settembre 2015

Ci siamo riuniti in questa storica
Cattedrale di La Habana per cantare
con i salmi la fedeltà di Dio verso il
suo Popolo, e ringraziarlo per la sua
presenza e la sua infinita
misericordia. Fedeltà e misericordia
fatte memoria non solo nelle mura di
questa casa, ma anche in alcuni che



hanno i “capelli bianchi”, un ricordo
vivente, attualizzato, del fatto che
“infinita è la sua misericordia e la
sua fedeltà dura in eterno”. Fratelli,
ringraziamo insieme il Signore!

Ringraziamo per la presenza dello
Spirito con la ricchezza dei diversi
carismi nei volti di tanti missionari
che sono venuti in queste terre,
diventando cubani tra i cubani,
segno dell’eterna misericordia del
Signore.

Il Vangelo ci presenta Gesù in dialogo
con il Padre, ci pone nel centro
dell’intimità tra il Padre e il Figlio
divenuta preghiera. Quando si
avvicinava la sua ora, Gesù pregò il
Padre per i suoi discepoli, per quelli
che stavano con Lui e per quelli che
sarebbero venuti (cfrGv 17,20). Ci fa
pensare il fatto che, nella sua ora
cruciale, Gesù ponga nella sua
preghiera la vita dei suoi, la nostra
vita. E chiede al Padre che li



mantenga nell’unità e nella gioia.
Gesù conosceva bene il cuore dei
suoi, conosce bene il nostro cuore.
Perciò prega, chiede al Padre che non
li prenda una coscienza che tende ad
isolarsi, a rifugiarsi nelle proprie
certezze, sicurezze, nei propri spazi,
a disinteressarsi della vita degli altri,
chiudendosi in piccole “aziende
domestiche”, che rompono il volto
multiforme della Chiesa. Situazioni
che sfociano nella tristezza
individualista, in una tristezza che a
poco a poco lascia spazio al
risentimento, alla continua
lamentela, alla monotonia; «questo
non è il desiderio di Dio per noi,
questa non è la vita nello
Spirito» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 2) alla quale Lui vi ha
chiamato, alla quale ci ha chiamato.
Per questo Gesù prega, chiede che la
tristezza e l’isolamento non
prevalgano nel nostro cuore. E noi
vogliamo fare lo stesso, vogliamo
unirci alla preghiera di Gesù, alle sue

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.%E2%80%82Gioia_che_si_rinnova_e_si_comunica
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.%E2%80%82Gioia_che_si_rinnova_e_si_comunica
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.%E2%80%82Gioia_che_si_rinnova_e_si_comunica
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.%E2%80%82Gioia_che_si_rinnova_e_si_comunica


parole per dire insieme: «Padre,
custodiscili nel tuo nome … perché
siano una sola cosa, come noi» (Gv
17,11) «e la vostra gioia sia
piena» (Gv15,11).

Gesù prega e ci invita a pregare
perché sa che ci sono cose che
possiamo ricevere solamente come
dono, cose che possiamo vivere solo
come un regalo. L’unità è una grazia
che può darci solo lo Spirito Santo, a
noi spetta chiederla e mettere a
disposizione il meglio di noi stessi
per essere trasformati da questo
dono.

E’ frequente confondere unità con
uniformità, con un fare, sentire e
dire tutti le stesse cose. Questo non è
unità, ma omogeneità. Questo
significa uccidere la vita dello Spirito,
uccidere i carismi che Egli ha
distribuito per il bene del suo Popolo.
L’unità si vede minacciata ogni volta
che vogliamo rendere gli altri a



nostra immagine e somiglianza. Per
questo l’unità è un dono, non è
qualcosa che si possa imporre a forza
o per decreto. Sono lieto di vedervi
qui, uomini e donne di diverse
generazioni, contesti, esperienze di
vita differenti, uniti per la preghiera
in comune. Chiediamo a Dio che
faccia crescere in noi il desiderio di
prossimità. Che possiamo essere
prossimi, stare vicini, con le nostre
differenze, propensioni, stili, però
vicini. Con le nostre discussioni, le
nostre “litigate”, parlando di fronte e
non alle spalle. Che siamo pastori
vicini al nostro popolo, che ci
lasciamo mettere in discussione,
interrogare dalla nostra gente. I
conflitti, le discussioni nella Chiesa
sono auspicabili e, oserei dire,
addirittura necessarie. Segno che la
Chiesa è viva e lo Spirito continua ad
agire e continua a renderla
dinamica. Guai a quelle comunità
dove non c’è un sì o un no! Sono
come quegli sposi che non discutono



più perché hanno perso l’interesse,
hanno perso l’amore.

In secondo luogo, il Signore prega
perché noi siamo riempiti della
stessa “gioia perfetta” che Egli
possiede (cfr Gv 17,13). La gioia dei
cristiani, e specialmente dei
consacrati è un segno molto chiaro
della presenza di Cristo nella loro
vita. Quando ci sono volti tristi è un
segnale di allarme, di qualcosa che
non va bene. E Gesù fa questa
richiesta al Padre nientemeno che
prima di recarsi all’orto degli ulivi,
quando deve rinnovare il suo “fiat”.
Non dubito che tutti voi dobbiate
portare il peso di non pochi sacrifici
e che per alcuni, da decenni, i
sacrifici siano stati duri. Gesù prega,
anch’Egli a partire dal suo sacrificio,
perché noi non perdiamo la gioia di
sapere che Egli vince il mondo.
Questa è la certezza che ci spinge
giorno dopo giorno a riaffermare la
nostra fede. «Egli - con la sua



preghiera, sul volto del nostro Popolo
- ci permette di alzare la testa e
ricominciare, con una tenerezza che
mai ci delude e che sempre può
restituirci la gioia» (Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 3).

Quanto è importante, che preziosa
testimonianza per la vita del popolo
cubano è quella di irradiare sempre
e dappertutto questa gioia,
nonostante le stanchezze, gli
scetticismi, a volte anche la
disperazione, che è una tentazione
molto pericolosa che atrofizza
l’anima!

Fratelli, Gesù prega perché siamo
una cosa sola e la sua gioia rimanga
in noi. Facciamo la stessa cosa:
uniamoci gli uni agli alti in
preghiera.

CERIMONIA DI BENVENUTO A
CUBA

Sabato, 19 settembre 2015

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.%E2%80%82Gioia_che_si_rinnova_e_si_comunica
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.%E2%80%82Gioia_che_si_rinnova_e_si_comunica


[Multimedia]

Signor Presidente,

Distinte Autorità,

Fratelli nell’Episcopato,

Signori e Signore,

molte grazie, Signor Presidente, per
la Sua accoglienza e le Sue cortesi
parole di benvenuto a nome del
Governo e di tutto il popolo cubano.
Il mio saluto va anche alle Autorità e
ai membri del Corpo Diplomatico che
hanno avuto la cortesia di rendersi
presenti in questa circostanza.

Ringrazio per la loro fraterna
accoglienza il Cardinale Jaime Ortega
y Alamino, Arcivescovo di La
Habana, Mons. Dionisio Guillermo
García Ibáñez, Arcivescovo di

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/9/19/cubabenvenuto.html


Santiago di Cuba e Presidente della
Conferenza Episcopale, gli altri
Vescovi e tutto il popolo cubano.

Grazie a tutti coloro che si sono
prodigati nella preparazione di
questa visita pastorale. Vorrei
chiederLe, Signor Presidente, di
trasmettere i miei sentimenti di
speciale considerazione e rispetto a
Suo fratello Fidel. Vorrei inoltre che
il mio saluto giungesse in modo
particolare a tutte quelle persone
che, per diversi motivi, non potrò
incontrare e a tutti i cubani dispersi
nel mondo.

Come Lei, Signor Presidente, ha
ricordato, in questo anno 2015 si
celebra l’80° Anniversario dello
stabilimento delle relazioni
diplomatiche ininterrotte tra la
Repubblica di Cuba e la Santa Sede.
La Provvidenza mi permette di
arrivare oggi in questa amata
Nazione, seguendo le indelebili orme



del cammino aperto dai memorabili
viaggi apostolici che hanno compiuto
in quest’Isola i miei due
predecessori, san Giovanni Paolo II e 
Benedetto XVI. So che il loro ricordo
suscita gratitudine e affetto nel
popolo e nelle Autorità di Cuba. Oggi
rinnoviamo questi legami di
cooperazione e amicizia perché la
Chiesa continui ad accompagnare ed
incoraggiare il popolo cubano nelle
sue speranze, nelle sue
preoccupazioni, con libertà e tutti i
mezzi e necessari per far giungere
l’annuncio del Regno fino alle
periferie esistenziali della società.

Questo viaggio apostolico coincide
inoltre con il primo Centenario della
proclamazione della Vergine della
Carità del Cobre quale Patrona di
Cuba, da parte di Benedetto XV.
Furono i veterani della guerra
d’indipendenza, mossi da sentimenti
di fede e di patriottismo, che chiesero
che la Vergine mambisa [cubana]

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/1998/travels/documents/trav_cuba-1998.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/travels/2012/outside/documents/messico-cuba.html


fosse la patrona di Cuba come
Nazione libera e sovrana. Da quel
momento, Ella ha accompagnato la
storia del popolo cubano, sostenendo
la speranza che custodisce la dignità
delle persone nelle situazioni più
difficili e difendendo la promozione
di tutto ciò che conferisce dignità
all’essere umano. La devozione
crescente verso la Vergine della
Carità del Cobre è una testimonianza
visibile della presenza della Vergine
nell’anima del popolo cubano. In
questi giorni avrò l’occasione di
recarmi al Santuario del Cobre come
figlio e come pellegrino, a pregare
nostra Madre per tutti i suoi figli
cubani e per questa amata Nazione,
perché percorra sentieri di giustizia,
di pace, di libertà e di
riconciliazione.

Geograficamente, Cuba è un
arcipelago che si affaccia verso tutte
le direzioni, con uno straordinario
valore come “chiave” tra nord e sud,



tra est e ovest. La sua vocazione
naturale è quella di essere punto
d’incontro perché tutti i popoli si
trovino in amicizia, come sognò José
Martí, «oltre le strettoie degli istmi e
le barriere dei mari» (Conferenza
Monetaria delle Repubbliche
d’America, inObras escogidas II, La
Habana 1992, 505). Questo stesso
desiderio fu di san Giovanni Paolo II
con il suo ardente appello «affinché
Cuba si apra con tutte le sue
magnifiche possibilità al mondo e il
mondo si apra a Cuba» (Discorso
all’arrivo, 21 gennaio 1998, 5).

Da alcuni mesi, siamo testimoni di un
avvenimento che ci riempie di
speranza: il processo di
normalizzazione delle relazioni tra
due popoli, dopo anni di
allontanamento. È un processo, è un
segno del prevalere della cultura
dell’incontro, del dialogo, del
«sistema della valorizzazione
universale... sul sistema, morto per

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1998/january/documents/hf_jp-ii_spe_19980121_lahavana-arrival.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1998/january/documents/hf_jp-ii_spe_19980121_lahavana-arrival.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1998/january/documents/hf_jp-ii_spe_19980121_lahavana-arrival.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1998/january/documents/hf_jp-ii_spe_19980121_lahavana-arrival.html


sempre, di dinastia e di gruppo»,
diceva José Martí (ibid.). Incoraggio i
responsabili politici a proseguire su
questo cammino e a sviluppare tutte
le sue potenzialità, come prova
dell’alto servizio che sono chiamati a
prestare a favore della pace e del
benessere dei loro popoli, e di tutta
l’America, e come esempio di
riconciliazione per il mondo intero. Il
mondo ha bisogno di riconciliazione
in questa atmosfera di terza guerra
mondiale “a pezzi” che stiamo
vivendo.

Affido queste giornate
all’intercessione della Vergine della
Carità del Cobre, dei Beati Olallo
Valdés e José López Pieteira e del
venerabile Félix Varela, grande
propagatore dell’amore tra i cubani e
tra tutti gli esseri umani, perché
accrescano i nostri legami di pace,
solidarietà e rispetto reciproco.



Di nuovo, molte grazie, Signor
Presidente.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/il-viaggio-del-
papa-a-cuba-e-negli-stati-uniti/

(24/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/il-viaggio-del-papa-a-cuba-e-negli-stati-uniti/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-viaggio-del-papa-a-cuba-e-negli-stati-uniti/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-viaggio-del-papa-a-cuba-e-negli-stati-uniti/

	Il viaggio del Papa a Cuba e negli Stati Uniti

