
opusdei.org

Il viaggio di Papa
Francesco in Messico

Vi proponiamo una selezione
dei testi degli incontri, discorsi
e omelie che Papa Francesco ha
pronunciato durante il suo
viaggio apostolico in Messico
dal 12 al 18 febbraio 2016.

18/02/2016

INCONTRO CON IL MONDO DEL
LAVORO

Colegio de Bachilleres dello Stato di
Chihuahua, Ciudad Juárez



Mercoledì, 17 febbraio 2016

Cari fratelli e sorelle,

ho voluto incontrarvi qui in questa
terra di Juárez, per il rapporto
speciale che questa città ha con il
mondo del lavoro. Vi ringrazio non
solo per il saluto di benvenuto e per
le vostre testimonianze, che hanno
rivelato le ansie, le gioie e le
speranze che sperimentate nella
vostra vita, ma vorrei anche
ringraziarvi per questa opportunità
di confronto e di riflessione. Tutto
quello che possiamo fare per
dialogare, per incontrarci, per
trovare migliori alternative e
opportunità è già una conquista che
merita stima e risalto. Ci sono due
parole che voglio sottolineare:
“dialogo” e “incontro”. Non stancarsi
di dialogare. Le guerre si generano,
poco a poco, per il mutismo e per la
mancanza di incontro. Ovviamente
non è sufficiente dialogare e



incontrarsi, ma oggi non possiamo
permetterci il lusso di tagliare
qualsiasi possibilità di incontro,
qualsiasi possibilità di discussione, di
confronto, di ricerca. È l’unico modo
che abbiamo per poter costruire il
domani, per tessere relazioni
durature in grado di generare
quell’assetto necessario che, poco a
poco, ricostruirà i legami sociali
logorati dalla mancanza di
comunicazione, logorati dalla
mancanza di rispetto minimo
richiesto da una sana convivenza.
Grazie, e che questa istanza serva per
costruire futuro, sia una buona
opportunità per dare forma al
Messico che il suo popolo e i suoi figli
meritano.

Vorrei soffermarmi su quest’ultimo
aspetto. Oggi qui ci sono diverse
organizzazioni di lavoratori e
rappresentanti di camere e
associazioni imprenditoriali. A prima
vista potrebbero essere considerati



come antagonisti, ma condividono la
stessa responsabilità: cercare di
creare opportunità di lavoro
dignitoso e veramente utile alla
società e soprattutto ai giovani di
questa terra. Uno dei più grandi
flagelli a cui sono esposti i giovani è
la mancanza di opportunità di
istruzione e lavoro sostenibile e
redditizio che permetta loro di fare
progetti; e questo genera in molti casi
– tanti casi - situazioni di povertà, di
emarginazione. E questa povertà e
questa emarginazione sono il terreno
più favorevole per cadere nella
spirale del narcotraffico e della
violenza. E’ un lusso che oggi non ci
possiamo permettere; non può essere
lasciato solo e abbandonato il
presente e il futuro del Messico. E
per questo: dialogo, confronto, fonti
di lavoro che creino questo cammino
costruttivo.

Purtroppo, il tempo in cui viviamo ha
imposto il paradigma dell’utilità



economica come principio delle
relazioni personali. La mentalità
dominante – dappertutto - propugna
la maggior quantità possibile di
profitti, a qualunque costo e in modo
immediato. Non solo provoca la
perdita della dimensione etica delle
imprese, ma dimentica che il miglior
investimento che si può fare è quello
di investire sulla gente, sulle persone,
sulle famiglie. Il miglior investimento
è quello di creare opportunità. La
mentalità dominante pone il flusso di
persone al servizio dei flussi di
capitale provocando in molti casi lo
sfruttamento dei dipendenti come
oggetti da usare e gettare e scartare.
(cfr Enc. Laudato si’, 123) Dio
chiederà conto agli schiavisti dei
nostri giorni, e noi dobbiamo fare
tutto il possibile perché queste
situazioni non si verifichino più. Il
flusso di capitale non può
determinare il flusso e la vita delle
persone. Per questo mi è piaciuto

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123.


questo desiderio che è stato espresso
di dialogo e di confronto.

Non sono pochi i casi in cui, di fronte
alle proposte della Dottrina Sociale
della Chiesa, la si mette in
discussione dicendo: “Questi
pretendono che siamo
organizzazioni di beneficenza o che
trasformiamo le nostre aziende in
istituzioni filantropiche”. L’abbiamo
sentita questa critica. L’unica pretesa
che ha la Dottrina Sociale della
Chiesa è quella di porre attenzione
all’integrità delle persone e delle
strutture sociali. Ogni volta che, per
vari motivi, questa è minacciata, o
ridotta a un bene di consumo, la
Dottrina Sociale della Chiesa sarà
una voce profetica che aiuterà tutti a
non perdersi nel mare seducente
dell’ambizione. Ogniqualvolta
l’integrità di una persona viene
violata, l’intera società in qualche
modo, comincia a deteriorarsi. E
questo che dice la Dottrina Sociale



della Chiesa non è contro nessuno,
ma a vantaggio di tutti. Ogni settore
ha l’obbligo di preoccuparsi del bene
di tutti; siamo tutti sulla stessa barca.
Tutti noi dobbiamo lottare per far sì
che il lavoro sia un’istanza di
umanizzazione e di futuro; sia uno
spazio per costruire società e
cittadinanza. Questo atteggiamento
non solo crea un immediato
miglioramento, ma alla fine si
trasforma in una cultura in grado di
promuovere spazi degni per tutti.
Questa cultura, nata spesso da
tensioni, sta generando un nuovo
stile di relazioni, un nuovo stile di
Nazione.

Che mondo vogliamo lasciare ai
nostri figli? Credo che su questo la
grande maggioranza possiamo
concordare. E’ proprio questo il
nostro orizzonte, questo è il nostro
obiettivo, e per questo oggi dobbiamo
unirci e lavorare. E’ sempre bene
pensare che cosa mi piacerebbe



lasciare ai miei figli; ed è anche un
buon modo per pensare ai figli degli
altri. Che cosa vuole lasciare il
Messico ai suoi figli? Vuole lasciare
un ricordo di sfruttamento, di salari
inadeguati, di molestie sul lavoro, o
di traffico di lavoro schiavo? O vuole
lasciare la cultura della memoria del
lavoro dignitoso, di un tetto decoroso
e della terra per lavorare? Le tre “t”:
lavoro, tetto e terra. In che cultura
vogliamo vedere la nascita di quelli
che ci seguiranno? Che atmosfera
respireranno? Un’aria viziata dalla
corruzione, dalla violenza,
dall’insicurezza e dalla sfiducia o, al
contrario, un’aria in grado di
generare – è la parole-chiave –
alternative, generare rinnovamento
e cambiamento? Generare è essere
co-creatori con Dio. Chiaramente,
questo costa, costa.

So che il progetto non è facile, ma so
che è peggio lasciare il futuro nelle
mani della corruzione, della



brutalità, della mancanza di equità.
So che tante volte non è facile
portare tutte le parti ad una
trattativa, ma so che è peggio e si
finisce per fare più danni con la
mancanza di trattative e la
mancanza di valutazione. Mi diceva
un anziano dirigente operaio,
onestissimo, che è morto con quello
che guadagnava, mai si è
approfittato: “Ogni volta che
dovevamo sederci a un tavolo di
negoziati, io sapevo che dovevo
perdere qualcosa, affinché tutti
vincessimo”. Bella la filosofia di
questo uomo di lavoro! Quando si
negozia, sempre si perde qualcosa:
ma vincono tutti! So che non è facile
poter andar d’accordo in un mondo
sempre più competitivo, ma è peggio
lasciare che il mondo competitivo
determini il destino dei popoli.
Schiavi. Il guadagno e il capitale non
sono beni al di sopra dell’uomo, ma
sono al servizio del bene comune. E
quando il bene comune è piegato al



servizio del profitto e il capitale è
l’unico guadagno possibile, questo ha
un nome: si chiama esclusione. E così
si va consolidando la cultura dello
scarto: scartato!, escluso!

Ho iniziato ringraziandovi per
l’opportunità di stare insieme. Ieri un
giovane nello stadio di Morelia, che
ha dato la sua testimonianza, ha
detto: “Questo mondo ci fa perdere la
capacità di sognare”. Ed è vero! A
volte ci fa perdere la capacità di
sognare, la capacità della gratuità…
Quando un bambino o una bambina
vede il papà e/o la mamma
solamente nel fine settimana, perché
vanno a lavorare prima che si svegli
e tornano che già sta dormendo,
questa è cultura dello scarto. Voglio
invitarvi a sognare, a sognare un
Messico in cui un papà abbia il
tempo per giocare con i propri figli,
in cui la mamma abbia il tempo per
giocare con i propri figli. E questo lo
si può conquistare dialogando,



confrontandosi, negoziando,
perdendo affinché guadagnino tutti!
Vi invito a sognare il Messico che i
vostri figli meritano; un Messico
dove non ci siano persone di prima,
seconda o quarta categoria, ma un
Messico che sappia riconoscere
nell’altro la dignità di figlio di Dio. E
che la Guadalupana, che si è
manifestata a Juan Diego, e ha
rivelato che quelli apparentemente
messi da parte erano i suoi testimoni
privilegiati, vi aiuti tutti - qualunque
professione abbiate, qualunque
lavoro abbiate, tutti! - in questo
compito di dialogo, confronto e
incontro. Grazie!

VISITA AL PENITENZIARIO
(CERESO N.3) DI CIUDAD JUÁREZ

Mercoledì, 17 febbraio 2016



Parole (a braccio) al personale e ai
sacerdoti della pastorale
carceraria

Buongiorno!

Vi ringrazio per la vostra presenza
qui, e vi ringrazio per tutto il bene
che fate qui. Ed è un bene che non si
vede.

Voi vi incontrate con molte fragilità.
Per questo ho voluto portare questa
immagine [Crocifisso] fatta del
materiale più fragile: il cristallo è
fragile, si rompe subito. Il Cristo sulla
Croce è la più grande fragilità
dell’umanità. Tuttavia, con questa
fragilità, Lui ci salva, Lui ci aiuta, ci
fa andare avanti, ci apre le porte
della speranza.

Desidero che ognuno di voi, con la
benedizione della Vergine e
contemplando la fragilità di Cristo,
che si è fatto peccato, si è fatto morte



per salvarci, possa seminare semi di
speranza e di risurrezione.

“Ave Maria”…

Benedizione

E non dimenticate di pregare per me.

DISCORSO DEL SANTO PADRE

Cari fratelli e sorelle,

sto concludendo la mia visita in
Messico e non potevo partire senza
venire a salutarvi, senza celebrare il
Giubileo della Misericordia con voi.

Ringrazio di cuore per le parole di
saluto che mi avete rivolto, in cui si
manifestano tanta speranza e tante
aspirazioni, come anche tanti dolori,
timori e interrogativi.

Nel mio viaggio in Africa, nella città
di Bangui ho potuto aprire la prima
Porta della Misericordia per il mondo
intero - di questoGiubileo, perché la

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/travels/2015/outside/documents/papa-francesco-africa-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/11/29/repcentrafricaidssa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/11/29/repcentrafricaidssa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2015/11/29/repcentrafricaidssa.html


prima porta della misericordia l’ha
aperta Dio nostro Padre con il suo
Figlio Gesù. Oggi, insieme a voi e con
voi, desidero riaffermare ancora una
volta la fiducia alla quale Gesù ci
incoraggia: la misericordia che
abbraccia tutti e in tutti gli angoli
della terra. Non c’è luogo dove la sua
misericordia non possa giungere,
non c’è spazio né persona che non
essa non possa toccare.

Celebrare il Giubileo della
misericordia con voi è ricordare il
cammino urgente che dobbiamo
intraprendere per rompere i giri
viziosi della violenza e della
delinquenza. Già abbiamo perso
diversi decenni pensando e credendo
che tutto si risolve isolando,
separando, incarcerando, togliendosi
i problemi di torno, credendo che
questi mezzi risolvano veramente i
problemi. Ci siamo dimenticati di
concentrarci su quella che realmente
dev’essere la nostra vera



preoccupazione: la vita delle
persone; la loro vita, quella delle loro
famiglie, quella di coloro che pure
hanno sofferto a causa di questo giro
vizioso della violenza.

La misericordia divina ci ricorda che
le carceri sono un sintomo di come
stiamo nella società, in molti casi
sono un sintomo di silenzi, di
omissioni provocate dalla cultura
dello scarto. Sono un sintomo di una
cultura che ha smesso di
scommettere sulla vita; di una società
che, poco a poco, è andata
abbandonando i suoi figli.

La misericordia ci ricorda che il
reinserimento non comincia qui, tra
queste pareti, ma che comincia
prima, “fuori”, nelle vie della città. Il
reinserimento o la riabilitazione
comincia creando un sistema che
potremmo chiamare di salute sociale,
vale a dire, una società che cerchi di
non ammalarsi inquinando le



relazioni nel quartiere, nelle scuole,
nelle piazze, nelle vie, nelle
abitazioni, in tutto lo spettro sociale.
Un sistema di salute sociale che
faccia in modo di generare una
cultura che sia efficace e che cerchi
di prevenire quelle situazioni, quelle
vie che finiscono per ferire e
deteriorare il tessuto sociale.

A volte potrebbe sembrare che le
carceri si propongano di mettere le
persone in condizione di continuare
a commettere delitti, più che a
promuovere processi di
reinserimento che permettano di far
fronte ai problemi sociali, psicologici
e familiari che hanno portato una
persona ad un determinato
atteggiamento. Il problema della
sicurezza non si risolve solamente
incarcerando, ma è un appello a
intervenire per affrontare le cause
strutturali e culturali dell’insicurezza
che colpiscono l’intero tessuto
sociale.



La preoccupazione di Gesù per gli
affamati, gli assetati, i senza tetto o i
detenuti (Mt 25,34-40) intendeva
esprimere le viscere di misericordia
del Padre, ed essa diventa un
imperativo morale per tutta la
società che desidera disporre delle
condizioni necessarie per una
migliore convivenza. Nella capacità
di una società di includere i suoi
poveri, i suoi malati o i suoi detenuti
risiede la possibilità per essi di poter
sanare le loro ferite ed essere
costruttori di una buona convivenza.
Il reinserimento sociale inizia con la
frequenza alla scuola di tutti i nostri
figli e con un lavoro degno per le loro
famiglie, creando spazi pubblici per
il tempo libero e la ricreazione,
abilitando le istanze di
partecipazione civica, i servizi
sanitari, l’accesso ai servizi basici,
per nominare solamente alcune
misure. Qui cominciano tutti i
processi di reinserimento.



Celebrare il Giubileo della
misericordia con voi significa
imparare a non rimanere prigionieri
del passato, di ieri. È imparare ad
aprire la porta al futuro, al domani: è
credere che le cose possano essere
differenti. Celebrare il Giubileo della
misericordia con voi è invitarvi ad
alzare la testa e a lavorare per
ottenere tale desiderato spazio di
libertà. Celebrare il Giubileo della
misericordia con voi è ripetere
quella frase che abbiamo ascoltato
poco fa, e che è stata detta con tanta
forza: “Quando hanno dato la mia
sentenza, qualcuno mi sono detto:
Non ti domandare per che motivo sei
qui, ma per quale scopo”. E questo
“per quale scopo” ci porti avanti; e
questo “per quale scopo” ci faccia
superare gli inganni sociali che
credono che la sicurezza e l’ordine si
raggiungono solamente
incarcerando.



Sappiamo che non si può tornare
indietro, sappiamo che quel che è
fatto è fatto; perciò ho voluto
celebrare con voi il Giubileo della
misericordia, perché sia chiaro che
questo non significa che non ci sia
una possibilità di scrivere una nuova
storia, una nuova storia d’ora in
avanti – “per quale scopo” –. Voi
soffrite il dolore della caduta -
magari tutti noi soffrissimo del
dolore della cadute nascoste e
occulte! -; sentite il pentimento per i
vostri atti e so che in tanti casi, in
mezzo a grandi limitazioni, cercate di
ricostruire questa vita a partire dalla
solitudine. Avete conosciuto la forza
del dolore e del peccato; non
dimenticatevi che avete a
disposizione anche la forza della
risurrezione, la forza della
misericordia divina che fa nuove
tutte le cose. Ora vi può toccare la
parte più dura, più difficile, però,
perché possa essere quella che generi
un più grande frutto, impegnatevi fin



da qui dentro a capovolgere le
situazioni che generano ulteriore
esclusione. Parlate con i vostri cari,
raccontate loro la vostra esperienza,
aiutate a frenare il giro vizioso della
violenza e dell’esclusione. Chi ha
sofferto profondamente il dolore e,
potremmo dire, “ha sperimentato
l’inferno” può diventare un profeta
nella società. Lavorate perché questa
società che usa e getta la gente non
continui a mietere vittime.

Nel dirvi queste cose, mi sono
ricordato di quando Gesù ha detto:
“Chi è senza peccato, scagli la prima
pietra” (cfr Gv 8,7). E io me ne dovrei
andare…. Nel dirvi queste cose, non
lo faccio come chi lo fa dalla cattedra,
con il dito alzato, lo faccio sulla base
dell’esperienza delle mie stesse
ferite, degli errori, dei peccati, che il
Signore ha voluto perdonare e
rieducare. Lo faccio sulla base della
coscienza che senza la sua grazia e la
mia vigilanza potrei tornare a



ripeterli. Fratelli, mi chiedo sempre,
entrando in un carcere: “Perché loro
e non io?”. E questo è un mistero
della misericordia divina. Ma questa
misericordia divina oggi la stiamo
celebrando tutti quanti, guardando
avanti nella speranza.

Vorrei anche incoraggiare il
personale che lavora in questo
Centro o in altri simili: ai dirigenti,
agli agenti della Polizia
penitenziaria, a tutti quelli che
prestano qualche tipo di assistenza in
questo Centro. E ringrazio per lo
sforzo dei Cappellani, delle persone
consacrate, dei laici che si dedicano a
mantenere viva la speranza del
Vangelo della Misericordia nella
prigione, i pastori, tutti coloro che si
avvicinano per darvi la Parola di Dio.
Tutti voi non dimenticatelo, potete
essere segni delle viscere del Padre.
Abbiamo bisogno gli uni degli altri.
Ci diceva la nostra sorella,



ricordando la Lettera agli Ebrei:
“Sentitevi incarcerati con loro”.

Prima di darvi la benedizione mi
piacerebbe che pregassimo un
momento in silenzio, tutti insieme.
Ciascuno di voi sa quello che dirà al
Signore, ciascuno sa di che cosa
chiedere perdono. Ma vi chiedo
anche che in questa preghiera in
silenzio, possiamo allargare il cuore
per poter perdonare la società che
non ha saputo aiutarci e che tante
volte ci ha spinto a commettere
errori. Che ciascuno chieda a Dio,
dall’intimità del cuore, che ci aiuti a
credere nella Sua misericordia.
Preghiamo in silenzio.

E apriamo il nostro cuore per
ricevere la benedizione del Signore.

Il Signore vi benedica e vi protegga.
Vi faccia vedere il suo volto e vi
mostri la sua grazia. Scopra il suo
volto e vi conceda la pace. Amen.



E vi chiedo, per favore, di non
dimenticarvi di pregare per me.
Grazie.

INCONTRO CON I GIOVANI

Stadio “José María Morelos y Pavón”,
Morelia

Martedì, 16 febbraio 2016

Buonasera! A voi, giovani del
Messico che siete qui, che state
guardando per televisione, che state
ascoltando… E voglio mandare un
saluto e una benedizione alle
migliaia di giovani della diocesi di
Guadalajara che sono riuniti nella
Piazza San Giovanni Paolo II per
seguire quello che sta succedendo
qui; e come loro tanti altri, ma mi
hanno informato che là erano
migliaia e migliaia riuniti in ascolto.
E così siamo due “stadi”: la Giovanni



Paolo di Guadalajara e noi qui, e poi
tanti altri da tutte le parti.

Già conoscevo le vostre attese,
perché mi avevano fatto arrivare la
bozza di quello che più o meno
avreste detto… - è vero! Perché
dovrei dirvi una bugia? – Però
mentre parlavate prendevo nota di
alcune cose che mi sembravano
importanti per non lasciarle in
sospeso…

Vi dico che, quando sono arrivato in
questa terra, sono stato accolto con
un caloroso benvenuto, e ho potuto
constatare immediatamente una cosa
che sapevo da tempo: la vitalità,
l’allegria, lo spirito festoso del Popolo
messicano. Adesso, dopo avervi
ascoltato, ma specialmente dopo
avervi visto, constato nuovamente
un’altra certezza, una cosa che ho
detto al Presidente della Nazione nel
mio primo saluto. Uno dei tesori più
grandi di questa terra messicana ha



il volto giovane, sono i suoi giovani.
Sì, siete voi la ricchezza di questa
terra. Attenzione: non ho detto la
speranza di questa terra, ho detto: la
ricchezza.

La montagna può contenere minerali
preziosi che possono servire per il
progresso dell’umanità: è la sua
ricchezza, però quella ricchezza
bisogna trasformarla in speranza con
il lavoro, come fanno i minatori
quando estraggono quei minerali.
Voi siete la ricchezza, bisogna
trasformarla in speranza. E Daniela
alla fine ha posto una sfida, e ci ha
dato anche la traccia, sulla speranza,
ma tutti quelli che hanno parlato,
quando sottolineavano le difficoltà,
le situazioni, affermavano una verità
molto grande, cioè che tutti possiamo
vivere ma non possiamo vivere
senza speranza. Sentire il domani.
Non si può sentire il domani se
prima uno non riesce ad avere stima
di sé, se non riesce a sentire che la



sua vita, le sue mani, la sua storia
hanno un valore. Sentire quello che
Alberto diceva: “Con le mie mani, con
il mio cuore e con la mia mente posso
costruire speranza; se io non sento
questo, la speranza non potrà entrare
nel mio cuore”.

La speranza nasce quando si può
sperimentare che non tutto è
perduto. E per questo è necessario
l’esercizio di incominciare “da casa”,
da sé stessi. Non tutto è perduto. Io
non sono perduto. Io valgo, io valgo
molto. Vi chiedo silenzio adesso;
ciascuno risponda nel suo cuore: E’
vero che non tutto è perduto? Io sono
perduto, sono perduta? Io valgo?
Valgo poco? Valgo molto? La
principale minaccia alla speranza
sono i discorsi che ti svalutano, come
se ti succhiassero il valore, e finisci
come a terra – non è vero? – come
avvizzito, con il cuore triste…
discorsi che ti fanno sentire di
seconda classe, se non di quarta. La



principale minaccia alla speranza è
quando senti che a nessuno importa
di te o che sei lasciato in disparte.
Questa è la grande difficoltà per la
speranza: quando in una famiglia o
in una società o in una scuola o in un
gruppo di amici ti fanno sentire che
gli importa di te. E questo è duro, è
doloroso, però succede – o non
succede? Sì o no? [“Si”]. Succede!
Questo uccide, questo ci annienta, e
questo apre la porta a tanto dolore.
Ma c’è anche un’altra importante
minaccia alla speranza – alla
speranza che quella ricchezza, che
siete voi, cresca e dia il suo frutto –
ed è farti credere che cominci a
valere quando ti mascheri di vestiti,
marche, dell’ultimo grido della moda,
o quando diventi prestigioso,
importante perché hai denaro, ma in
fondo il tuo cuore non crede che tu
sia degno di affetto, degno di amore,
e questo il cuore lo intuisce. La
speranza è imbavagliata da quello
che ti fanno credere, non te la



lasciano emergere. La principale
minaccia è quando uno sente che i
soldi gli servono per comprare tutto,
compreso l’affetto degli altri. La
principale minaccia è credere che
perché hai una bella macchina sei
felice. Ma è vero che se hai una bella
macchina sei felice?

Voi siete la ricchezza del Messico, voi
siete la ricchezza della Chiesa.
Permettetemi di dirvi un’espressione
della mia terra: no les estoy “sobando
el lomo” – non vi sto “lisciando il
pelo”, non vi sto adulando! E capisco
che molte volte diventa difficile
sentirsi la ricchezza quando ci
troviamo continuamente esposti alla
perdita di amici e di familiari nelle
mani del narcotraffico, delle droghe,
di organizzazioni criminali che
seminano il terrore. E’ difficile
sentirsi la ricchezza di una nazione
quando non si hanno opportunità di
lavoro dignitoso – Alberto, lo hai
detto chiaramente –, possibilità di



studio e di preparazione, quando non
si vedono riconosciuti i diritti e
questo poi finisce per spingere a
situazioni limite. E’ difficile sentirsi
la ricchezza di un luogo quando, per
il fatto che sono giovani, li si usa per
scopi meschini seducendoli con
promesse che alla fine nono sono
reali, sono bolle di sapone. Ed è
difficile sentirsi ricchi così. La
ricchezza ce l’avete dentro, la
speranza ce l’avete dentro, però non
è facile, per tutto questo che vi sto
dicendo, e che voi stessi avete detto:
mancano opportunità di lavoro e di
studio – l’hanno detto Roberto e
Alberto. Eppure, malgrado tutto
questo, non mi stanco di ripeterlo:
voi siete la ricchezza del Messico.

Roberto, tu hai detto una frase che
voglio conservare. Hai detto che hai
perso qualcosa. E non hai detto: Ho
perso il cellulare, ho perso il
portafogli con i soldi, ho perso il
treno perché sono arrivato tardi…



Hai detto: Abbiamo perso il fascino
di godere dell’incontro”. Abbiamo
perso il fascino di camminare
insieme; abbiamo perso il fascino di
sognare insieme. E perché questa
ricchezza, mossa dalla speranza,
vada avanti, bisogna camminare
insieme, bisogna incontrarsi, bisogna
sognare! Non perdete il fascino di
sognare! Osate sognare! Sognare, che
non è lo stesso di essere dormiglioni,
questo no!

E non pensate che vi dica questo –
che voi siete la ricchezza del Messico,
e che questa ricchezza con la
speranza va avanti – perché sono
buono, o perché sono un esperto, no,
cari amici, non è così. Vi dico questo,
e ne sono convinto, sapete perché?
Perché come voi credo in Gesù
Cristo. E penso che Daniela è stata
molto forte quando ci ha parlato di
questo. Io credo in Gesù Cristo, e
perciò vi dico questo. E’ Lui che
rinnova continuamente in me la



speranza, è Lui che rinnova
continuamente il mio sguardo. E’ Lui
che risveglia in me, in ognuno di noi
il fascino di godere, il fascino di
sognare, il fascino di lavorare
insieme. E’ Lui che continuamente
mi invita a convertire il cuore. Sì,
amici miei, vi dico questo perché in
Gesù io ho incontrato Colui che è
capace di accendere il meglio di me
stesso. Ed è grazie a Lui che
possiamo fare strada, è grazie a Lui
che ogni volta possiamo ricominciare
da capo, è grazie a Lui che possiamo
dire: non è vero che l’unico modo di
vivere, di essere giovani è lasciare la
vita nelle mani del narcotraffico o di
tutti quelli che la sola cosa che
stanno facendo è seminare
distruzione e morte. Questo non è
vero e lo diciamo grazie a Gesù. Ed è
anche grazie a Gesù, a Gesù Cristo il
Signore che possiamo dire che non è
vero che l’unico modo di vivere per i
giovani qui è la povertà e
l’emarginazione; emarginazione



dalle opportunità, emarginazione
dagli spazi, emarginazione da
formazione ed educazione,
emarginazione dalla speranza. E’
Gesù Cristo Colui che smentisce tutti i
tentativi di rendervi inutili, o meri
mercenari di ambizioni altrui. Sono
le ambizioni altrui che vi
emarginano, per usarvi in tutte
quelle cose che ho detto, che sapete, e
che finiscono nella distruzione. E
l’unico che mi può tenere ben forte
per la mano è Gesù Cristo. Egli fa sì
che questa ricchezza si trasformi in
speranza.

Mi avete chiesto una parola di
speranza: quella che ho da dirvi,
quella che è alla base di tutto, si
chiama Gesù Cristo. Quando tutto
sembra pesante, quando sembra che
ci caschi il mondo addosso,
abbracciate la sua croce, abbracciate
Lui e, per favore, non staccatevi mai
dalla sua mano, anche se vi sta
portando avanti trascinandovi; e se



una volta cadete, lasciatevi rialzare
da Lui. Gli alpini hanno una canzone
molto bella, che a me piace ripetere
ai giovani, una canzone che cantano
mentre salgono: “Nell’arte di
ascendere, il successo non sta nel
non cadere, ma nel non rimanere
caduto”. Questa è l’arte. E chi è
l’unico che ti può afferrare per la
mano perché tu non rimanga
caduto? Gesù Cristo, solo Lui. Gesù
Cristo che, a volte, ti manda un
fratello perché ti parli e ti aiuti. Non
nascondere la tua mano quando sei
caduto. Non dirgli: Non guardarmi
che sto infangato o infangata. Non
guardarmi, che ormai non c’è più
rimedio. Solamente lasciati afferrare
la mano, e afferra quella mano, e la
ricchezza che hai dentro, sporca,
infangata, data per perduta,
comincerà, attraverso la speranza, a
dare il suo frutto. Ma sempre con la
mano stretta a quella di Gesù Cristo.
Questa è la strada. Non dimenticate:
“Nell’arte di ascendere, il successo



non sta nel non cadere, ma nel non
rimanere caduto”. Non permettetevi
di rimanere caduti! Mai! D’accordo?
E se vedete un amico o un’amica che
ha fatto uno scivolone nella vita ed è
caduto, vai e offri la tua mano; ma
offrila con dignità: mettiti accanto a
lui, accanto a lei, ascolta… Non dire:
ti do la ricetta! Non, da amico, con
calma, dagli forza con le tue parole,
con il tuo ascolto: quella medicina
che si sta dimenticando:
l’“ascoltoterapia”. Lascialo parlare,
lascia che ti racconti, e allora, a poco
a poco, ti allungherà la mano, e tu lo
aiuterai nel nome di Gesù Cristo. Ma
se vai di colpo, e cominci a fargli la
predica, e dai e dai, alla fine,
poveretto, lo lasci peggio di come
stava… E’ chiaro? Non staccatevi mai
dalla mano di Gesù Cristo, non
allontanatevi mai da Lui. E se vi
allontanate, rialzatevi e andate
avanti: Lui capisce cosa sono queste
cose. Perché insieme a Gesù Cristo è
possibile vivere pienamente, insieme



a Lui è possibile credere che vale la
pena vivere; che vale la pena dare il
meglio di sé, essere fermento, sale e
luce tra gli amici, nel quartiere, nella
comunità, nella famiglia – dopo,
Rosario, parlerò un po’ di quello che
tu hai detto sulla famiglia.

Per questo, cari amici, da parte di
Gesù vi chiedo di non lasciarvi
escludere, non lasciarvi disprezzare,
non lasciarvi trattare come merce.
Gesù ci ha dato un consiglio per
questo, per non lasciarci escludere,
per non lasciarci disprezzare, per
non lasciarci trattare come una
merce: «Siate prudenti come i
serpenti e semplici come le
colombe» (Mt 10,16). Le due virtù
insieme. Ai giovani la vivacità non
manca; a volte, manca loro la
prudenza, per non essere ingenui.
Entrambe le cose: prudenti ma
semplici, buoni. Certo, per questa
strada forse non avrete la macchina
ultimo modello, non avrete il



portafoglio pieno di soldi, ma avrete
qualcosa che nessuno potrà togliervi,
cioè l’esperienza di sentirsi amati,
abbracciati e accompagnati. E’ il
fascino di godere dell’incontro, il
fascino di sognare nell’incontro con
tutti. E’ l’esperienza di sentirsi
famiglia, di sentirsi comunità. E’
l’esperienza di poter guardare il
mondo in faccia, a testa alta! Senza la
macchina, senza i soldi, ma a testa
alta! La dignità!

Tre parole che adesso ripetiamo:
ricchezza, perché ci è stata data;
speranza, perché vogliamo aprirci
alla speranza; dignità. Ripetiamo:
ricchezza, speranza e dignità
[ripetono]. La ricchezza che Dio ha
dato a voi: voi siete la ricchezza del
Messico; la speranza che vi dà Gesù
Cristo; la dignità che vi dà il non
lasciarvi “lisciare il pelo”, ed essere
merce per il borsellino di altri.



Oggi il Signore continua a chiamarvi,
continua a convocarvi, come fece con
l’indio Juan Diego. Vi invita a
costruire un santuario. Un santuario
che non è un luogo fisico, bensì una
comunità, un santuario chiamato
parrocchia, un santuario chiamato
Nazione. La comunità, la famiglia, il
sentirci cittadini è uno dei principali
antidoti contro tutto ciò che ci
minaccia, perché ci fa sentire parte
di questa grande famiglia di Dio. Non
per rifugiarci, per chiuderci, per
scappare dai pericoli della vita e
dalle sfide; anzi, per uscire ad
invitare altri, per uscire ad
annunciare a tutti che essere giovani
in Messico è la più grande ricchezza
e pertanto non può essere sacrificata.
E perché la ricchezza è capace di
avere speranza e ci dà dignità.
Un’altra volta le tre parole: ricchezza,
speranza e dignità. Ma quella
ricchezza che Dio ci ha dato e che
dobbiamo far crescere.



Gesù, Colui che ci dà la speranza, mai
ci inviterebbe ad essere sicari, ma ci
chiama discepoli, ci chiama amici.
Gesù mai ci manderebbe a morire,
ma tutto in Lui è invito alla vita. Una
vita in famiglia, una vita in
comunità; una famiglia e una
comunità a favore della società. E
qui, Rosario, riprendo quello che tu
hai detto, una cosa molto bella:
“Nella famiglia si impara la
vicinanza”. Si impara la solidarietà,
si impara a condividere, a
discernere, a portare avanti i
problemi gli uni degli altri, a litigare
e a mettersi d’accordo, a discutere e
ad abbracciarsi e a baciarsi. La
famiglia è la prima scuola della
nazione, e nella famiglia c’è quella
ricchezza che voi avete. La famiglia è
quella che custodisce questa
ricchezza, nella famiglia potete
trovare speranza, perché c’è Gesù, e
nella famiglia potete avere dignità.
Mai, mai mettete da parte la
famiglia! La famiglia è la pietra



angolare della costruzione di una
grande nazione. Voi siete ricchezza,
avete speranza e sognate… – anche
Rosario ha parlato di sognare –: voi
sognate di avere una famiglia? [“Sì”].

Cari fratelli, voi siete la ricchezza di
questo Paese, e quando dubitate di
questo, guardate Gesù Cristo, che è la
speranza, Colui che smentisce tutti i
tentativi di rendervi inutili, o meri
mercenari di ambizioni altrui.

Vi ringrazio per questo incontro, e vi
chiedo di pregare per me. Grazie!

[Alla fine dell’incontro:]

Vi invito a pregare insieme nostra
Madre di Guadalupe, e a chiederle
che ci renda consapevoli della
ricchezza che Dio ci ha dato; che
faccia crescere in noi, nel nostro
cuore, la speranza in Gesù Cristo; e
che camminiamo nella vita con
dignità di cristiani.



[Recita dell’Ave Maria e Benedizione]

E per favore non dimenticatevi di
pregare per me! Grazie.

SANTA MESSA CON SACERDOTI,
RELIGIOSE, RELIGIOSI,

CONSACRATI E SEMINARISTI

OMELIA DEL SANTO PADRE

Stadio “Venustiano Carranza”,
Morelia

Martedì, 16 febbraio 2016

C’è un detto tra di noi che dice così:
“Dimmi come preghi e ti dirò come
vivi, dimmi come vivi e ti dirò come
preghi”; perché, mostrandomi come
preghi, imparerò a scoprire il Dio
vivente, e mostrandomi come vivi,
imparerò a credere nel Dio che
preghi, perché la nostra vita parla



della preghiera e la preghiera parla
della nostra vita. A pregare si
impara, come impariamo a
camminare, a parlare, ad ascoltare.
La scuola della preghiera è la scuola
della vita e la scuola della vita è il
luogo in cui facciamo scuola di
preghiera.

San Paolo, al suo discepolo prediletto
Timoteo, quando gli insegnava o lo
esortava a vivere la fede, diceva:
“Ricordati di tua madre e di tua
nonna”. E i seminaristi, quando
entravano nel Seminario, molte volte
mi chiedevano: “Padre, io però vorrei
fare una preghiera più profonda, più
mentale…”. “Guarda – rispondevo -
continua a pregare come ti hanno
insegnato a casa tua. E poi, a poco a
poco, la tua preghiera crescerà, così
come la tua vita è cresciuta”. A
pregare si impara, come nella vita.

Gesù ha voluto introdurre i suoi nel
mistero della Vita, nel mistero della



Sua vita. Mostrò loro mangiando,
dormendo, sanando, predicando,
pregando che cosa significa essere
Figlio di Dio. Li invitò a condividere
la sua vita, la sua intimità e, mentre
stavano con Lui, fece loro toccare
nella sua carne la vita del Padre. Fa
loro sperimentare nel suo sguardo,
nel suo camminare, la forza, la
novità di dire: “Padre nostro”. In
Gesù questa espressione - “Padre
nostro” - non ha il “retrogusto” della
routine o della ripetizione. Al
contrario ha il sapore della vita,
dell’esperienza dell’autenticità. Egli
ha saputo vivere pregando e pregare
vivendo, dicendo: Padre nostro.

E ci ha invitato a fare lo stesso. La
nostra prima chiamata è quella a
fare esperienza di questo amore
misericordioso del Padre nella nostra
vita, nella nostra storia. La sua prima
chiamata è introdurci in questa
nuova dinamica dell’amore, della
filiazione. La nostra prima chiamata



è quella ad imparare a dire “Padre
nostro”, come Paolo insiste: “Abbà”.

“Guai a me se non evangelizzassi!”,
dice Paolo, guai a me! Perché
evangelizzare – prosegue – non è una
gloria ma una necessità (1 Cor 9,16).

Ci ha invitato a partecipare alla Sua
vita, alla vita divina: guai a noi,
consacrati, consacrate, sacerdoti,
seminaristi, vescovi, guai a noi se
non la condividiamo, guai a noi se
non siamo testimoni di quello che
abbiamo visto e udito, guai a noi.
Non siamo né vogliamo essere dei
funzionari del divino, non siamo né
desideriamo mai essere impiegati
dell’impresa di Dio, perché siamo
invitati a partecipare alla sua vita,
siamo invitati a introdurci nel suo
cuore, un cuore che prega e vive
dicendo: Padre nostro. E cos’è la
missione se non dire con la nostra
vita - dal principio alla fine, come il
nostro fratello Vescovo che è morto



questa notte - cos’è la missione se
non dire con la nostra vita: Padre
nostro?

A questo Padre nostro noi ci
rivolgiamo pregando con insistenza
tutti i giorni. E che cosa gli diciamo
in una delle invocazioni? Non
lasciarci cadere in tentazione. Gesù
stesso lo fece. Egli pregò perché noi
suoi discepoli – di ieri e di oggi – non
cadessimo in tentazione. Quale può
essere una delle tentazioni che ci
possono assalire? Quale può essere
una delle tentazioni che sorge non
solo dal contemplare la realtà ma nel
viverla? Che tentazione ci può venire
da ambienti dominati molte volte
dalla violenza, dalla corruzione, dal
traffico di droghe, dal disprezzo per
la dignità della persona,
dall’indifferenza davanti alla
sofferenza e alla precarietà? Che
tentazione potremmo avere noi
sempre nuovamente, noi chiamati
alla vita consacrata, al presbiterato,



all’episcopato, che tentazione
potremmo avere di fronte a tutto
questo, di fronte a questa realtà che
sembra essere diventata un sistema
inamovibile?

Credo che potremmo riassumerla
con una sola parola: rassegnazione. E
di fronte a questa realtà ci può
vincere una delle armi preferite del
demonio: la rassegnazione. “E che ci
possiamo fare? La vita è così!”. Una
rassegnazione che ci paralizza, una
rassegnazione che ci impedisce non
solo di camminare, ma anche di
tracciare una via; una rassegnazione
che non soltanto ci spaventa, ma che
ci trincera nelle nostre “sacrestie” e
apparenti sicurezze; una
rassegnazione che non soltanto ci
impedisce di annunciare, ma che ci
impedisce di lodare: ci toglie
l’allegria, la gioia della lode. Una
rassegnazione che non solo ci
impedisce di progettare, ma che ci



frena nel rischiare e trasformare le
cose.

Per questo, Padre Nostro, non
lasciarci cadere nella tentazione.

Che bene ci fa fare appello alla
nostra memoria nei momenti della
tentazione! Quanto ci aiuta osservare
il “legno” con cui siamo stati fatti.
Non tutto ha avuto inizio con noi,
non tutto terminerà con noi; per
questo, quanto bene ci fa recuperare
la storia che ci ha portato fin qui.

E in questo fare memoria non
possiamo tralasciare qualcuno che
amò tanto questo luogo da farsi figlio
di questa terra. Qualcuno che seppe
dire di sé stesso: “Mi strapparono
dalla magistratura e mi posero alla
pienezza del sacerdozio per merito
dei miei peccati. Me, inutile e
interamente inabile per l’esecuzione
di una tanto grande impresa; me, che
non sapevo remare, elessero primo
Vescovo di Michoacán" (Vasco



Vásquez de Quiroga, Carta pastoral,
1554). Ringrazio il Signor Cardinale
Arcivescovo, perché ha voluto che si
celebrasse questa Eucaristia con il
pastorale e il calice di quest’uomo.

Con voi desidero fare memoria di
questo evangelizzatore, conosciuto
anche come “Tata Vasco”, come “lo
spagnolo che si fece indio”. La realtà
vissuta dagli indios Purhépechas
descritta da lui come “venduti,
vessati e vagabondi per i mercati a
raccogliere i rifiuti gettati a terra”,
lungi dal condurlo alla tentazione
dell’accidia e della rassegnazione,
mosse la sua fede, mosse la sua vita,
mosse la sua compassione e lo
stimolò a realizzare diverse iniziative
che fossero di “respiro” di fronte a
tale realtà tanto paralizzante e
ingiusta. Il dolore della sofferenza
dei suoi fratelli divenne preghiera e
la preghiera si fece risposta concreta.
E questo gli guadagnò tra gli indios il



nome di “Tata Vasco”, che in lingua
purépechas significa: papà.

Padre, papà, tata, abbà…

Questa è la preghiera, questa
l’espressione alla quale Gesù ci ha
invitati. Padre, papà, abbà, non
lasciarci cadere nella tentazione
della rassegnazione, non lasciarci
cadere nella tentazione dell’accidia,
non lasciarci cadere nella tentazione
della perdita della memoria, non
lasciarci cadere nella tentazione di
dimenticarci dei nostri predecessori
che ci hanno insegnato con la loro
vita a dire: Padre Nostro.

SANTA MESSA CON LE COMUNITÀ
INDIGENE DEL CHIAPAS

OMELIA DEL SANTO PADRE



Centro sportivo municipale, San
Cristóbal de Las Casas

Lunedì, 15 febbraio 2016

«Li smantal Kajvaltike toj lek – La
legge del Signore è perfetta,
rinfranca l’anima» (Sal 19/18,8): così
cominciava il Salmo che abbiamo
ascoltato. La legge del Signore è
perfetta; e il salmista si propone di
enumerare tutto ciò che tale legge
produce in chi la ascolta e la segue:
rinfranca l’anima, rende saggio il
semplice, fa gioire il cuore, è luce per
illuminare il cammino (cfr Sal
19/18,8-9).

Questa è la legge che il Popolo
d’Israele aveva ricevuto per mano di
Mosè, una legge che avrebbe aiutato
il Popolo di Dio a vivere nella libertà
alla quale era stato chiamato. Legge
che chiedeva di essere luce ai loro
passi e accompagnare il peregrinare
del Suo Popolo. Un Popolo che aveva
sperimentato la schiavitù e il



dispotismo del Faraone, che aveva
sperimentato la sofferenza e i
maltrattamenti, finché Dio disse
“basta!”, finché Dio disse: “non più!”.
Ho visto l’afflizione, ho udito il grido,
ho conosciuto la sua angoscia (cfr Es
3,9). E lì si manifesta il volto del
nostro Dio, il volto del Padre che
soffre di fronte al dolore, al
maltrattamento, all’ingiustizia nella
vita dei suoi figli e la sua Parola, la
sua legge diventava simbolo di
libertà, simbolo di gioia, di sapienza
e di luce. Esperienza, realtà che trova
eco in quella espressione che nasce
dalla sapienza allevata in queste
terre fin dai tempi lontani e che così
recita nel Popol Vuh: “L’alba
sopraggiunse sopra le tribù riunite.
La faccia della terra fu subito
risanata dal sole” (33). L’alba
sopraggiunse per i popoli che più
volte hanno camminato nelle diverse
tenebre della storia.



In questa espressione, c’è un anelito
a vivere in libertà, un anelito che ha
il sapore di terra promessa, dove
l’oppressione, il maltrattamento e la
degradazione non siano moneta
corrente. Nel cuore dell’uomo e nella
memoria di molti dei nostri popoli è
inscritto l’anelito a una terra, a un
tempo in cui il disprezzo sia superato
dalla fraternità, l’ingiustizia sia vinta
dalla solidarietà e la violenza sia
cancellata dalla pace.

Il nostro Padre non solo condivide
questo anelito: Egli stesso lo ha
suscitato e lo suscita donandoci il suo
Figlio Gesù Cristo. In Lui troviamo la
solidarietà del Padre che cammina al
nostro fianco. In Lui vediamo come
quella legge perfetta prende carne,
prende volto, prende la storia per
accompagnare e sostenere il suo
Popolo; si fa Via, si fa Verità, si fa Vita
affinché le tenebre non abbiano
l’ultima parola e l’alba non cessi di
venire sulla vita dei suoi figli.



In molti modi e in molte forme si è
voluto far tacere e cancellare questo
anelito, in molti modi hanno cercato
di anestetizzarci l’anima, in molte
forme hanno preteso di mandare in
letargo e addormentare la vita dei
nostri bambini e giovani con
l’insinuazione che niente può
cambiare o che sono sogni
impossibili. Davanti a queste forme,
anche il creato sa alzare la sua voce:
«Questa sorella protesta per il male
che le provochiamo, a causa dell’uso
irresponsabile e dell’abuso dei beni
che Dio ha posto in lei. Siamo
cresciuti pensando che eravamo suoi
proprietari e dominatori, autorizzati
a saccheggiarla. La violenza che c’è
nel cuore umano ferito dal peccato si
manifesta anche nei sintomi di
malattia che avvertiamo nel suolo,
nell’acqua, nell’aria e negli esseri
viventi. Per questo, fra i poveri più
abbandonati e maltrattati, c’è la
nostra oppressa e devastata terra,



che «geme e soffre le doglie del
parto» (Rm8,22)» (Enc. Laudato si’, 2).

La sfida ambientale che viviamo e le
sue radici umane ci toccano tutti (cfr 
ibid., 4) e ci interpella. Non possiamo
più far finta di niente di fronte a una
delle maggiori crisi ambientali della
storia.

In questo voi avete molto da
insegnarci, da insegnare all’umanità.
I vostri popoli, come hanno
riconosciuto i Vescovi dell’America
Latina, sanno relazionarsi
armonicamente con la natura, che
rispettano come «fonte di
nutrimento, casa comune e altare del
condividere umano» (Documento di
Aparecida, 472).

Tuttavia, molte volte, in modo
sistematico e strutturale, i vostri
popoli sono stati incompresi ed
esclusi dalla società. Alcuni hanno
considerato inferiori i loro valori, la
loro cultura, le loro tradizioni. Altri,

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


ammaliati dal potere, dal denaro e
dalle leggi del mercato, lo hanno
spogliati delle loro terre o hanno
realizzato opere che le inquinavano.
Che tristezza! Quanto farebbe bene a
tutti noi fare un esame di coscienza e
imparare a dire: perdono! Perdono,
fratelli! Il mondo di oggi, spogliato
dalla cultura dello scarto, ha bisogno
di voi!

I giovani di oggi, esposti a una
cultura che tenta di sopprimere tutte
le ricchezze, le caratteristiche e le
diversità culturali inseguendo un
mondo omogeneo, hanno bisogno –
questi giovani – che non si perda la
saggezza dei loro anziani!

Il mondo di oggi, preso dal
pragmatismo, ha bisogno di
reimparare il valore della gratuità!

Stiamo celebrando la certezza che «il
Creatore non ci abbandona, non fa
mai marcia indietro nel suo progetto
d’amore, non si pente di averci



creato» (Enc. Laudato si’, 13).
Celebriamo che Gesù Cristo continua
a morire e risorgere in ogni gesto che
compiamo verso il più piccolo dei
nostri fratelli. Incoraggiamoci a
continuare ad essere testimoni della
sua Passione, della sua Risurrezione
incarnando Li smantal Kajvaltike toj
lek - “la legge del Signore che è
perfetta e rinfranca l’anima”.

SANTA MESSA NELL'AREA DEL
CENTRO STUDI DI ECATEPEC

OMELIA DEL SANTO PADRE

Domenica, 14 febbraio 2016

[Multimedia]

Mercoledì scorso abbiamo iniziato il
tempo liturgico della Quaresima, nel
quale la Chiesa ci invita a prepararci
per celebrare la grande festa della

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#13.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2016/2/14/messicoecatepec.html


Pasqua. Tempo speciale per
ricordare il dono del nostro
Battesimo, quando siamo stati fatti
figli di Dio. La Chiesa ci invita a
ravvivare il dono che ci ha elargito
per non lasciarlo nell’oblio come
qualcosa di passato o in qualche
“cassetto dei ricordi”. Questo tempo
di Quaresima è un buon momento
per recuperare la gioia e la speranza
che ci dà il sentirci figli amati dal
Padre. Questo Padre che ci aspetta
per toglierci le vesti della stanchezza,
dell’apatia, della sfiducia e rivestirci
con la dignità che solo una vero
padre e una vera madre sanno dare
ai loro figli, i vestiti che nascono
dalla tenerezza e dall’amore.

Il nostro Padre è il Padre di una
grande famiglia, è Padre nostro. Sa
avere un amore, ma non sa generare
e creare “figli unici” tra di noi. E’ un
Dio che sa di famiglia, di fraternità,
di pane spezzato e condiviso. E’ il Dio



del “Padre nostro”, non del “padre
mio” e “patrigno vostro”.

In ognuno di noi si annida, vive quel
sogno di Dio che in ogni Pasqua, in
ogni Eucaristia ritorniamo a
celebrare: siamo figli di Dio. Sogno
che hanno vissuto tanti nostri fratelli
nel corso della storia. Sogno
testimoniato dal sangue di tanti
martiri di ieri e di oggi.

Quaresima, tempo di conversione,
perché quotidianamente facciamo
esperienza nella nostra vita di come
quel sogno si trova sempre
minacciato dal padre della menzogna
– abbiamo ascoltato nel Vangelo
quello che faceva con Gesù - da colui
che vuole dividerci, generando una 
società famiglia divisa e conflittuale,
una società divisa e conflittuale. Una
società di pochi e per pochi. Quante
volte sperimentiamo nella nostra
carne, o nella nostra famiglia, in
quella dei nostri amici o vicini, il



dolore che nasce dal non sentire
riconosciuta quella dignità che tutti
portiamo dentro. Quante volte
abbiamo dovuto piangere e pentirci,
perché ci siamo resi conto di non
aver riconosciuto tale dignità negli
altri. Quante volte – e lo dico con
dolore – siamo ciechi e insensibili
davanti al mancato riconoscimento
della dignità propria e altrui.

Quaresima, tempo per regolare i
sensi, aprire gli occhi di fronte a
tante ingiustizie che attentano
direttamente al sogno e al progetto di
Dio. Tempo per smascherare quelle
tre grandi forme di tentazione che
rompono, dividono l’immagine che
Dio ha voluto plasmare.

Le tre tentazioni che ha sofferto
Cristo.

Tre tentazioni del cristiano che
cercano di rovinare la verità alla
quale siamo stati chiamati.



Tre tentazioni che cercano di
degradare e di degradarci.

La prima, la ricchezza,
impossessandoci di beni che sono
stati dati per tutti, utilizzandoli solo
per me o per “i miei”. E’ procurarsi il
pane con il sudore altrui, o persino
con la vita altrui. Quella ricchezza
che è il pane che sa di dolore, di
amarezza, di sofferenza. In una
famiglia o in una società corrotta
questo è il pane che si dà da
mangiare ai propri figli.

La seconda tentazione: la vanità.
Quella ricerca di prestigio basata
sulla squalifica continua e costante di
quelli che “non sono nessuno”. La
ricerca esasperata di quei cinque
minuti di fama che non perdona la
“fama” degli altri. “Facendo legna
dell’albero caduto”, lascia spazio alla
terza tentazione, la peggiore, quella
dell’orgoglio, ossia il porsi su un
piano di superiorità di qualunque



tipo, sentendo che non si condivide la
“vita dei comuni mortali” e pregando
tutti i giorni: “Grazie Signore perché
non mi hai fatto come loro”.

Tre tentazioni di Cristo.

Tre tentazioni con cui il cristiano si
confronta quotidianamente.

Tre tentazioni che cercano di
degradare, di distruggere e di
togliere la gioia e la freschezza del
Vangelo. Che ci chiudono in un
cerchio di distruzione e di peccato.

Vale la pena che ci domandiamo: fino
a che punto siamo consapevoli di
queste tentazioni nella nostra
persona, in noi stessi?

Fino a che punto ci siamo abituati a
uno stile di vita che pensa che nella
ricchezza, nella vanità e nell’orgoglio
stanno la fonte e la forza della vita?



Fino a che punto crediamo che il
prenderci cura dell’altro, il nostro
preoccuparci e occuparci per il pane,
il buon nome e la dignità degli altri
sono fonti di gioia e di speranza?

Abbiamo scelto Gesù e non il
demonio. Se ci ricordiamo di quello
che abbiamo ascoltato nel Vangelo,
Gesù non risponde al demonio non
nessuna parola propria, ma gli
risponde con la Parola di Dio, con la
Parola delle Scritture. Perché, fratelli
e sorelle, mettiamocelo bene in testa:
con il demonio non si dialoga! Non si
può dialogare! Perché ci vincerà
sempre. Solo la forza della Parola di
Dio lo può sconfiggere! Abbiamo
scelto Gesù e non il demonio:
vogliamo seguire le sue orme, ma
sappiamo che non è facile. Sappiamo
che cosa significa essere sedotti dal
denaro, dalla fama e dal potere.
Perciò la Chiesa ci dona questo
tempo, ci invita alla conversione con
una sola certezza: Lui ci sta



aspettando e vuole guarire il nostro
cuore da tutto ciò che lo degrada,
degradandosi o degradando altri. E’ il
Dio che ha un nome: misericordia. Il
Suo nome è la nostra ricchezza, il Suo
nome è la nostra fama, il Suo nome è
il nostro potere; e nel Suo nome
ancora una volta ripetiamo con il
salmo: «Mio Dio in cui
confido» (91/90,2). Lo vogliamo
ripetere insieme? Tre volte: “Tu sei il
mio Dio e in te confido”; “Tu sei il
mio Dio e in te confido”; “Tu sei il
mio Dio e in te confido”.

Che in questa Eucaristia lo Spirito
Santo rinnovi in noi la certezza che il
Suo nome è misericordia e ci faccia
sperimentare ogni giorno che il
Vangelo «riempie il cuore e la vita
intera di coloro che si incontrano con
Gesù» sapendo che con Lui e in Lui
«sempre nasce e rinasce la
gioia» (Esort. ap. Evangelii gaudium,
1).

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


SANTA MESSA NELLA BASILICA DI
GUADALUPE

OMELIA DEL SANTO PADRE

Città del Messico

Sabato, 13 febbraio 2016

[Multimedia]

Abbiamo ascoltato come Maria andò
a visitare la cugina Elisabetta. Senza
indugi, senza dubbi, né lentezze, va
ad accompagnare la sua parente che
era agli ultimi mesi di gravidanza.

L’incontro con l’angelo non ha
fermato Maria, perché non si è
sentita privilegiata, o in dovere di
staccarsi dalla vita dei suoi. Al
contrario, ha ravvivato e messo in
moto un atteggiamento per il quale
Maria è e sarà sempre riconosciuta:
la donna del sì, un sì di dedizione a

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2016/2/13/messicoguadalupe.html


Dio e, al tempo stesso, un sì di
dedizione ai suoi fratelli. E’ il sì che
la mise in movimento per dare il
meglio di sé, ponendosi in cammino
incontro agli altri.

Ascoltare questo brano del Vangelo
in questa Casa ha un sapore speciale.
Maria, la donna del sì, ha voluto
anche visitare gli abitanti di questa
terra d’America nella persona
dell’indio san Juan Diego. Così come
si mosse per le strade della Giudea e
della Galilea, nello stesso modo
raggiunse il Tepeyac, con i suoi abiti,
utilizzando la sua lingua, per servire
questa grande Nazione. E così come
accompagnò la gravidanza di
Elisabetta, ha accompagnato e
accompagna la “gravidanza” di
questa benedetta terra messicana.
Così come si fece presente al piccolo
Juanito, allo stesso modo continua a
farsi presente a tutti noi, soprattutto
a quelli che come lui sentono “di non
valere nulla” (cfr Nican Mopohua,



55). Questa scelta particolare,
diciamo preferenziale, non è stata
contro nessuno, ma a favore di tutti.
Il piccolo indio Juan che si chiamava
anche “mecapal, cacaxtle, coda, ala,
bisognoso lui stesso di esser
portato” (cfr ibid.) è diventato “il
messaggero, molto degno di fiducia”.

In quell’alba di dicembre del 1531, si
compiva il primo miracolo che poi
sarà la memoria vivente di tutto ciò
che questo Santuario custodisce. In
quell’alba, in quell’incontro, Dio
risvegliò la speranza di suo figlio
Juan, la speranza di un popolo. In
quell’alba Dio ha risvegliato e
risveglia la speranza dei più piccoli,
dei sofferenti, degli sfollati e degli
emarginati, di tutti coloro che
sentono di non avere un posto degno
in queste terre. In quell’alba Dio si è
avvicinato e si avvicina al cuore
sofferente ma resistente di tante
madri, padri, nonni che hanno visto i
loro figli partire, li hanno visti persi o



addirittura strappati dalla
criminalità.

In quell’alba, Juanito sperimenta
nella sua vita che cos’è la speranza,
che cos’è la misericordia di Dio. Lui è
scelto per sorvegliare, curare,
custodire e favorire la costruzione di
questo Santuario. A più riprese disse
alla Vergine che lui non era la
persona adatta, anzi, se voleva
portare avanti quel lavoro doveva
scegliere altri perché lui non era
istruito, letterato o appartenente al
novero di coloro che avrebbero
potuto farlo. Maria, risoluta – con la
risolutezza che nasce dal cuore
misericordioso del Padre – gli disse
no, che lui sarebbe stato il suo
messaggero.

Così egli riesce a far emergere
qualcosa che non sapeva esprimere,
una vera e propria immagine
trasparente di amore e di giustizia:
nella costruzione dell’altro santuario,



quello della vita, quello delle nostre
comunità, società e culture, nessuno
può essere lasciato fuori. Tutti siamo
necessari, soprattutto quelli che
normalmente non contano perché
non sono “all’altezza delle
circostanze” o perché non
“apportano il capitale necessario”
per la costruzione delle stesse. Il
santuario di Dio è la vita dei suoi
figli, di tutti e in tutte le condizioni,
in particolare dei giovani senza
futuro esposti a una infinità di
situazioni dolorose, a rischio, e
quella degli anziani senza
riconoscimento, dimenticati in tanti
angoli. Il santuario di Dio sono le
nostre famiglie che hanno bisogno
del minimo necessario per potersi
formare e sostenere. Il santuario di
Dio è il volto di tanti che incontriamo
nel nostro cammino…

Venendo in questo santuario ci può
accadere la stessa cosa che accadde a
Juan Diego. Guardare la Madre a



partire dai nostri dolori, dalle nostre
paure, disperazioni, tristezze, e dirle:
“Che cosa posso dare io se non sono
una persona istruita?”. Guardiamo la
Madre con occhi che dicono: “Sono
tante le situazioni che ci tolgono la
forza, che ci fanno sentire che non
c’è spazio per la speranza, per il
cambiamento, per la
trasformazione”.

Per questo credo che oggi ci farà
bene un po’ di silenzio, e guardarla,
guardarla molto e con calma, e dirle
come fece quell’altro figlio che la
amava molto:

“Guardarti semplicemente - Madre -,

tenendo aperto solo lo sguardo;

guardarti tutta senza dirti nulla,

e dirti tutto, muto e riverente.

Non turbare il vento della tua fronte;

solo cullare la mia solitudine violata



nei tuoi occhi di Madre innamorata

e nel tuo nido di terra trasparente.

Le ore precipitano; percossi,

mordono gli uomini stolti
l’immondizia

della vita e della morte, con i loro
rumori.

Guardarti, Madre; contemplarti
appena,

il cuore tacito nella tua tenerezza,

nel tuo casto silenzio di gigli” (Inno
liturgico).

E nel silenzio, in questo rimanere a
contemplarla, sentire ancora una
volta che ci ripete: “Che c’è, figlio
mio, il piccolo di tutti? Che cosa
rattrista il tuo cuore?” (cfr Nican
Mopohua, 107.118) «Non ci sono
forse qui io, io che ho l’onore di
essere tua madre?» (ibid., 119).



Lei ci dice che ha “l’onore” di essere
nostra madre. Questo ci dà la
certezza che le lacrime di coloro che
soffrono non sono sterili. Sono una
preghiera silenziosa che sale fino al
cielo e che in Maria trova sempre
posto sotto il suo manto. In lei e con
lei, Dio si fa fratello e compagno di
strada, porta con noi le croci per non
lasciarci schiacciare da nostri dolori.

“Non sono forse tua madre? Non
sono qui? Non lasciarti vincere dai
tuoi dolori, dalle tue tristezze” – ci
dice. Oggi di nuovo torna ad inviarci,
come Juanito; oggi di nuovo torna a
ripeterci: sii mio messaggero, sii mio
inviato per costruire tanti nuovi
santuari, accompagnare tante vite,
asciugare tante lacrime. Basta che
cammini per le strade del tuo
quartiere, della tua comunità, della
tua parrocchia come mio
messaggero, mia messaggera; innalza
santuari condividendo la gioia di
sapere che non siamo soli, che lei è



con noi. Sii mio messaggero – ci dice
– dando da mangiare agli affamati,
da bere agli assetati, da’ un posto ai
bisognosi, vesti chi è nudo e visita i
malati. Soccorri il prigioniero, non
lasciarlo solo, perdona chi ti ha fatto
del male, consola chi è triste, abbi
pazienza con gli altri e, soprattutto,
implora e prega il nostro Dio. E in
silenzio le diciamo quello che ci sale
dal cuore.

“Non sono forse tua madre? Non
sono forse qui?” – ci dice ancora
Maria. Vai a costruire il mio
santuario, aiutami a risollevare la
vita dei miei figli, tuoi fratelli.

INCONTRO CON I VESCOVI DEL
MESSICO

Cattedrale, Città del Messico

Sabato, 13 febbraio 2016



[Multimedia]

Cari fratelli,

sono contento di potervi incontrare il
giorno dopo il mio arrivo in questo
Paese, che, seguendo i passi dei miei
Predecessori, anch’io sono venuto a
visitare.

Non potevo non venire! Potrebbe il
Successore di Pietro, chiamato dal
lontano sud latinoamericano, fare a
meno di posare lo sguardo sulla
Vergine “Morenita”?

Vi ringrazio per avermi accolto in
questa Cattedrale, “casita”, “piccola
casa” diventata grande ma sempre
“sacra”, che la Vergine di Guadalupe
domandò, e per le gentili parole di
benvenuto che mi avete rivolto.

Sapendo che qui si trova il cuore
segreto di ogni messicano, entro con
passo delicato, come bisogna entrare
nella casa e nell’anima di questo

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2016/2/13/messicovescovi.html


popolo, e vi sono profondamente
grato di aprirmi la porta. So che
guardando gli occhi della Vergine
raggiungo lo sguardo della vostra
gente che, in Lei, ha imparato a
manifestarsi. So che nessun’altra
voce può parlare tanto
profondamente del cuore messicano
come può parlarmene la Vergine;
Ella custodisce i suoi desideri più alti,
le sue più recondite speranze; Ella
raccoglie le sue gioie e le sue lacrime;
Ella comprende i suoi numerosi
idiomi e risponde loro con tenerezza
di Madre perché sono i suoi figli.

Sono contento di stare con voi, qui
nelle vicinanze del “Monte del
Tepeyac”, come agli albori
dell’evangelizzazione di questo
Continente e vi chiedo per favore di
permettermi che tutto quanto vi dirò
possa dirlo partendo dalla
Guadalupana. Come vorrei che fosse
Lei stessa a recarvi, fino al profondo
delle vostre anime di Pastori, e, per



mezzo di voi, a ciascuna delle vostre
Chiese particolari presenti in questo
vasto Messico, tutto ciò che fluisce
intensamente dal cuore del Papa.

Come fece san Juan Diego e fecero le
successive generazioni dei figli della
Guadalupana, anche il Papa da
tempo nutriva il desiderio di vederla.
Più ancora, vorrei io stesso essere
raggiunto dal suo sguardo materno.
Ho riflettuto molto sul mistero di
questo sguardo e vi prego, accogliete
ciò che sgorga dal mio cuore di
Pastore in questo momento.

Uno sguardo di tenerezza

Anzitutto, la Vergine Morenita ci
insegna che l’unica forza capace di
conquistare il cuore degli uomini è la
tenerezza di Dio. Ciò che incanta e
attrae, ciò che piega e vince, ciò che
apre e scioglie dalle catene non è la
forza degli strumenti o la durezza
della legge, bensì la debolezza
onnipotente dell’amore divino, che è



la forza irresistibile della sua
dolcezza e la promessa irreversibile
della sua misericordia.

Un inquieto e illustre scrittore di
questa terra, disse che a Guadalupe
non si chiede l’abbondanza dei
raccolti o la fertilità della terra, bensì
si cerca un grembo in cui gli uomini,
sempre orfani e diseredati, vanno
cercando una protezione, una casa.

A distanza di secoli dall’evento
fondante di questo Paese e
dell’evangelizzazione del Continente,
è stata forse diluita, è stata forse
dimenticata la necessità di un
grembo a cui anela il cuore del
popolo che vi è stato affidato?

Conosco la lunga e dolorosa storia
che avete attraversato, non senza
versare tanto sangue, non senza
impietose e strazianti convulsioni,
non senza violenza e
incomprensioni. A ragione il mio
venerato e santo Predecessore, che in



Messico era come a casa sua, ha
voluto ricordare che «come fiumi
talvolta occulti e sempre copiosi, da
tre realtà che a volte si incontrano e
altre rivelano le loro differenze
complementari, senza mai
confondersi del tutto: l’antica e ricca
sensibilità dei popoli indigeni che
amarono Juan de Zumárraga e Vasco
de Quiroga, che molti di questi popoli
continuano a chiamare padri, il
cristianesimo radicato nell’anima dei
messicani e la moderna razionalità,
di taglio europeo, che tanto ha voluto
esaltare l’indipendenza e la
libertà» (Giovanni Paolo II,Discorso
nella cerimonia di benvenuto in
Messico, 22 gennaio 1999).

E in questa storia, il grembo materno
che continuamente ha generato il
Messico, benché a volte sembrasse
una rete che raccoglieva 153 pesci
(cfr Gv 21,11), non si dimostrò mai
infecondo, e le minacciose fratture si
sono sempre ricomposte.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1999/january/documents/hf_jp-ii_spe_19990122_mexico-arrival.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1999/january/documents/hf_jp-ii_spe_19990122_mexico-arrival.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1999/january/documents/hf_jp-ii_spe_19990122_mexico-arrival.html


Perciò, vi invito a partire
nuovamente da questa necessità di
un grembo che promana dall’anima
del vostro popolo. Il grembo della
fede cristiana è capace di riconciliare
il passato spesso segnato da
solitudine, isolamento ed
emarginazione, con il futuro
continuamente relegato ad un
domani che sfugge. Solo in quel
grembo si può, senza rinunciare alla
propria identità, «scoprire la
profonda verità della nuova umanità,
in cui tutti sono chiamati ad essere
figli di Dio» (Giovanni Paolo II, 
Omelia per la canonizzazione di san
Juan Diego, 31 luglio 2002).

Chinatevi quindi, fratelli, con
delicatezza e rispetto, sull’anima
profonda della vostra gente, scendete
con attenzione e decifrate il suo
misterioso volto. Il presente, spesso
dissolto in dispersione e festa, non è
forse anche propedeutico a Dio che è
l’unico e pieno presente? La

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020731_canonization-mexico.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020731_canonization-mexico.html


familiarità con il dolore e la morte
non sono forme di coraggio e vie
verso la speranza? La percezione che
il mondo sia sempre e solamente da
redimere non è antidoto
all’autosufficienza prepotente di
quanti credono di poter prescindere
da Dio?

Naturalmente, per tutto questo è
necessario uno sguardo capace di
riflettere la tenerezza di Dio. Siate
pertanto Vescovi di sguardo limpido,
di anima trasparente, di volto
luminoso. Non abbiate paura della
trasparenza. La Chiesa non ha
bisogno dell’oscurità per lavorare.
Vigilate affinché i vostri sguardi non
si coprano con le penombre della
nebbia della mondanità; non
lasciatevi corrompere dal volgare
materialismo né dalle illusioni
seduttrici degli accordi sottobanco;
non riponete la vostra fiducia nei
“carri e cavalli” dei faraoni attuali,
perché la nostra forza è la “colonna



di fuoco” che rompe dividendole in
due le acque del mare, senza fare
grande rumore (cfr Es 14,24-25).

Il mondo nel quale il Signore ci
chiama a svolgere la nostra missione
è diventato molto complesso. E anche
la prepotente idea del “cogito”, che
non negava che vi fosse almeno una
roccia sopra la spiaggia dell’essere,
oggi è dominata da una concezione
della vita considerata da molti più
che mai vacillante, mutevole e
anomica, perché manca di un
sostrato solido. Le frontiere, così
intensamente invocate e sostenute,
sono diventate permeabili alla novità
di un mondo in cui la forza di alcuni
non può più sopravvivere senza la
vulnerabilità di altri. L’irreversibile
ibridazione della tecnologia rende
vicino ciò che è lontano ma,
purtroppo, rende distante ciò che
dovrebbe essere vicino.



E precisamente in questo mondo, Dio
vi chiede di avere uno sguardo che
sappia intercettare la domanda che
grida nel cuore della vostra gente,
l’unica che possiede nel proprio
calendario una “festa del grido”. A
quel grido bisogna rispondere che
Dio esiste ed è vicino mediante Gesù.
Che solo Dio è la realtà sulla quale si
può costruire, perché «Dio è la realtà
fondante, non un Dio solo pensato o
ipotetico, ma il Dio dal volto
umano» (Benedetto XVI, Discorso
inaugurale della V Conferenza
generale del CELAM, 13 magio 2007).

Nei vostri sguardi, il Popolo
messicano ha il diritto di trovare le
tracce di quelli che “hanno visto il
Signore” (cfr Gv 20,25), di quelli che
sono stati con Dio. Questo è
l’essenziale. Non perdete, dunque,
tempo ed energie nelle cose
secondarie, nelle chiacchiere e negli
intrighi, nei vani progetti di carriera,
nei vuoti piani di egemonia, negli

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html


sterili club di interessi o di
consorterie. Non lasciatevi fermare
dalle mormorazioni e dalle
maldicenze. Introducete i vostri
sacerdoti nella comprensione del
ministero sacro. A noi ministri di Dio
basta la grazia di “bere il calice del
Signore”, il dono di custodire la parte
della sua eredità che ci è affidata,
benché siamo amministratori
inesperti. Lasciamo al Padre di
assegnarci il posto che ha preparato
per noi (cfr Mt 20,20-28). Possiamo
forse essere veramente occupati in
altre cose se non in quelle del Padre?
Al di fuori delle “cose del Padre” (cfr 
Lc 2,48-49) perdiamo la nostra
identità e, colpevolmente, rendiamo
vana la sua grazia.

Se il nostro sguardo non testimonia
di aver visto Gesù, allora le parole
che ricordiamo di Lui risultano
soltanto delle figure retoriche vuote.
Forse esprimono la nostalgia di quelli
che non possono dimenticare il



Signore, ma comunque sono solo il
balbettare di orfani accanto al
sepolcro. Parole alla fine incapaci di
impedire che il mondo resti
abbandonato e ridotto alla propria
potenza disperata.

Penso alla necessità di offrire un
grembo materno ai giovani. Che i
vostri sguardi siano capaci di
incrociarsi con i loro sguardi, di
amarli e di cogliere ciò che essi
cercano con quella forza con cui
molti come loro hanno lasciato
barche e reti sull’altra riva del mare
(cfr Mc 1,17-18), hanno abbandonato
banchi delle imposte pur di seguire il
Signore della vera ricchezza (cfr Mt
9,9).

Mi preoccupano tanti che, sedotti
dalla vuota potenza del mondo,
esaltano le chimere e si rivestono dei
loro macabri simboli per
commercializzare la morte in cambio
di monete che alla fine tarme e



ruggine consumano e per cui i ladri
scassinano e rubano (cfrMt 6,20). Vi
prego di non sottovalutare la sfida
etica e anti-civica che il narcotraffico
rappresenta per la gioventù e per
l’intera società messicana, compresa
la Chiesa.

Le proporzioni del fenomeno, la
complessità delle sue cause,
l’immensità della sua estensione
come metastasi che divora, la gravità
della violenza che disgrega e delle
sue sconvolte connessioni, non
permettono a noi, Pastori della
Chiesa, di rifugiarci in condanne
generiche – forme di nominalismo –
bensì esigono un coraggio profetico e
un serio e qualificato progetto
pastorale per contribuire,
gradualmente, a tessere quella
delicata rete umana, senza la quale
tutti saremmo fin dall’inizio distrutti
da tale insidiosa minaccia. Solo
cominciando dalle famiglie;
avvicinandoci e abbracciando la



periferia umana ed esistenziale dei
territori desolati delle nostre città;
coinvolgendo le comunità
parrocchiali, le scuole, le istituzioni
comunitarie, la comunità politica, le
strutture di sicurezza; solo così si
potrà liberare totalmente dalle acque
in cui purtroppo annegano tante vite,
sia la vita di chi muore come vittima,
sia quella di chi davanti a Dio avrà
sempre le mani macchiate di sangue,
per quanto abbia il portafoglio pieno
di denaro sporco e la coscienza
anestetizzata.

Con lo sguardo rivolto a Maria di
Guadalupe, dirò una seconda cosa:

Uno sguardo capace di tessere

Nel manto dell’anima messicana Dio
ha tessuto, con il filo delle impronte
meticce della sua gente, il volto della
sua manifestazione nella “Morenita”.
Dio non ha bisogno di colori spenti
per disegnare il suo volto. I disegni di
Dio non sono condizionati dai colori



e dai fili, bensì sono determinati
dalla irreversibilità del suo amore
che vuole tenacemente imprimersi in
noi.

Siate, pertanto, Vescovi capaci di
imitare questa libertà di Dio
scegliendo ciò che è umile per
manifestare la maestà del suo volto, e
di imitare questa pazienza divina nel
tessere, col filo sottile dell’umanità
che incontrate, quell’uomo nuovo
che il vostro paese attende. Non
lasciatevi prendere dalla vana
ricerca di cambiare popolo, come se
l’amore di Dio non avesse
abbastanza forza per cambiarlo.

Riscoprite poi la saggia e umile
costanza con cui i Padri della fede di
questa Patria hanno saputo
introdurre le generazioni successive
nella semantica del mistero divino.
Imparando prima e poi insegnando
la grammatica necessaria per
dialogare con quel Dio, nascosto nei



secoli della loro ricerca e fattosi
vicino nella persona del suo Figlio
Gesù, che oggi tanti riconoscono
nell’immagine insanguinata e
umiliata, come figura del proprio
destino. Imitate la sua
condiscendenza e la sua capacità di
abbassarsi. Non comprenderemo mai
abbastanza il fatto che con i fili
meticci della nostra gente Dio ha
intessuto il volto col quale si è fatto
conoscere! Mai saremo abbastanza
grati a questo suo chinarsi, a questa
“synkatábasis”.

Uno sguardo di singolare delicatezza
vi chiedo per i popoli indigeni, per
loro e le loro affascinanti culture,
non di rado massacrate. Il Messico ha
bisogno delle sue radici amerinde
per non rimanere in un enigma
irrisolto. Gli indigeni del Messico
aspettano ancora che venga loro
riconosciuta effettivamente la
ricchezza del loro contributo e la
fecondità della loro presenza per



ereditare quella identità che vi fa
diventare una Nazione unica e non
solamente una tra le altre.

Si è parlato molte volte del presunto
destino incompiuto di questa
Nazione, del “labirinto della
solitudine” nel quale sarebbe
imprigionata, della geografia come
destino che la intrappola. Per alcuni,
tutto questo sarebbe ostacolo per il
disegno di un volto unitario, di una
identità adulta, di una posizione
singolare nel concerto delle nazioni e
di una missione condivisa.

Per altri, anche la Chiesa in Messico
sarebbe condannata a scegliere tra il
soffrire l’inferiorità in cui fu relegata
in alcuni periodi della sua storia,
come quando la sua voce fu fatta
tacere e si cercò di amputare la sua
presenza, o l’avventurarsi nei
fondamentalismi par recuperare
certezze provvisorie – come quel
“cogito” famoso – dimenticando di



avere inscritta nel cuore la sete di
Assoluto e di essere chiamata in
Cristo a riunire tutti e non solo una
parte (cfr Lumen gentium, 1).

Non stancatevi, invece, di ricordare
al vostro Popolo quanto sono potenti
le radici antiche che hanno permesso
la viva sintesi cristiana di comunione
umana, culturale e spirituale che si è
forgiata qui. Ricordate che le ali del
vostro Popolo si sono spiegate già più
volte al di sopra di non poche
vicissitudini. Custodite la memoria
del lungo cammino fin qui percorso –
siate “deuteronomici” – e sappiate
suscitare la speranza di nuove mete,
perché il domani sarà una terra
“ricca di frutti” anche se ci pone sfide
non indifferenti (cfr Nm 13,27-28).

Che i vostri sguardi, riposati sempre
e solamente in Cristo, siano capaci di
contribuire all’unità del vostro
Popolo; di favorire la riconciliazione
delle sue differenze e l’integrazione

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


delle sue diversità; di promuovere la
soluzione dei suoi problemi
endogeni; di ricordare la misura alta
che il Messico può raggiungere se
impara ad appartenere a sé stesso
prima che ad altri; di aiutare a
trovare soluzioni condivise e
sostenibili alle sue miserie; di
motivare l’intera Nazione a non
accontentarsi di meno di quanto si
attende dal modo messicano di
abitare il mondo.

Una terza riflessione:

Uno sguardo attento e vicino, non
addormentato

Vi prego di non cadere nella paralisi
di dare vecchie risposte alle nuove
domande. Il vostro passato è un
pozzo di ricchezze da scavare, che
può ispirare il presente e illuminare
il futuro. Guai a voi se dormite sugli
allori! Occorre non disperdere
l’eredità ricevuta custodendola con
un lavoro costante. Siete seduti sulle



spalle di giganti: vescovi, sacerdoti,
religiosi, religiose e laici fedeli “sino
alla fine”, che hanno dato la vita
affinché la Chiesa potesse compiere
la propria missione. Dall’alto di tale
podio siete chiamati a gettare uno
sguardo ampio sul campo del Signore
per programmare la semina e
aspettare il raccolto.

Vi invito a stancarvi, a stancarvi
senza paura nel compito di
evangelizzare e di approfondire la
fede, mediante una catechesi
mistagogica che sappia far tesoro
della religiosità popolare della vostra
gente. Il nostro tempo richiede
attenzione pastorale alle persone e ai
gruppi che sperano di poter andare
incontro al Cristo vivo. Solamente
una coraggiosa conversione
pastorale – e sottolineo conversione
pastorale – delle nostre comunità
può cercare, generare e nutrire i
discepoli odierni di Gesù (cfr 



Documento di Aparecida, 226, 360,
370).

Pertanto, è necessario per i nostri
Pastori superare la tentazione della
distanza – e lascio ad ognuno di voi
di fare la lista delle distanze che
possono esistere in questa
Conferenza Episcopale; non le
conosco, ma superare la tentazione
della distanza – e del clericalismo,
della freddezza e dell’indifferenza,
del comportamento trionfale e
dell’autoreferenzialità. Guadalupe ci
insegna che Dio è familiare, vicino
nel suo volto, che la prossimità e la
condiscendenza – questo abbassarsi
e avvicinarsi – possono fare più della
forza, di qualsiasi tipo di forza.

Come insegna la bella tradizione
guadalupana, la “Morenita”
custodisce gli sguardi di coloro che la
contemplano, riflette il volto di
coloro che la incontrano. Occorre
imparare che c’è qualcosa di



irripetibile in ciascuno di coloro che
ci guardano alla ricerca di Dio. Tocca
a noi non renderci impermeabili a
tali sguardi. Custodire in noi ognuno
di loro, conservandoli nel cuore,
proteggendoli.

Solo una Chiesa capace di proteggere
il volto degli uomini che vanno a
bussare alla sua porta è capace di
parlare loro di Dio. Se non
decifriamo le loro sofferenze, se non
ci accorgiamo dei loro bisogni, nulla
potremo offrire. La ricchezza che
abbiamo scorre solamente quando
incontriamo la pochezza di coloro
che vanno elemosinando, e proprio
tale incontro si realizza nel nostro
cuore di Pastori.

E il primo volto che vi supplico di
custodire nel vostro cuore è quello
dei vostri sacerdoti. Non lasciateli
esposti alla solitudine e
all’abbandono, preda della
mondanità che divora il cuore. Siate



attenti e imparate a leggere i loro
sguardi per gioire con loro quando si
sentono felici di raccontare ciò che
“hanno fatto e insegnato” (cfr Mc
6,30), e anche per non tirarsi indietro
quando si sentono un po’ umiliati e
non possono far altro che piangere
perché “hanno rinnegato il
Signore” (cfr Lc 22,61-62), e anche,
perché no, per sostenerli, in
comunione con Cristo, quando
qualcuno, già abbattuto, uscirà con
Giuda “nella notte” (cfr Gv 13,30). In
queste situazioni, che non manchi
mai la vostra paternità di Vescovi
verso i vostri sacerdoti. Incoraggiate
la comunione tra di loro; fate sì che
possano perfezionare i loro doni;
inseriteli nelle grandi cause perché il
cuore dell’apostolo non è stato fatto
per piccole cose.

Il bisogno di familiarità abita nel
cuore di Dio. Nostra Signora di
Guadalupe chiese solamente una
“casetta sacra”. I nostri popoli



latinoamericani capiscono bene il
linguaggio diminutivo – una “casetta”
sacra – e molto volentieri lo usano.
Forse hanno bisogno del diminutivo
perché altrimenti si sentirebbero
perduti. Si sono adattati a sentirsi
sminuiti e si sono abituati a vivere
nella modestia.

La Chiesa, quando si raduna in una
maestosa Cattedrale, non potrà fare a
meno di comprendersi come una
“piccola casa”, in cui i suoi figli
possono sentirsi a proprio agio.
Davanti a Dio si può rimanere solo se
si è piccoli, se si è orfani, se si è
mendicanti. Il protagonista della
storia di salvezza è il mendicante.

“Casetta” familiare e al tempo stesso
“sacra”, perché la prossimità si
riempie della grandezza onnipotente.
Siamo custodi di questo mistero! A
volte abbiamo perso questo senso
dell’umile misura divina e ci
stanchiamo di offrire ai nostri la



“casetta” in cui possano sentirsi in
intimità con Dio. Può anche darsi che
avendo trascurato un po’ il senso
della sua grandezza si sia perso parte
del timore reverenziale nei confronti
di un tale amore. Dove abita Dio,
l’uomo non può accedere senza
essere ammesso, ed entra solamente
“togliendosi i sandali” (cfr Es 3,5) per
confessare la propria insufficienza.

E questo aver dimenticato di
“togliersi i sandali” per entrare, non
è probabilmente alla radice della
perdita del senso della sacralità della
vita umana, della persona, dei valori
essenziali, della saggezza accumulata
lungo i secoli, del rispetto per la
natura? Senza recuperare, nella
coscienza degli uomini e della
società, queste radici profonde,
anche al lavoro generoso in favore
dei legittimi diritti umani mancherà
la linfa vitale che può venire solo da
una sorgente che l’umanità non
potrà mai darsi da sé stessa.



E, sempre guardando la Madre, per
concludere:

Uno sguardo d’insieme e di unità

Solo guardando la “Morenita”, il
Messico ha di sé una visione
completa. Pertanto vi invito a
comprendere che la missione che la
Chiesa oggi vi affida – e sempre vi ha
affidato – richiede questo sguardo
che abbracci la totalità. E questo non
si può realizzare isolatamente, bensì
solo in comunione.

La Guadalupana è cinta di una
cintura che annuncia la sua
fecondità. E’ la Vergine che porta in
grembo il Figlio atteso dagli uomini.
E’ la Madre che sta generando
l’umanità del nuovo mondo
nascente. E’ la Sposa che prefigura la
maternità feconda della Chiesa di
Cristo. Voi avete la missione di
cingere l’intera Nazione messicana
con la fecondità di Dio. Nessun pezzo



di questa cinta può essere
disprezzato.

L’Episcopato messicano ha compiuto
passi notevoli in questi anni
conciliari; sono aumentati i suoi
membri; è stata promossa una
formazione permanente, continua e
qualificata; l’ambiente fraterno non è
mancato; lo spirito di collegialità è
cresciuto; gli interventi pastorali
hanno influito sulle vostre Chiese e
sulla coscienza nazionale; i lavori
pastorali condivisi sono stati
fruttuosi nei campi essenziali della
missione ecclesiale come la famiglia,
le vocazioni e la presenza sociale.

Mentre ci rallegriamo per il
cammino di questi anni, vi chiedo di
non lasciarvi scoraggiare dalle
difficoltà e di non risparmiare ogni
possibile sforzo per promuovere, tra
di voi e nelle vostre diocesi, lo zelo
missionario, soprattutto verso le
parti più bisognose dell’unico corpo



della Chiesa messicana. Riscoprire
che la Chiesa è missione è
fondamentale per il suo futuro,
perché solo l’entusiasmo, lo stupore
convinto degli evangelizzatori ha la
forza di trascinare. Vi prego,
pertanto, di curare specialmente la
formazione e la preparazione dei
laici, superando ogni forma di
clericalismo e coinvolgendoli
attivamente nella missione della
Chiesa, soprattutto rendendo
presente, con la testimonianza della
propria vita, il vangelo di Cristo nel
mondo.

A questo Popolo messicano gioverà
molto una testimonianza unificante
della sintesi cristiana e una visione
condivisa dell’identità e del destino
della sua gente. In questo senso,
sarebbe molto importante che la
Pontificia Università del Messico
fosse sempre più al centro degli
sforzi ecclesiali per assicurare quello
sguardo di universalità senza il quale



la ragione, rassegnata a modelli
parziali, rinuncia alla sua più alta
aspirazione di ricerca della verità.

La missione è vasta e portarla avanti
richiede molteplici vie. E con la più
viva insistenza vi esorto a conservare
la comunione e l’unità tra di voi.
Questo è essenziale, fratelli. Questo
non c’è nel testo, ma mi viene adesso.
Se dovete litigare, litigate; se avete
delle cose da dirvi, ditevele; però da
uomini, in faccia, e come uomini di
Dio che poi vanno a pregare insieme,
a fare discernimento insieme; e se
avete passato il limite, a chiedervi
perdono, ma mantenete l’unità del
corpo episcopale. Comunione e unità
tra di voi. La comunione è la forma
vitale della Chiesa e l’unità dei suoi
Pastori dà prova della sua veracità. Il
Messico e la sua vasta e multiforme
Chiesa hanno bisogno di Vescovi
servitori e custodi dell’unità edificata
sulla Parola del Signore, alimentata
con il suo Corpo e guidata dal suo



Spirito che è il respiro vitale della
Chiesa.

Non c’è bisogno di “prìncipi”, bensì
di una comunità di testimoni del
Signore. Cristo è la sua unica luce; è
la sorgente di acqua viva; dal suo
respiro promana lo Spirito che
distende le vele della barca
ecclesiale. In Cristo glorificato, che la
gente di questo popolo ama onorare
come Re, accendete uniti la luce,
ricolmatevi della sua presenza che
non si estingue; respirate a pieni
polmoni l’aria buona del suo Spirito.
A voi spetta seminare Cristo nel
territorio, tenere accesa la sua luce
umile che rischiara senza abbagliare,
assicurare che con le sue acque si
sazi la sete delle vostra gente, alzare
le vele affinché il soffio dello Spirito
le dispieghi e non s’incagli la barca
della Chiesa in Messico.

Ricordate che la Sposa, la Sposa di
ognuno di voi, la Madre Chiesa, sa



bene che il Pastore amato (Ct 1,7)
sarà trovato solo dove i pascoli sono
erbosi e i ruscelli cristallini. La Sposa
non si fida dei compagni dello Sposo
che, a volte per incuranza o
incapacità, conducono il gregge per
luoghi aridi e pieni di rocce. Guai a
noi pastori, compagni del Supremo
Pastore, se lasciamo vagare la sua
Sposa perché nella tenda che
abbiamo fatto lo Sposo non si trova.

Permettetemi un’ultima parola per
esprimere l’apprezzamento del Papa
per tutto quanto state facendo per
affrontare la sfida della nostra epoca
rappresentata dalle migrazioni. Sono
milioni i figli della Chiesa che oggi
vivono nella diaspora o in transito
peregrinando verso il nord in cerca
di nuove opportunità. Molti di loro
lasciano alle spalle le proprie radici
per avventurarsi, anche nella
clandestinità che implica ogni tipo di
rischio, alla ricerca della “luce verde”
che considerano come loro speranza.



Tante famiglie si dividono; e non
sempre l’integrazione nella presunta
“terra promessa” è così facile come si
pensa.

Fratelli, i vostri cuori siano capaci di
seguirli e raggiungerli al di là delle
frontiere. Rafforzate la comunione
con i vostri fratelli dell’episcopato
statunitense affinché la presenza
materna della Chiesa mantenga vive
le radici della loro fede, della fede di
quel popolo, le ragioni della loro
speranza e la forza della loro carità.
Non succeda ad essi che appendendo
le loro cetre, ammutolisca la loro
gioia, dimenticandosi di
Gerusalemme e trasformandosi in
“esiliati di sé stessi” (cfr Sal 136/137).
Testimoniate uniti che la Chiesa è
custode di una visione unitaria
dell’uomo e non può accettare che sia
ridotto a mera “risorsa umana”.

Non sarà vana la premura delle
vostre diocesi nel versare il poco



balsamo che possiedono sui piedi
feriti di quanti attraversano i loro
territori e di spendere per loro il
denaro duramente raccolto; il
Samaritano divino alla fine
arricchirà chi non è passato
indifferente davanti a Lui quando
stava per terra lungo la strada (cfr Lc
10,25-37).

Cari fratelli,

il Papa è sicuro che il Messico e la
sua Chiesa arriveranno in tempo
all’appuntamento con sé stessi, con la
storia, con Dio. Talvolta qualche
pietra sulla strada rallenta la marcia
e la fatica del tragitto richiederà
qualche sosta, ma mai al punto da far
perdere la meta. Infatti, può forse
arrivare tardi chi ha una Madre che
lo aspetta? Chi continuamente può
sentire risuonare nel proprio cuore:
“Non ci sono qui io, io, che sono tua
Madre?”. Grazie.



© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/il-viaggio-del-
papa-a-cuba-e-in-messico/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/il-viaggio-del-papa-a-cuba-e-in-messico/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-viaggio-del-papa-a-cuba-e-in-messico/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-viaggio-del-papa-a-cuba-e-in-messico/

	Il viaggio di Papa Francesco in Messico

