
opusdei.org

La luce della fede
(V): «Il tuo volto,
Signore, io cerco»: la
fede nel Dio
personale

La fede cristiana è una fede che
ha un Volto, una fede che dice:
non sei solo al mondo...; c’è
Qualcuno che ha voluto che tu
esista, che ti ha detto «vivi!».

17/04/2018

«Di te ha detto il mio cuore: “Cercate
il suo volto”; il tuo volto, Signore, io



cerco» (Sal 27, 8). Questo versetto del
salmista riporta a un motivo
ricorrente nella Sacra Scrittura, dalla
Genesi fino all’Apocalisse[1]: tutta la
storia di Dio con gli uomini, che oggi
segue il suo corso, tra le pieghe delle
sue pagine. In questo anelito si
esprime, dunque, qualcosa di latente
– in un modo più o meno esplicito –
anche nel cuore degli uomini e delle
donne del XXI secolo. Infatti, se per
anni poteva sembrare che il declino
della religione nel mondo
occidentale fosse inarrestabile, che la
fede in Dio fosse ormai poco più di
un mobile obsoleto a confronto con
la cultura moderna e il mondo
scientifico, in realtà prosegue viva la
ricerca di Dio e della necessità di
dare un senso trascendente alla
propria esistenza.

In questa ricerca del sacro,
comunque, è avvenuto un notevole
cambiamento qualitativo. Oggi il
quadro delle credenze è più



complesso e frammentato che nel
passato. Nella Chiesa cattolica è
diminuita la pratica della fede e sono
aumentati coloro che si dichiarano
cristiani, ma non accettano alcuni
aspetti della dottrina o della morale.
Si nota anche una tendenza a
mescolare liberamente credenze
diverse (per esempio, il cristianesimo
e il buddismo). È aumentato il
numero di persone che dicono di
credere in una forza impersonale e
non nel Dio della fede cristiana, ed è
in aumento anche il numero dei
membri delle religioni non cristiane,
specialmente orientali, o movimenti 
New Age. Per molti, l’immagine del
divino si dissolve nei contorni di una
forza cosmica di una sorgente di
energia spirituale o di un essere
distante e indifferente. In definitiva,
si può dire che nell’odierno clima
culturale è diventato più difficile 
riconoscere il volto di un Dio
personale, ritenere realmente
credibile il messaggio cristiano sul



Dio che si è reso visibile in Gesù
Cristo o avvertire in modo essenziale
la sua vicinanza.

Se esistono culture nelle quali la
concezione impersonale di Dio è
dovuta al fatto che la fede cristiana
ha avuto una scarsa influenza su di
esse, nel mondo occidentale si tratta
piuttosto di un fenomeno culturale
complesso: «una strana
dimenticanza di Dio» per cui
«sembra che tutto vada ugualmente
avanti anche senza di Lui»[2]. Questa
dimenticanza, che non può evitare
un certo «sentimento di frustrazione,
di insoddisfazione di tutto e di
tutti»[3], si manifesta fra le altre cose
nella tendenza a concepire la
religione secondo un’ottica
individuale, come un “consumo” di
esperienze religiose, in funzione
delle proprie necessità spirituali.
Anche se in base a questa ottica è
difficile capire che Dio ci chiama a
un rapporto personale, non è



certamente più facile capirlo
attraverso una concezione piuttosto
diffusa tempo addietro, che
considerava la pratica religiosa
soprattutto come un “obbligo” o un
semplice dovere esteriore verso Dio.
In questo senso appare illuminante
lo sguardo penetrante del beato John
Henry Newman sulla storia: «Ogni
secolo è come gli altri, benché a
coloro che vivono in esso sembri che
sia peggiore di ogni altro secolo
precedente»[4].

Il contesto nel quale oggi si deve
espandere la fede cristiana presenta
sicuramente una nuova complessità.
Però oggi, come ieri, è possibile
anche riscoprire la forza travolgente
di una fede che ha un Volto, una fede
che ci dice: non sei solo al mondo; c’è
Qualcuno che ha voluto che tu esista,
che ti ha detto «vivi!» (cfr. Ez 16, 6) e
che ti vuole felice per sempre. Il Dio
di Gesù Cristo, che è stato criticato
per «aver sminuito la portata



dell’esistenza umana, togliendo alla
vita novità e avventura»[5], in realtà
vuole che abbiamo vita, e vita in
abbondanza (cfr. Gv 10, 10), vale a
dire, una felicità che niente e
nessuno ci potrà togliere (cfr. Gv 16,
22).

Il mistero di un Volto e gli idoli
senza volto

In modo particolare in Occidente,
oggi alcune persone considerano la
spiritualità e la religione in
antagonismo tra loro: mentre
considerano la “spiritualità”
autentica e vicina – si tratta delle loro
esperienze, dei loro sentimenti –,
nella religione vedono soprattutto
una serie di norme e di credenze che
ritengono estranee. La religione in
tal modo appare, al massimo, come
un oggetto di interesse storico e
culturale, ma non come una realtà
essenziale per la vita personale e
sociale. Insieme ad altri fattori,



questo può essere dovuto a certe
lacune nella catechesi, perché, in
realtà, la fede cristiana è chiamata a
divenire esperienza nella vita di
ciascuno, come lo sono gli incontri
interpersonali, l’amicizia, ecc. «La
vita interiore – scriveva san
Josemaría – è un incontro personale
con Dio, altrimenti non esiste»[6]. Su
questa stessa linea, Papa Francesco
ha scritto: «Invito ogni cristiano, in
qualsiasi luogo e situazione si trovi, a
rinnovare oggi stesso il suo incontro
personale con Gesù Cristo o, almeno,
a prendere la decisione di lasciarsi
incontrare da Lui, di cercarlo ogni
giorno senza sosta. Non c’è motivo
per cui qualcuno possa pensare che
questo invito non è per lui»[7].

Questo incontro, tuttavia, non
risponde direttamente a un processo
automatico. Non si accede a una
persona come si accede a una web,
avvalendosi semplicemente di un 
link; né si riesce a conoscere



veramente una persona come se
fosse un oggetto qualsiasi. Anche
quando sembra che la scoperta di
Dio sia stata improvvisa, come
succede per alcune conversioni, i
racconti dei convertiti quasi sempre
dimostrano che quel passo si stava
preparando da molto tempo, a fuoco
lento. Il cammino verso la fede, e la
vita stessa del credente, sanno molto
di un’attesa paziente. «Dobbiamo
vivere in attesa di questo
incontro»[8]. Le vicende della storia
della salvezza – sia quelli narrati
nella scrittura sia quelli che ci
vedono partecipi oggi – dimostrano
che Dio sa aspettare. Dio aspetta
perché ha rapporti con le persone.
Ma anche per questo, perché Egli è
persona, l’uomo deve imparare ad
aspettare. «La fede, per sua natura,
chiede di rinunciare al possesso
immediato che la visione sembra
offrire; è un invito ad aprirsi verso la
fonte della luce, rispettando il
mistero proprio di un Volto che



intende rivelarsi in modo personale e
a tempo opportuno»[9].

L’episodio del vitello d’oro nel
deserto (cfr. Es 32, 1-8) è una
immagine perenne dell’impazienza
degli uomini nei rapporti con Dio.
«Mentre Mosè parla con Dio sul
Sinai, il popolo non sopporta il
mistero del volto divino nascosto,
non sopporta il tempo
dell’attesa»[10]. A questo punto si
capiscono gli insistenti avvertimenti
dei profeti dell’Antico Testamento
intorno all’idolatria[11], che
attraversano i secoli e arrivano fino a
oggi. Sicuramente non piace a
nessuno essere chiamato idolatra: la
parola ha una connotazione di
sottomissione e di irrazionalità che la
rende poco attraente. Tuttavia, è
interessante osservare che i profeti
rivolgevano il termine soprattutto a
un popolo credente. L’idolatria,
infatti, non è soltanto né soprattutto
un problema di «gente» che non



invoca il Nome di Dio (cfr. Ger 10,
25): tende a farsi strada anche nella
vita di un credente, come una
“riserva” nel caso che Dio non
riuscisse a soddisfare le aspettative
del cuore, come se Dio non fosse
sufficiente. «Davanti all’idolo non si
rischia la possibilità di una chiamata
che faccia uscire dalle proprie
sicurezze, perché gli idoli «hanno
bocca e non parlano» (Sal 115, 5).
Capiamo allora che l’idolo è un
pretesto per porre se stessi al centro
della realtà, nell’adorazione
dell’opera delle proprie mani»[12].
Questa è, dunque, la tentazione:
adottare un volto, fosse anche il
nostro, come in uno specchio.
«Invece della fede in Dio, si
preferisce adorare l’idolo, il cui volto
si può fissare, la cui origine è nota
perché fatto da noi»[13]. Si ritiene
che sia impossibile la ricerca del Dio
personale, del Volto che vuole essere
accolto, e si preferiscono i volti che
scegliamo noi: idoli come divinità,



“personalizzati” - con il sapore agro-
dolce che a volte lascia questo
aggettivo -; divinità «d’oro, d’argento,
di bronzo, di ferro, di legno, di pietra,
i quali non vedono, non odono e non
comprendono» (Dn 5, 23), ma che
vanno benissimo per i nostri
desideri.

Possiamo vivere aggrappati a queste
certezze per un tempo più o meno
lungo; ma è facile che un insuccesso
professionale, una crisi familiare, un
figlio problematico o una grave
malattia facciano crollare tale
certezza. «Dove stanno gli dei che ti
sei costruiti? Si alzino, se possono
salvarti» (Ger 2, 28). Allora l’uomo si
rende conto di essere solo al mondo;
come Adamo ed Eva nel paradiso
dopo il peccato, si rende conto di
essere nudo, sospeso nel vuoto (cfr. 
Gn 3, 7). «Arriva un momento in cui
l’anima non ne può più, non le
bastano più le spiegazioni abituali,
non la soddisfano più le menzogne



dei falsi profeti. Allora, anche se non
lo ammettono, queste persone
sentono il bisogno di saziare la loro
inquietudine con l’insegnamento del
Signore»[14].

Il Dio personale

In che senso il cristianesimo può
superare le insufficienze degli idoli e
saziare l’inquietudine? Mentre per
altre religioni o spiritualità «Dio
rimane molto lontano, sembra che
non si voglia far conoscere, non si
voglia far amare»[15], il Dio cristiano
«si è lasciato vedere: nel volto di
Cristo vediamo Dio, Dio si è fatto
“conoscere”»[16]. Il Dio Cristiano è 
Colui per il quale sospira il cuore
umano. Egli stesso è venuto a
mostrarci il suo volto: «ciò che noi
abbiamo udito, ciò che noi abbiamo
veduto con i nostri occhi, ciò che
abbiamo contemplato e ciò che le
nostre mani hanno toccato, ossia il
Verbo della vita [...] noi lo



annunziamo anche a voi» (1 Gv 1.3).
Quando tutte le certezze umane
vengono meno, quando la vita e il
suo significato diventano incerti,
entra in scena il «Verbo della vita».
Chi lo respinge rimane prigioniero
della necessità di amore che ha[17];
chi gli apre le porte e decide di non
aggrapparsi alle proprie certezze o
alla propria disperazione, chi si
riconosce davanti a Lui come un
povero ammalato, un povero cieco,
può scoprire il suo volto personale.

Ebbene, che cosa significa che Dio è 
persona, che ha un volto?
Soprattutto, ha un senso questa
domanda? Quando Filippo chiede a
Gesù di mostrargli il Padre, il Signore
risponde: «Chi ha visto me ha visto il
Padre» (Gv 14, 9). Il fatto che Dio si
sia fatto uomo in Gesù, per cui
attraverso la sua umanità Dio in
persona si sia manifestato – un
evento che è al centro stesso della
vita cristiana –, dimostra che questa



domanda non riguarda una chimera
ma ha un risvolto reale.

Tuttavia, se Dio ha un volto
personale, se si è rivelato in Gesù
Cristo, perché si nasconde al nostro
sguardo? «Uno non darebbe tutto
purché gli fosse permesso di vederlo
camminare per la strada, ascoltare il
timbro della sua voce, incrociare il
suo sguardo, sentire il suo “potere”,
percepire con l’esperienza più intima
chi Egli è?»[18]. Se Dio è venuto al
mondo, perché ora si nasconde
nuovamente nel suo mistero? In
realtà, la Genesi – che non solo tratta
delle origini, ma anche dei cardini
stessi della storia – dimostra che è
piuttosto l’uomo che si nasconde a
Dio per il peccato (cfr. Gn 3, 9-10).

In ogni caso, immaginando che Gesù
sia rimasto sulla terra, ora la
relazione con Lui sarebbe veramente
più personale? Ognuno disporrebbe,
nel migliore dei casi, di pochi istanti



nella vita per stare con Lui. Qualche
parolina e una foto, come con le
persone famose... Ammettendo,
dunque, che Dio «si nasconda»..., si
può dire che lo fa proprio perché
vuole stabilire una relazione
personale con ogni uomo e con ogni
donna: a tu per tu, da cuore a cuore.
Nella relazione con Dio succede, nel
modo più intenso possibile, una cosa
che è caratteristica di tutte le
relazioni personali: che non
riusciamo mai a conoscere del tutto
l’altro e che è necessario cercarlo.
«Sì, dietro la gente ti cerco. / Non nel
tuo nome, se lo dicono, / non nella
tua immagine, se la dipingono. /
Dietro, dietro, al di là»[19].

«Chi ha visto me ha visto il
Padre» (Gv 14, 9). L’Incarnazione di
Dio fa della personalità umana un
cammino idoneo per avvicinarsi al
mistero del Dio personale. In realtà si
tratta dell’unico cammino, perché
non conosciamo in modo diretto



nessun’altra modalità di esistenza
personale. Nel percorrerlo è
comunque necessario evitare
l’antropomorfismo: la tendenza a
descrivere un Dio a misura d’uomo,
qualcosa di simile a un essere umano
ingigantito, perfezionato. Il fatto
stesso che Dio sia una Trinità di
persone dimostra che il suo Essere
personale va oltre i limiti della
nostra stessa esperienza; ma non per
questo ci è inutile quando tentiamo
di avvicinarci al suo Mistero con le
ali della fede e della ragione[20].

Ritorniamo, dunque, alla domanda:
Che cosa significa essere persona?
Una persona si distingue dagli esseri
non personali per il fatto che «si
possiede se stessi mediante la volontà
e si comprende perfettamente
mediante l’intelletto: è la
trascendenza di un essere che può
dire “io”»[21]. Trascendenza, perché
l’ “io” di ogni persona – anche di
quelli che non possono dire “io” – fa



di essa una realtà non riconducibile
al resto dell’universo; per così dire,
ogni persona è un abisso. «Un abisso
chiama l’abisso» (Sal 42, 8), dice il
versetto di un salmo, nel quale
sant’Agostino riconosce il mistero
della persona umana[22]. Orbene,
dire che Dio è persona significa che si
tratta di un “Io” che è padrone di sé
ed è diverso da me, ma che allo
stesso tempo non è unito a me come
qualunque altra persona umana. Dio
è, come diceva ancora sant’Agostino
con una espressione di una
profondità e una bellezza difficili da
superare, interior intimo meo: Tu
infatti eri più intimo a me di me
stesso[23], perché si trova all’origine
più profonda del mio essere. È Lui
che ha pensato a me e continuerà a
farlo per sempre.

Proprio a questo punto è tracciato un
confine decisivo tra il nostro essere
personale e quello di Dio. La nostra
esistenza è radicalmente dipendente



da Dio: esistiamo perché Egli lo ha
voluto; la nostra esistenza sta nelle
sue mani. «All’inizio della filosofia
occidentale appare ripetutamente la
questione dell’arché, il principio di
tutte le cose, e si danno varie e
profonde risposte. Però soltanto una
è la risposta che risponde alla realtà:
rendersi conto religiosamente che il
mio principio sta in Dio. Diciamolo
meglio: nella volontà di Dio, che
riguarda me, per quello che devo
essere ed essere quello che
sono»[24]. Dio ha deciso che io esista
e sia esattamente così come sono; per
questo posso accettarmi e
considerarmi un bene. È ciò che
succede ogni volta che il figlio scopre
di essere amato dai suoi genitori,
ogni volta che uno sguardo, un
sorriso, un gesto gli dice: «Per me è
bene che tu esista!»[25]: si riconosce
dipendente in eterno... e nello stesso
tempo amato senza riserve.



«Egli ci ha fatti e noi siamo suoi» (Sal
100, 3). Questa dipendenza radicale
comporta un tipo di dominio? Per
rispondere affermativamente
occorre dire che, quando una madre
sorride a un figlio piccolo, lo fa con il
desiderio di dominarlo. Il dominio è
l’unico modo di intrattenere una
relazione tra persone? Inoltre, è il
principale? Alla logica del dominio si
contrappone subito un’altra logica
più potente: la logica dell’amore. A
fronte della posizione di chi dice
all’altro: «Tu devi essere come dico
io», s’innalza il grido più
profondamente personale: «È bene
che tu esista... come sei!». Questa è la
frase che si rivolge alla persona
amata, al figlio malato, al padre
anziano, quando lo si accetta così
come egli è... e lo si ama.

Riconoscere che io non sono la mia
origine, dunque, non significa
accettare senz’altro i miei limiti:
questa è una conclusione che rimane



alla superficie delle cose. In realtà,
significa aprirmi all’infinità di Dio;
significa riconoscere che «in quanto
io esisto, siamo due. Nella sua stessa
essenza, la mia esistenza è relazione.
Esisto solo perché sono voluto
dall’altro. Riconoscere questa
assoluta dipendenza vuol dire
semplicemente ratificare quel che io
sono. Esisto soltanto perché sono
amato. E per me esistere sarà un
amare a mia volta, rispondere alla
grazia con un ringraziamento»[26].
La Rivelazione cristiana ci fa
conoscere un Dio che si regge su
questa logica. Un Dio che crea per
Amore, per una sovrabbondanza
d’Amore. E ancora: un Dio che è
Amore. E proprio nell’incontro con
Lui scopriamo il nostro volto
personale: scopriamo chi siamo.

Il volto di Dio

«Non siamo il prodotto casuale e
senza senso dell’evoluzione –



osservava Benedetto XVI appena
eletto alla sede di Pietro -. Ciascuno
di noi è il frutto di un pensiero di
Dio. Ciascuno di noi è voluto,
ciascuno è amato, ciascuno è
necessario»[27]. Questa realtà non è
semplicemente oggetto di una 
approvazione intellettuale. In altre
parole, non basta dire: «D’accordo, lo
capisco». È una favilla che infiamma
la vita intera: dà una visione del
cristianesimo che supera di molto
quella di un sistema intellettuale e
trasforma l’esistenza alla radice.

Grazie a questa nuova concezione, la
preghiera ricopre un posto centrale
nell’esistenza, come possiamo vedere
nella vita di Gesù[28]. Lungi da certe
concezioni che ne stravolgono il
senso, la preghiera non consiste in
uno svuotamento di sé, né in una
servile osservanza di una volontà
estranea. Lo spiega bene Papa
Francesco quando descrive come
prega: «Sento come se fossi nelle



mani di un altro, come se Dio mi
avesse preso per mano. Credo che
bisogna arrivare alla alterità
trascendente del Signore, che è
Signore di tutto, ma che rispetta
sempre la nostra libertà»[29]. La
preghiera è, allora, prima di tutto, la
scoperta che stiamo con Dio: con
Qualcuno che è vivo, reale, ma che
non sono io; Qualcuno nel quale
scopro davvero chi sono io, nel quale
scopro il mio vero volto.

Nel riconoscerci creati da Dio,
dunque, non ci sentiamo negati, ma
piuttosto confermati. Qualcuno ci ha
detto: «È bene che tu esista!». Questo
Qualcuno, inoltre , lo ha ratificato e
lo ha definito per sempre dando la
vita per ciascuno di noi. L’alternativa
davanti a Dio non è sottomettersi o
ribellarsi, ma chiudersi all’amore o,
semplicemente, lasciarsi amare e
rispondere amando. La nostra
Origine è l’Amore, e per l’Amore
siamo stati scelti e chiamati da Dio.



Perciò quando in cielo «vedremo il
volto di Dio, sapremo che da sempre
lo abbiamo conosciuto. Ha fatto,
sostenuto e mosso, istante per
istante, da dentro, tutte le nostre
esperienze terrene di puro amore.
Tutto ciò che in esse era amore
autentico, anche sulla terra era molto
più Suo che nostro, ed era nostro
soltanto per essere Suo»[30].

Lucas Buch – Carlos Ayxelá

***

Letture di approfondimento

Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, nn. 264-267:
“L’amore personale con Gesù ci
salva”.

Papa Francesco, Enc. Lumen Fidei,
29-VI-2013, nn. 8-39.

Benedetto XVI, Udienza, 16-I-2013.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html


Pontificio Consiglio per la Cultura e
Pontificio Consiglio per il Dialogo
Interreligioso (2003), Gesù Cristo
portatore di acqua viva. Una
riflessione cristiana sul «New Age»
(intorno al cristianesimo, al successo
del New Age e di altre spiritualità).

Congregazione per la dottrina della
fede (1989), Orationis Formas.
Lettera ai vescovi della Chiesa
Cattolica su alcuni aspetti della
meditazione cristiana (intorno alla
relazione personale con Dio, come
aspetto essenziale della preghiera
cristiana).

_____________________________________

Borghello, U. Liberare l’amore. La
comune idolatria, l’angoscia in
agguato, la salvezza cristiana, capp.
2-4), Ares, 2009.

Burggraf, J. “La libertad, don y
tarea” (disponibile on-line), in
Burggraf, J. La transmisión de la fe en

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_it.html
https://www.conoze.com/doc.php?doc=730


la sociedad postmoderna y otros
escritos, Eunsa, 2015.

J. Daniélou, Dio e noi, BUR, Milano
2009 (orig. Dieu et nous).

R. Guardini, Accettare se stessi,
Morcelliana, Brescia 1962 (orig. Die
Annahme seiner selbst).

Mondo e persona. Saggio di
antropologia cristiana, Morcelliana
2000 (orig. Welt und Person. Versuche
zur christlichen Lehre vom
Menschen).

Ratzinger, J. Introduzione al
cristianesimo (I.4.2 “Il Dio
personale”), Queriniana 1969 (orig. 
Einführung in das Christentum).

- Il Dio di Gesù Cristo (I.1 “Dio ha un
nome”), Queriniana 1978 (orig. Der
Gott Jesu Christi. Betrachtungen über
den Dreieinigen Gott).



-Fede, verità e tolleranza. Il
cristianesimo e le religioni del mondo
(I.1 “L'unità e la pluralità delle
religioni. Il luogo della fede cristiana
nella storia delle religioni”),
Cantagalli 2003 (orig. Glaube,
Wahrheit, Toleranz. Das Christentum
und die Welreligionen).

- “Il significato di persona in teología”,
in Ratzinger, J. Dogma e predicazione,
Queriniana 1974 (orig. “Zum
Personverständnis in Theologie”). 
Disponibile on-line in inglese.

_____________________________________

[1] «Io mi dovrò nascondere lontano
da te; io sarò ramingo e fuggiasco
sulla terra» (Gn 4, 14); «Tu non potrai
vedere il mio volto, perché nessun
uomo può vedermi e restare
vivo» (Es 33, 20); «Il Signore faccia
brillare il suo volto su di te e ti sia
propizio» (Nm 6, 25); «Perché mi
nascondi la tua faccia e mi consideri
come un nemico?» (Gb 13, 24);

https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf


«Quando verrò e vedrò il volto di
Dio?» (Sal 42, 3); «Non ti mostrerò la
faccia sdegnata, perché io sono
pietoso» (Ger 3, 12); «Vedranno la sua
faccia e porteranno il suo nome sulla
fronte» (Ap 22, 4).

[2] Benedetto XVI, Omelia, 21-
VIII-2005.

[3]Ibidem.

[4] J.-H. Newman, Lectures on the
Prophetical Office of the Church,
Londra 1838, p. 429.

[5] Papa Francesco, Enc. Lumen Fidei,
29-VI-2013, n. 2.

[6] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 174.

[7] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 3.

[8] Papa Francesco, Udienza
generale, 11-X-2017.



[9] Papa Francesco, Enc. Lumen Fidei,
29-VI-2013, n. 13.

[10] Ibidem.

[11] Cfr., per esempio, Bar 6, 45-51; 
Ger 2, 28; Is 2, 8; 37, 19.

[12] Papa Francesco, Enc. Lumen
Fidei, 29-VI-2013, n. 13.

[13] Ibidem.

[14] San Josemaría, Amici di Dio, n.
260.

[15] Benedetto XVI, Lectio divina, 12-
II-2010.

[16] Ibidem.

[17] Cfr. U. Borghello, Liberare
l’amore, Ares, Milano 2009, p. 34.

[18] R. Guardini, Il Signore, IV.6,
“Rivelazione e mistero”.



[19] P. Salinas, La voz a ti debida in 
Poesías Completas, Barral 1971, p.
223.

[20] Con l’immagine delle “ali” san
Giovanni Paolo II si riferisce alla fede
e alla ragione all’inizio della sua
enciclica Fides et Ratio (14-IX-1998).

[21] J. Daniélou, Dio e noi, BUR,
Milano 2009 (il corsivo è nostro).

[22] Cfr. Sant’Agostino, Enarrationes
in Psalmos, 41, nn. 13-14.

[23] Sant’Agostino, Confessioni III.
6.11.

[24] R. Guardini, Accettare se stessi,
Morcelliana, Brescia 1962.

[25] Questa è la definizione
dell’amore che dà J. Pieper nella sua
opera Le virtù cardinali, Morcelliana,
Brescia 1957.

[26] J. Daniélou, Dio e noi, BUR,
Milano 2009.



[27] Benedetto XVI, Omelia nella
Messa di inizio del pontificato, 24-
IV-2005.

[28] Cfr. Benedetto XVI, Udienza, 30-
XI-2011.

[29] S. Rubin – F. Ambrogetti, Papa
Francesco, Salani, Firenze 2013.

[30] C.S. Lewis, I quattro amori, Jaca
Book 1982.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/il-tuo-volto-
signore-io-cerco-la-fede-nel-dio-pers/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/il-tuo-volto-signore-io-cerco-la-fede-nel-dio-pers/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-tuo-volto-signore-io-cerco-la-fede-nel-dio-pers/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-tuo-volto-signore-io-cerco-la-fede-nel-dio-pers/

	La luce della fede (V): «Il tuo volto, Signore, io cerco»: la fede nel Dio personale

