
opusdei.org

Il Papa:
“L'Eucaristia,
antidoto
all'egoismo”

Si è tenuto ad Ancona il XXV
Congresso Eucaristico
Nazionale, concluso domenica
scorsa da Benedetto XVI.
Riportiamo la sua omelia
sull'Eucaristia.

28/09/2011

Carissimi fratelli e sorelle!



Sei anni fa, il primo viaggio
apostolico in Italia del mio
pontificato mi condusse a Bari, per il
24° Congresso Eucaristico Nazionale.
Oggi sono venuto a concludere
solennemente il 25°, qui ad Ancona.
Ringrazio il Signore per questi
intensi momenti ecclesiali che
rafforzano il nostro amore
all’Eucaristia e ci vedono uniti
attorno all’Eucaristia! Bari e Ancona,
due città affacciate sul mare
Adriatico; due città ricche di storia e
di vita cristiana; due città aperte
all’Oriente, alla sua cultura e alla sua
spiritualità; due città che i temi dei
Congressi Eucaristici hanno
contribuito ad avvicinare: a Bari
abbiamo fatto memoria di come
"senza la Domenica non possiamo
vivere"; oggi il nostro ritrovarci è
all’insegna dell’"Eucaristia per la vita
quotidiana".

Prima di offrivi qualche pensiero,
vorrei ringraziarvi per questa vostra



corale partecipazione: in voi
abbraccio spiritualmente tutta la
Chiesa che è in Italia. Rivolgo un
saluto riconoscente al Presidente
della Conferenza Episcopale,
Cardinale Angelo Bagnasco, per le
cordiali parole che mi ha rivolto
anche a nome di tutti voi; al mio
Legato a questo Congresso, Cardinale
Giovanni Battista Re; all’Arcivescovo
di Ancona-Osimo, Mons. Edoardo
Menichelli, ai Vescovi della
Metropolìa, delle Marche e a quelli
convenuti numerosi da ogni parte
del Paese. Insieme con loro, saluto i
sacerdoti, i diaconi, i consacrati e le
consacrate, e i fedeli laici, fra i quali
vedo molte famiglie e molti giovani.
La mia gratitudine va anche alle
Autorità civili e militari e a quanti, a
vario titolo, hanno contribuito al
buon esito di questo evento.

"Questa parola è dura! Chi può
ascoltarla?" (Gv 6,60). Davanti al
discorso di Gesù sul pane della vita,



nella Sinagoga di Cafarnao, la
reazione dei discepoli, molti dei quali
abbandonarono Gesù, non è molto
lontana dalle nostre resistenze
davanti al dono totale che Egli fa di
se stesso. Perché accogliere
veramente questo dono vuol dire
perdere se stessi, lasciarsi
coinvolgere e trasformare, fino a
vivere di Lui, come ci ha ricordato
l’apostolo Paolo nella seconda
Lettura: "Se noi viviamo, viviamo per
il Signore, se noi moriamo, moriamo
per il Signore. Sia che viviamo, sia
che moriamo, siamo dunque del
Signore" (Rm 14,8).

"Questa parola è dura!"; è dura
perché spesso confondiamo la libertà
con l’assenza di vincoli, con la
convinzione di poter fare da soli,
senza Dio, visto come un limite alla
libertà. E’ questa un’illusione che
non tarda a volgersi in delusione,
generando inquietudine e paura e
portando, paradossalmente, a



rimpiangere le catene del passato:
"Fossimo morti per mano del Signore
nella terra d’Egitto…" – dicevano gli
ebrei nel deserto (Es 16,3), come
abbiamo ascoltato. In realtà, solo
nell’apertura a Dio, nell’accoglienza
del suo dono, diventiamo veramente
liberi, liberi dalla schiavitù del
peccato che sfigura il volto dell’uomo
e capaci di servire al vero bene dei
fratelli.

"Questa parola è dura!"; è dura
perché l’uomo cade spesso
nell’illusione di poter "trasformare le
pietre in pane". Dopo aver messo da
parte Dio, o averlo tollerato come
una scelta privata che non deve
interferire con la vita pubblica, certe
ideologie hanno puntato a
organizzare la società con la forza
del potere e dell’economia. La storia
ci dimostra, drammaticamente, come
l’obiettivo di assicurare a tutti
sviluppo, benessere materiale e pace
prescindendo da Dio e dalla sua



rivelazione si sia risolto in un dare
agli uomini pietre al posto del pane.
Il pane, cari fratelli e sorelle, è "frutto
del lavoro dell’uomo", e in questa
verità è racchiusa tutta la
responsabilità affidata alle nostre
mani e alla nostra ingegnosità; ma il
pane è anche, e prima ancora, "frutto
della terra", che riceve dall’alto sole e
pioggia: è dono da chiedere, che ci
toglie ogni superbia e ci fa invocare
con la fiducia degli umili: "Padre (…),
dacci oggi il nostro pane
quotidiano" (Mt 6,11).

L’uomo è incapace di darsi la vita da
se stesso, egli si comprende solo a
partire da Dio: è la relazione con Lui
a dare consistenza alla nostra
umanità e a rendere buona e giusta
la nostra vita. Nel Padre nostro
chiediamo che sia santificato il Suo
nome, che venga il Suo regno, che si
compia la Sua volontà. E’ anzitutto il
primato di Dio che dobbiamo
recuperare nel nostro mondo e nella



nostra vita, perché è questo primato
a permetterci di ritrovare la verità di
ciò che siamo, ed è nel conoscere e
seguire la volontà di Dio che
troviamo il nostro vero bene. Dare
tempo e spazio a Dio, perché sia il
centro vitale della nostra esistenza.

Da dove partire, come dalla sorgente,
per recuperare e riaffermare il
primato di Dio? Dall’Eucaristia: qui
Dio si fa così vicino da farsi nostro
cibo, qui Egli si fa forza nel cammino
spesso difficile, qui si fa presenza
amica che trasforma. Già la Legge
data per mezzo di Mosè veniva
considerata come "pane del cielo",
grazie al quale Israele divenne il
popolo di Dio, ma in Gesù la parola
ultima e definitiva di Dio si fa carne,
ci viene incontro come Persona. Egli,
Parola eterna, è la vera manna, è il
pane della vita (cfr Gv 6,32-35) e
compiere le opere di Dio è credere in
Lui (cfr Gv 6,28-29). Nell’Ultima Cena
Gesù riassume tutta la sua esistenza



in un gesto che si inscrive nella
grande benedizione pasquale a Dio,
gesto che Egli vive da Figlio come
rendimento di grazie al Padre per il
suo immenso amore. Gesù spezza il
pane e lo condivide, ma con una
profondità nuova, perché Egli dona
se stesso. Prende il calice e lo
condivide perché tutti ne possano
bere, ma con questo gesto Egli dona
la "nuova alleanza nel suo sangue",
dona se stesso. Gesù anticipa l’atto di
amore supremo, in obbedienza alla
volontà del Padre: il sacrificio della
Croce. La vita gli sarà tolta sulla
Croce, ma già ora Egli la offre da se
stesso. Così la morte di Cristo non è
ridotta ad un’esecuzione violenta, ma
è trasformata da Lui in un libero atto
d’amore, di auto-donazione, che
attraversa vittoriosamente la stessa
morte e ribadisce la bontà della
creazione uscita dalle mani di Dio,
umiliata dal peccato e finalmente
redenta. Questo immenso dono è a
noi accessibile nel Sacramento



dell’Eucaristia: Dio si dona a noi, per
aprire la nostra esistenza a Lui, per
coinvolgerla nel mistero di amore
della Croce, per renderla partecipe
del mistero eterno da cui
proveniamo e per anticipare la
nuova condizione della vita piena in
Dio, in attesa della quale viviamo.

Ma che cosa comporta per la nostra
vita quotidiana questo partire
dall’Eucaristia per riaffermare il
primato di Dio? La comunione
eucaristica, cari amici, ci strappa dal
nostro individualismo, ci comunica
lo spirito del Cristo morto e risorto, ci
conforma a Lui; ci unisce
intimamente ai fratelli in quel
mistero di comunione che è la
Chiesa, dove l’unico Pane fa dei molti
un solo corpo (cfr 1 Cor 10,17),
realizzando la preghiera della
comunità cristiana delle origini
riportata nel libro della Didaché:
"Come questo pane spezzato era
sparso sui colli e raccolto divenne



una cosa sola, così la tua Chiesa dai
confini della terra venga radunata
nel tuo Regno" (IX, 4). L’Eucaristia
sostiene e trasforma l’intera vita
quotidiana. Come ricordavo nella
mia prima Enciclica, "nella
comunione eucaristica è contenuto
l’essere amati e l’amare a propria
volta gli altri", per cui "un’Eucaristia
che non si traduca in amore
concretamente praticato è in se
stessa frammentata" (Deus caritas
est, 14).

La bimillenaria storia della Chiesa è
costellata di santi e sante, la cui
esistenza è segno eloquente di come
proprio dalla comunione con il
Signore, dall’Eucaristia nasca una
nuova e intensa assunzione di
responsabilità a tutti i livelli della
vita comunitaria, nasca quindi uno
sviluppo sociale positivo, che ha al
centro la persona, specie quella
povera, malata o disagiata. Nutrirsi
di Cristo è la via per non restare



estranei o indifferenti alle sorti dei
fratelli, ma entrare nella stessa logica
di amore e di dono del sacrificio della
Croce; chi sa inginocchiarsi davanti
all’Eucaristia, chi riceve il corpo del
Signore non può non essere attento,
nella trama ordinaria dei giorni, alle
situazioni indegne dell’uomo, e sa
piegarsi in prima persona sul
bisognoso, sa spezzare il proprio
pane con l’affamato, condividere
l’acqua con l’assetato, rivestire chi è
nudo, visitare l’ammalato e il
carcerato (cfr Mt 25,34-36). In ogni
persona saprà vedere quello stesso
Signore che non ha esitato a dare
tutto se stesso per noi e per la nostra
salvezza. Una spiritualità eucaristica,
allora, è vero antidoto
all’individualismo e all’egoismo che
spesso caratterizzano la vita
quotidiana, porta alla riscoperta
della gratuità, della centralità delle
relazioni, a partire dalla famiglia,
con particolare attenzione a lenire le
ferite di quelle disgregate. Una



spiritualità eucaristica è anima di
una comunità ecclesiale che supera
divisioni e contrapposizioni e
valorizza le diversità di carismi e
ministeri ponendoli a servizio
dell’unità della Chiesa, della sua
vitalità e della sua missione. Una
spiritualità eucaristica è via per
restituire dignità ai giorni dell’uomo
e quindi al suo lavoro, nella ricerca
della sua conciliazione con i tempi
della festa e della famiglia e
nell’impegno a superare l’incertezza
del precariato e il problema della
disoccupazione. Una spiritualità
eucaristica ci aiuterà anche ad
accostare le diverse forme di fragilità
umana consapevoli che esse non
offuscano il valore della persona, ma
richiedono prossimità, accoglienza e
aiuto. Dal Pane della vita trarrà
vigore una rinnovata capacità
educativa, attenta a testimoniare i
valori fondamentali dell’esistenza,
del sapere, del patrimonio spirituale
e culturale; la sua vitalità ci farà



abitare la città degli uomini con la
disponibilità a spenderci
nell’orizzonte del bene comune per
la costruzione di una società più
equa e fraterna.

Cari amici, ripartiamo da questa
terra marchigiana con la forza
dell’Eucaristia in una costante
osmosi tra il mistero che celebriamo
e gli ambiti del nostro quotidiano.
Non c’è nulla di autenticamente
umano che non trovi nell’Eucaristia
la forma adeguata per essere vissuto
in pienezza: la vita quotidiana
diventi dunque luogo del culto
spirituale, per vivere in tutte le
circostanze il primato di Dio,
all’interno del rapporto con Cristo e
come offerta al Padre (cfr Esort. ap.
postsin. Sacramentum caritatis, 71).
Sì, "non di solo pane vivrà l’uomo,
ma di ogni parola che esce dalla
bocca di Dio" (Mt 4,4): noi viviamo
dell’obbedienza a questa parola, che
è pane vivo, fino a consegnarci, come



Pietro, con l’intelligenza dell’amore:
"Signore, da chi andremo? Tu hai
parole di vita eterna e noi abbiamo
creduto e conosciuto che tu sei il
Santo di Dio" (Gv 6,68-69).

Come la Vergine Maria, diventiamo
anche noi "grembo" disponibile ad
offrire Gesù all’uomo del nostro
tempo, risvegliando il desiderio
profondo di quella salvezza che
viene soltanto da Lui. Buon
cammino, con Cristo Pane di vita, a
tutta la Chiesa che è in Italia!

[© Copyright 2011 - Libreria Editrice
Vaticana]

Zenit.org

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/il-papa-

https://opusdei.org/it-ch/article/il-papa-leucaristia-antidoto-allegoismo/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-papa-leucaristia-antidoto-allegoismo/


leucaristia-antidoto-allegoismo/
(09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/il-papa-leucaristia-antidoto-allegoismo/

	Il Papa: “L'Eucaristia, antidoto all'egoismo”

