
opusdei.org

Il Papa a Torino

Riportiamo alcuni testi e i link
ai testi integrali dei discorsi del
Papa nella sua visita a Torino.

22/06/2015

VISITA PASTORALE DEL SANTO
PADRE FRANCESCO A TORINO
(21-22 giugno)

INCONTRO CON IL MONDO DEL
LAVORO

Il lavoro non è necessario solo per
l’economia, ma per la persona
umana, per la sua dignità, per la sua
cittadinanza e anche per l’inclusione

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150621_torino-mondo-lavoro.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150621_torino-mondo-lavoro.html


sociale. Torino è storicamente un
polo di attrazione lavorativa, ma oggi
risente fortemente della crisi: il
lavoro manca, sono aumentate le
disuguaglianze economiche e sociali,
tante persone si sono impoverite e
hanno problemi con la casa, la salute,
l’istruzione e altri beni primari.
L’immigrazione aumenta la
competizione, ma i migranti non
vanno colpevolizzati, perché essi
sono vittime dell’iniquità, di questa
economia che scarta e delle guerre.
Fa piangere vedere lo spettacolo di
questi giorni, in cui esseri umani
vengono trattati come merce!

In questa situazione siamo chiamati
a ribadire il “no” a un’economia dello
scarto, che chiede di rassegnarsi
all’esclusione di coloro che vivono in
povertà assoluta – a Torino circa un
decimo della popolazione. Si
escludono i bambini (natalità zero!),
si escludono gli anziani, e adesso si
escludono i giovani (più del 40% di



giovani disoccupati)! Quello che non
produce si esclude a modo di “usa e
getta”.

Siamo chiamati a ribadire il “no”
all’idolatria del denaro, che spinge ad
entrare a tutti i costi nel numero dei
pochi che, malgrado la crisi, si
arricchiscono, senza curarsi dei tanti
che si impoveriscono, a volte fino
alla fame.

Siamo chiamati a dire “no” alla
corruzione, tanto diffusa che sembra
essere un atteggiamento, un
comportamento normale. Ma non a
parole, con i fatti. “No” alle collusioni
mafiose, alle truffe, alle tangenti, e
cose del genere.

E solo così, unendo le forze, possiamo
dire “no” all’iniquità che genera
violenza. Don Bosco ci insegna che il
metodo migliore è quello preventivo:
anche il conflitto sociale va
prevenuto, e questo si fa con la
giustizia.



OMELIA DEL SANTO PADRE

Nell’Orazione Colletta abbiamo
pregato: «Dona al tuo popolo, o
Padre, di vivere sempre nella
venerazione e nell’amore per il tuo
santo nome, poiché tu non privi mai
della tua grazia coloro che hai
stabilito sulla roccia del tuo amore».
E le Letture che abbiamo ascoltato ci
mostrano come è questo amore di
Dio verso di noi: è un amore fedele,
un amore che ricrea tutto, un amore
stabile e sicuro.

Il Salmo ci ha invitato a ringraziare il
Signore perché «il suo amore è per
sempre». Ecco l’amore fedele, la
fedeltà: è un amore che non delude,
non viene mai meno. Gesù incarna
questo amore, ne è il Testimone. Lui
non si stanca mai di volerci bene, di
sopportarci, di perdonarci, e così ci
accompagna nel cammino della vita,
secondo la promessa che fece ai
discepoli: «Io sono con voi tutti i

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150621_omelia-torino.html


giorni, sino alla fine del mondo» (Mt
28,20). Per amore si è fatto uomo, per
amore è morto e risorto, e per amore
è sempre al nostro fianco, nei
momenti belli e in quelli difficili.
Gesù ci ama sempre, sino alla fine,
senza limiti e senza misura. E ci ama
tutti, al punto che ognuno di noi può
dire: “Ha dato la vita per me”. Per
me! La fedeltà di Gesù non si arrende
nemmeno davanti alla nostra
infedeltà. Ce lo ricorda san Paolo: «Se
siamo infedeli, lui rimane fedele,
perché non può rinnegare sé
stesso» (2 Tm 2,13). Gesù rimane
fedele, anche quando abbiamo
sbagliato, e ci aspetta per perdonarci:
Lui è il volto del Padre
misericordioso. Ecco l’amore fedele.

Il secondo aspetto: l’amore di Dio ri-
crea tutto, cioè fa nuove tutte le cose,
come ci ha ricordato la seconda
Lettura. Riconoscere i propri limiti, le
proprie debolezze, è la porta che
apre al perdono di Gesù, al suo



amore che può rinnovarci nel
profondo, che può ri-crearci. La
salvezza può entrare nel cuore
quando noi ci apriamo alla verità e
riconosciamo i nostri sbagli, i nostri
peccati; allora facciamo esperienza,
quella bella esperienza di Colui che è
venuto non per i sani, ma per i
malati, non per i giusti, ma per
peccatori (cfr Mt 9,12-13);
sperimentiamo la sua pazienza – ne
ha tanta! - la sua tenerezza, la sua
volontà di salvare tutti. E quale è il
segno? Il segno che siamo diventati
“nuovi” e siamo stati trasformati
dall’amore di Dio è il sapersi
spogliare delle vesti logore e vecchie
dei rancori e delle inimicizie per
indossare la tunica pulita della
mansuetudine, della benevolenza,
del servizio agli altri, della pace del
cuore, propria dei figli di Dio. Lo
spirito del mondo è sempre alla
ricerca di novità, ma soltanto la
fedeltà di Gesù è capace della vera



novità, di farci uomini nuovi, di ri-
crearci.

Infine, l’amore di Dio è stabile e
sicuro, come gli scogli rocciosi che
riparano dalla violenza delle onde.
Gesù lo manifesta nel miracolo
narrato dal Vangelo, quando placa la
tempesta, comandando al vento e al
mare (cfr Mc 4,41). I discepoli hanno
paura perché si accorgono di non
farcela, ma Egli apre il loro cuore al
coraggio della fede. Di fronte
all’uomo che grida: “Non ce la faccio
più”, il Signore gli va incontro, offre
la roccia del suo amore, a cui ognuno
può aggrapparsi sicuro di non
cadere. Quante volte noi sentiamo di
non farcela più! Ma Lui è accanto a
noi con la mano tesa e il cuore
aperto.

Cari fratelli e sorelle torinesi e
piemontesi, i nostri antenati
sapevano bene che cosa vuol dire
essere “roccia”, cosa vuol dire



“solidità”. Ne dà una bella
testimonianza un famoso poeta
nostro:

«Dritti e sinceri, quel che sono,
appaiono:

teste quadre, polso fermo e fegato
sano,

parlano poco ma sanno quel che
dicono,

anche se camminano adagio, vanno
lontano.

Gente che non risparmia tempo e
sudore

– razza nostrana libera e testarda –.

Tutto il mondo conosce chi sono

e, quando passano… tutto il mondo li
guarda».

Possiamo chiederci se oggi siamo
saldi su questa roccia che è l’amore



di Dio. Come viviamo l’amore fedele
di Dio verso di noi. Sempre c’è il
rischio di dimenticare quell’amore
grande che il Signore ci ha mostrato.
Anche noi cristiani corriamo il
rischio di lasciarci paralizzare dalle
paure del futuro e cercare sicurezze
in cose che passano, o in un modello
di società chiusa che tende ad
escludere più che a includere. In
questa terra sono cresciuti tanti Santi
e Beati che hanno accolto l’amore di
Dio e lo hanno diffuso nel mondo,
santi liberi e testardi. Sulle orme di
questi testimoni, anche noi possiamo
vivere la gioia del Vangelo
praticando la misericordia; possiamo
condividere le difficoltà di tanta
gente, delle famiglie, specialmente
quelle più fragili e segnate dalla crisi
economica. Le famiglie hanno
bisogno di sentire la carezza materna
della Chiesa per andare avanti nella
vita coniugale, nell’educazione dei
figli, nella cura degli anziani e anche



nella trasmissione della fede alle
giovani generazioni.

Crediamo che il Signore è fedele?
Come viviamo la novità di Dio che
tutti i giorni ci trasforma? Come
viviamo l’amore saldo del Signore,
che si pone come una barriera sicura
contro le onde dell’orgoglio e delle
false novità? Lo Spirito Santo ci aiuti
a essere sempre consapevoli di
questo amore “roccioso” che ci rende
stabili e forti nelle piccole o grandi
sofferenze, ci rende capaci di non
chiuderci di fronte alla difficoltà, di
affrontare la vita con coraggio e
guardare al futuro con speranza.
Come allora sul lago di Galilea, anche
oggi nel mare della nostra esistenza
Gesù è Colui che vince le forze del
male e le minacce della disperazione.
La pace che Lui ci dona è per tutti;
anche per tanti fratelli e sorelle che
fuggono da guerre e persecuzioni in
cerca di pace e libertà.



Carissimi, ieri avete festeggiato la
Beata Vergine Consolata, la Consola’,
che “è lì: bassa e massiccia, senza
sfarzo: come una buona madre”.
Affidiamo alla nostra Madre il
cammino ecclesiale e civile di questa
terra: Lei ci aiuti a seguire il Signore
per essere fedeli, per lasciarci
rinnovare tutti i giorni e rimanere
saldi nell’amore. Cosi sia.

ANGELUS

Al termine di questa celebrazione, il
nostro pensiero va alla Vergine
Maria, madre amorosa e premurosa
verso tutti i suoi figli, che Gesù le ha
affidato dalla croce, mentre offriva
Sé stesso nel gesto di amore più
grande. Icona di questo amore è la
Sindone, che anche questa volta ha
attirato tanta gente qui a Torino. La
Sindone attira verso il volto e il corpo
martoriato di Gesù e, nello stesso
tempo, spinge verso il volto di ogni
persona sofferente e ingiustamente

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus-torino_20150621.html


perseguitata. Ci spinge nella stessa
direzione del dono di amore di Gesù.
“L’amore di Cristo ci spinge”: questa
parola di san Paolo era il motto di
san Giuseppe Benedetto Cottolengo.

Richiamando l’ardore apostolico dei
tanti sacerdoti santi di questa terra, a
partire da Don Bosco, di cui
ricordiamo il bicentenario della
nascita, saluto con gratitudine voi,
sacerdoti e religiosi. Voi vi dedicate
con impegno al lavoro pastorale e
siete vicini alla gente e ai suoi
problemi. Vi incoraggio a portare
avanti con gioia il vostro ministero,
puntando sempre su ciò che è
essenziale nell’annuncio del Vangelo.
E mentre ringrazio voi, fratelli
Vescovi del Piemonte e della Valle
d’Aosta, per la vostra presenza, vi
esorto a stare accanto ai vostri preti
con affetto paterno e calorosa
vicinanza.



Alla Vergine Santa affido questa città
e il suo territorio e coloro che vi
abitano, perché possano vivere nella
giustizia, nella pace e nella
fraternità. In particolare affido le
famiglie, i giovani, gli anziani, i
carcerati e tutti i sofferenti, con un
pensiero speciale per i malati di
leucemia nell’odierna Giornata
Nazionale contro leucemie, linfomi e
mieloma. Maria Consolata, regina di
Torino e del Piemonte, renda salda la
vostra fede, sicura la vostra speranza
e feconda la vostra carità, per essere
“sale e luce” di questa terra
benedetta, della quale io sono nipote.

INCONTRO CON I SALESIANI E LE
FIGLIE DI MARIA AUSILIATRICE:
Discorso preparato dal Santo Padre

INCONTRO CON GLI AMMALATI E I
DISABILI, Chiesa del Cottolengo

INCONTRO CON I RAGAZZI E I
GIOVANI

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150621_torino-salesiani-figlie-marie-ausiliatrice.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150621_torino-salesiani-figlie-marie-ausiliatrice.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150621_torino-salesiani-figlie-marie-ausiliatrice.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150621_torino-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150621_torino-giovani.html


Grazie a Chiara, Sara e Luigi. Grazie
perché le domande sono sul tema
delle tre parole del Vangelo di
Giovanni che abbiamo sentito:
amore, vita, amici. Tre parole che nel
testo di Giovanni si incrociano, e una
spiega l’altra: non si può parlare
della vita nel Vangelo senza parlare
d’amore – se parliamo della vera vita
–, e non si può parlare dell’amore
senza questa trasformazione da servi
ad amici. E queste tre parole sono
tanto importanti per la vita ma tutte
e tre hanno una radice comune: la
voglia di vivere. E qui mi permetto di
ricordare le parole del beato Pier
Giorgio Frassati, un giovane come
voi: «Vivere, non vivacchiare!».
Vivere!

Voi sapete che è brutto vedere un
giovane “fermo”, che vive, ma vive
come – permettetemi la parola –
come un vegetale: fa le cose, ma la
vita non è una vita che si muove, è
ferma. Ma sapete che a me danno



tanta tristezza al cuore i giovani che
vanno in pensione a 20 anni! Sì, sono
invecchiati presto… Per questo,
quando Chiara faceva quella
domanda sull’amore: quello che fa
che un giovane non vada in pensione
è la voglia di amare, la voglia di dare
quello che ha di più bello l’uomo, e
che ha di più bello Dio, perché la
definizione che Giovanni dà di Dio è
“Dio è amore”. E quando il giovane
ama, vive, cresce, non va in
pensione. Cresce, cresce, cresce e dà.

Ma che cos’è l’amore? “E’ la
telenovela, padre? Quello che
vediamo nei teleromanzi?” Alcuni
pensano che sia quello l’amore.
Parlare dell’amore è tanto bello, si
possono dire cose belle, belle, belle.
Ma l’amore ha due assi su cui si
muove, e se una persona, un giovane
non ha questi due assi, queste due
dimensioni dell’amore, non è amore.
Prima di tutto, l’amore è più nelle
opere che nelle parole: l’amore è



concreto. Alla Famiglia salesiana,
due ore fa, parlavo della concretezza
della loro vocazione… - E vedo che si
sentono giovani perché sono qui
davanti! Si sentono giovani! -
L’amore è concreto, è più nelle opere
che nelle parole. Non è amore
soltanto dire: “Io ti amo, io amo tutta
la gente”. No. Cosa fai per amore?
L’amore si dà. Pensate che Dio ha
incominciato a parlare dell’amore
quando si è coinvolto con il suo
popolo, quando ha scelto il suo
popolo, ha fatto alleanza con il suo
popolo, ha salvato il suo popolo, ha
perdonato tante volte – tanta
pazienza ha Dio! –: ha fatto, ha fatto
gesti di amore, opere di amore. E la
seconda dimensione, il secondo asse
sul quale gira l’amore è che l’amore
sempre si comunica, cioè l’amore
ascolta e risponde, l’amore si fa nel
dialogo, nella comunione: si
comunica. L’amore non è né sordo né
muto, si comunica. Queste due
dimensioni sono molto utili per



capire cosa è l’amore, che non è un
sentimento romantico del momento
o una storia, no, è concreto, è nelle
opere. E si comunica, cioè è nel
dialogo, sempre.

Così Chiara, risponderò a quella tua
domanda: “Spesso ci sentiamo delusi
proprio nell’amore. In che cosa
consiste la grandezza dell’amore di
Gesù? Come possiamo sperimentare
il suo amore?”. E adesso, io so che voi
siete buoni e mi permetterete di
parlare con sincerità. Io non vorrei
fare il moralista ma vorrei dire una
parola che non piace, una parola
impopolare. Anche il Papa alcune
volte deve rischiare sulle cose per
dire la verità. L’amore è nelle opere,
nel comunicare, ma l’amore è molto
rispettoso delle persone, non usa le
persone e cioè l’amore è casto. E a
voi giovani in questo mondo, in
questo mondo edonista, in questo
mondo dove soltanto ha pubblicità il



piacere, passarsela bene, fare la bella
vita, io vi dico: siate casti, siate casti.

Tutti noi nella vita siamo passati per
momenti in cui questa virtù è molto
difficile, ma è proprio la via di un
amore genuino, di un amore che sa
dare la vita, che non cerca di usare
l’altro per il proprio piacere. E’ un
amore che considera sacra la vita
dell’altra persona: io ti rispetto, io
non voglio usarti, io non voglio
usarti. Non è facile. Tutti sappiamo le
difficoltà per superare questa
concezione “facilista” ed edonista
dell’amore. Perdonatemi se dico una
cosa che voi non vi aspettavate, ma
vi chiedo: fate lo sforzo di vivere
l’amore castamente.

E da questo ricaviamo una
conseguenza: se l’amore è rispettoso,
se l’amore è nelle opere, se l’amore è
nel comunicare, l’amore si sacrifica
per gli altri. Guardate l’amore dei
genitori, di tante mamme, di tanti



papà che al mattino arrivano al
lavoro stanchi perché non hanno
dormito bene per curare il proprio
figlio ammalato, questo è amore!
Questo è rispetto. Questo non è
passarsela bene. Questo è - andiamo
su un’altra parola chiave – questo è
“servizio”. L’amore è servizio. E’
servire gli altri. Quando Gesù dopo la
lavanda dei piedi ha spiegato il gesto
agli Apostoli, ha insegnato che noi
siamo fatti per servirci l’uno all’altro,
e se io dico che amo e non servo
l’altro, non aiuto l’altro, non lo faccio
andare avanti, non mi sacrifico per
l’altro, questo non è amore. Avete
portato la Croce [la Croce delle
G.M.G.]: lì è il segno dell’amore.
Quella storia di amore di Dio
coinvolto con le opere e con il
dialogo, con il rispetto, col perdono,
con la pazienza durante tanti secoli
di storia col suo popolo, finisce lì: suo
Figlio sulla croce, il servizio più
grande, che è dare la vita,
sacrificarsi, aiutare gli altri. Non è



facile parlare d’amore, non è facile
vivere l’amore. Ma con queste cose
che ho risposto, Chiara, credo che ti
ho aiutato in qualcosa, nelle
domande che tu mi facevi. Non so,
spero che ti siano di utilità.

E grazie a te, Sara, appassionata di
teatro. Grazie. “Penso alle parole di
Gesù: Dare la vita”. Ne abbiamo
parlato adesso. “Spesso respiriamo
un senso di sfiducia nella vita”. Sì,
perché ci sono situazioni che ci fanno
pensare: “Ma, vale la pena vivere
così? Cosa posso aspettarmi da
questa vita?”. Pensiamo, in questo
mondo, alle guerre. Alcune volte ho
detto che noi stiamo vivendo la terza
guerra mondiale, ma a pezzi. A pezzi:
in Europa c’è la guerra, in Africa c’è
la guerra, in Medio Oriente c’è la
guerra, in altri Paesi c’è la guerra…
Ma io posso avere fiducia in una vita
così? Posso fidarmi dei dirigenti
mondiali? Io, quando vado a dare il
voto per un candidato, mi posso



fidare che non porterà il mio Paese
alla guerra? Se tu ti fidi soltanto degli
uomini, hai perso! A me fa pensare
una cosa: gente, dirigenti,
imprenditori che si dicono cristiani, e
fabbricano armi! Questo dà un po’ di
sfiducia: si dicono cristiani! “No, no,
Padre, io non fabbrico, no, no…
Soltanto ho i miei risparmi, i miei
investimenti nelle fabbriche di
armi”. Ah! E perché? “Perché gli
interessi sono un po’ più alti…”. E
anche la doppia faccia è moneta
corrente, oggi: dire una cosa e farne
un’altra. L’ipocrisia…

Ma vediamo cosa è successo nel
secolo scorso: nel ’14, ’15, nel ’15
propriamente. C’è stata quella
grande tragedia dell’Armenia. Tanti
sono morti. Non so la cifra: più di un
milione certamente. Ma dove erano
le grandi potenze di allora?
Guardavano da un’altra parte.
Perché? Perché erano interessate alla
guerra: la loro guerra! E questi che



muoiono, sono persone, esseri umani
di seconda classe. Poi, negli anni
Trenta-Quaranta, la tragedia della
Shoah. Le grandi potenze avevano le
fotografie delle linee ferroviarie che
portavano i treni ai campi di
concentramento, come Auschwitz,
per uccidere gli ebrei, e anche i
cristiani, anche i rom, anche gli
omosessuali, per ucciderli lì. Ma
dimmi, perché non hanno
bombardato quello? L’interesse! E un
po’ dopo, quasi
contemporaneamente, c’erano i lager
in Russia: Stalin… Quanti cristiani
hanno sofferto, sono stati uccisi! Le
grandi potenze si dividevano
l’Europa come una torta. Sono dovuti
passare tanti anni prima di arrivare
a una “certa” libertà. C’è
quell’ipocrisia di parlare di pace e
fabbricare armi, e persino vendere le
armi a questo che è in guerra con
quello, e a quello che è in guerra con
questo!



Io capisco quello che tu dici della
sfiducia nella vita; anche oggi che
stiamo vivendo nella cultura dello
scarto. Perché quello che non è di
utilità economica, si scarta. Si
scartano i bambini, perché non si
fanno, o perché si uccidono prima
che nascano; si scartano gli anziani,
perché non servono e si lasciano lì, a
morire, una sorta di eutanasia
nascosta, e non si aiutano a vivere; e
adesso si scartano i giovani: pensa a
quel 40% di giovani, qui, senza
lavoro. E’ proprio uno scarto! Ma
perché? Perché nel sistema
economico mondiale non è l’uomo e
la donna al centro, come vuole Dio,
ma il dio denaro. E tutto si fa per
denaro. In spagnolo c’è un bel detto
che dice: “Por la plata baila el mono”.
Traduco: “Per i soldi, anche la
scimmia balla”. E così, con questa
cultura dello scarto, ci si può fidare
della vita?, con quel senso di sfida
[che] si allarga, si allarga, si allarga?
Un giovane che non può studiare, che



non ha lavoro, che ha la vergogna di
non sentirsi degno perché non ha
lavoro, non si guadagna la vita. Ma
quante volte questi giovani finiscono
nelle dipendenze? Quante volte si
suicidano? Le statistiche dei suicidi
dei giovani non si conoscono bene. O
quante volte questi giovani vanno a
lottare con i terroristi, almeno per
fare qualcosa, per un ideale. Io
capisco questa sfida. E per questo
Gesù ci diceva di non riporre le
nostre sicurezze nelle ricchezze, nei
poteri mondani. Come mi posso
fidare della vita? Come posso fare,
come posso vivere una vita che non
distrugga, che non sia una vita di
distruzione, una vita che non scarti
le persone? Come posso vivere una
vita che non mi deluda?

E passo a dare la risposta alla
domanda di Luigi: lui parlava di un
progetto di condivisione, cioè di
collegamento, di costruzione. Noi
dobbiamo andare avanti con i nostri



progetti di costruzione, e questa vita
non delude. Se tu ti coinvolgi lì, in un
progetto di costruzione, di aiuto –
pensiamo ai bambini di strada, ai
migranti, a tanti che hanno bisogno,
ma non soltanto per dar loro da
mangiare un giorno, due giorni, ma
per promuoverli con l’educazione,
con l’unità nella gioia degli Oratori e
tante cose, ma cose che costruiscono,
allora quel senso di sfiducia nella
vita si allontana, se ne va. Cosa devo
fare per questo? Non andare in
pensione troppo presto: fare. Fare. E
dirò una parola: fare controcorrente.
Fare controcorrente. Per voi giovani
che vivete questa situazione
economica, anche culturale, edonista,
consumista con i valori da “bolle di
sapone”, con questi valori non si va
avanti. Fare cose costruttive, anche
se piccole, ma che ci riuniscano, ci
uniscano tra noi, con i nostri ideali:
questo è il migliore antidoto contro
questa sfiducia della vita, contro
questa cultura che ti offre soltanto il



piacere: passarsela bene, avere i
soldi e non pensare ad altre cose.

Grazie per le domande. A te, Luigi, in
parte ho risposto, no? Fare
controcorrente, cioè essere
coraggiosi e creativi, essere creativi.
L’estate scorsa ho ricevuto, un
pomeriggio – era agosto… Roma era
morta –; mi aveva parlato al telefono
un gruppo di ragazzi e ragazze che
facevano un campeggio in varie città
d’Italia, e sono venuti da me – ho
detto loro di venire –, ma poveretti,
tutti sporchi, stanchi… ma gioiosi!
Perché avevano fatto qualcosa
“controcorrente”!

Tante volte, le pubblicità vogliono
convincerci che questo è bello, che
questo è buono, e ci fanno credere
che sono “diamanti”; ma, guardate, ci
vendono vetro! E noi dobbiamo
andare contro questo, non essere
ingenui. Non comprare sporcizie che
ci dicono essere diamanti.



E per finire, vorrei ripetere la parola
di Pier Giorgio Frassati: se volete fare
qualcosa di buono nella vita, vivete,
non vivacchiate. Vivete!

Ma voi siete intelligenti e
sicuramente mi direte: “Ma, padre,
lei parla così perché è in Vaticano, ha
tanti monsignori lì che le fanno il
lavoro, lei è tranquillo e non sa cosa
è la vita di ogni giorno…”. Ma sì,
qualcuno può pensare così. Il segreto
è capire bene dove si vive. In questa
terra – e questo ho detto anche alla
Famiglia salesiana - alla fine
dell’Ottocento c’erano le condizioni
più cattive per la crescita della
gioventù: c’era la massoneria in
pieno, anche la Chiesa non poteva
fare nulla, c’erano i mangiapreti,
c’erano anche i satanisti… Era uno
dei momenti più brutti e dei posti più
brutti della storia d’Italia. Ma se voi
volete fare un bel compito a casa,
andate a cercare quanti santi e
quante sante sono nati in quel



tempo! Perché? Perché si sono
accorti che dovevano andare
controcorrente rispetto a quella
cultura, a quel modo di vivere. La
realtà, vivere la realtà. E se questa
realtà è vetro e non diamante, io
cerco la realtà controcorrente e
faccio la mia realtà, ma una cosa che
sia servizio per gli altri. Pensate ai
vostri santi di questa terra, che cosa
hanno fatto!

E grazie, grazie, grazie tante! Sempre
amore, vita, amici. Ma si possono
vivere queste parole soltanto “in
uscita”: uscendo sempre per portare
qualcosa. Se tu rimani fermo non
farai niente nella vita e rovinerai la
tua.

Ho dimenticato di dirvi che adesso
consegnerò il discorso scritto. Io
conoscevo le vostre domande, e ho
scritto qualcosa sulle vostre
domande; ma non è quello che ho
detto, questo mi è venuto dal cuore; e



consegno all’incaricato il discorso, e
tu lo rendi pubblico [consegna i fogli
al sacerdote incaricato della
pastorale giovanile]. Qui voi siete
tanti universitari, ma guardatevi dal
credere che l’università sia soltanto
studiare con la testa: essere
universitario significa anche uscire,
uscire nel servizio, con i poveri,
soprattutto! Grazie.

DISCORSO PREPARATO DAL SANTO
PADRE E CONSEGNATO:

Cari giovani,

vi ringrazio di questa accoglienza
calorosa! E grazie per le vostre
domande, che ci portano al cuore del
Vangelo.

La prima, sull’amore, ci interroga sul
senso profondo dell’amore di Dio,
offerto a noi dal Signore Gesù. Egli ci
mostra fin dove arriva l’amore: fino
al dono totale di sé stessi, fino a dare
la propria vita, come contempliamo



nel mistero della Sindone, quando in
essa riconosciamo l’icona
dell’«amore più grande». Ma questo
dono di noi stessi non deve essere
immaginato come un raro gesto
eroico o riservato a qualche
occasione eccezionale. Potremmo
infatti correre il rischio di cantare
l’amore, di sognare l’amore, di
applaudire l’amore... senza lasciarci
toccare e coinvolgere da esso! La
grandezza dell’amore si rivela nel
prendersi cura di chi ha bisogno, con
fedeltà e pazienza; per cui è grande
nell’amore chi sa farsi piccolo per gli
altri, come Gesù, che si è fatto servo.
Amare è farsi prossimo, toccare la
carne di Cristo nei poveri e negli
ultimi, aprire alla grazia di Dio le
necessità, gli appelli, le solitudini
delle persone che ci circondano.
L’amore di Dio allora entra,
trasforma e rende grandi le piccole
cose, le rende segno della sua
presenza. San Giovanni Bosco ci è
maestro proprio per la sua capacità



di amare e educare a partire dalla
prossimità, che lui viveva con i
ragazzi e i giovani.

Alla luce di questa trasformazione,
frutto dell’amore, possiamo
rispondere alla seconda domanda,
sulla sfiducia nella vita. La
mancanza di lavoro e di prospettive
per il futuro certamente contribuisce
a frenare il movimento stesso della
vita, ponendo molti sulla difensiva:
pensare a sé stessi, gestire tempo e
risorse in funzione del proprio bene,
limitare i rischi di qualsiasi
generosità... Sono tutti sintomi di una
vita trattenuta, conservata a tutti i
costi e che, alla fine, può portare
anche alla rassegnazione e al
cinismo. Gesù ci insegna invece a
percorrere la via opposta: «Chi vuole
salvare la propria vita, la perderà,
ma chi perderà la propria vita per
causa mia, la salverà» (Lc 9,24). Ciò
significa che non dobbiamo
attendere circostanze esterne



favorevoli per metterci davvero in
gioco, ma che, al contrario, solo
impegnando la vita – consapevoli di
perderla! – creiamo per gli altri e per
noi le condizioni di una fiducia
nuova nel futuro. E qui il pensiero va
spontaneamente a un giovane che ha
davvero speso così la sua vita, tanto
da diventare un modello di fiducia e
di audacia evangelica per le giovani
generazioni d’Italia e del mondo: il
beato Pier Giorgio Frassati. Un suo
motto era: «Vivere, non
vivacchiare!». Questa è la strada per
sperimentare in pienezza la forza e
la gioia del Vangelo. Così non solo
ritroverete fiducia nel futuro, ma
riuscirete a generare speranza tra i
vostri amici e negli ambienti in cui
vivete.

Una grande passione di Pier Giorgio
Frassati era l’amicizia. E la vostra
terza domanda diceva proprio: come
vivere l’amicizia in modo aperto,
capace di trasmettere la gioia del



Vangelo? Ho saputo che questa
piazza in cui ci troviamo, nelle sere
di venerdì e sabato, è molto
frequentata da giovani. Succede così
in tutte le nostre città e paesi. Penso
che anche alcuni di voi vi ritroviate
qui o in altre piazze con i vostri
amici. E allora vi faccio una
domanda – ciascuno ci pensi e
risponda dentro di sé –: in quei
momenti, quando siete in
compagnia, riuscite a far “trasparire”
la vostra amicizia con Gesù negli
atteggiamenti, nel modo di
comportarvi? Pensate qualche volta,
anche nel tempo libero, nello svago,
che siete dei piccoli tralci attaccati
alla Vite che è Gesù? Vi assicuro che
pensando con fede a questa realtà,
sentirete scorrere in voi la “linfa”
dello Spirito Santo, e porterete frutto,
quasi senza accorgervene: saprete
essere coraggiosi, pazienti, umili,
capaci di condividere ma anche di
differenziarvi, di gioire con chi
gioisce e di piangere con chi



piangere, saprete voler bene a chi
non vi vuole bene, rispondere al
male con il bene. E così annuncerete
il Vangelo!

I Santi e le Sante di Torino ci
insegnano che ogni rinnovamento,
anche quello della Chiesa, passa
attraverso la nostra conversione
personale, attraverso quella apertura
di cuore che accoglie e riconosce le
sorprese di Dio, sospinti dall’amore
più grande (cfr 2 Cor 5,14), che ci
rende amici anche delle persone sole,
sofferenti ed emarginate.

Cari giovani, insieme con questi
fratelli e sorelle maggiori che sono i
Santi, nella famiglia della Chiesa noi
abbiamo una Madre, non
dimentichiamolo! Vi auguro di
affidarvi pienamente a questa tenera
Madre, che indicò la presenza
dell’«amore più grande» proprio in
mezzo ai giovani, in una festa di
nozze. La Madonna «è l’amica



sempre attenta perché non venga a
mancare il vino nella nostra
vita» (Esort. ap. Evangelii gaudium,
286). Preghiamo perché non ci lasci
mancare il vino della gioia!

Grazie a tutti voi! Dio vi benedica
tutti. E per favore, pregate per me.

VISITA AL TEMPIO VALDESE

Cari fratelli e sorelle,

con grande gioia mi trovo oggi tra
voi. Vi saluto tutti con le parole
dell’apostolo Paolo: «A voi, che siete
di Dio Padre e del Signore Gesù
Cristo, noi auguriamo grazia e
pace» (1 Ts 1,1 - Traduzione
interconfessionale in lingua
corrente). Saluto in particolare il
Moderatore della Tavola Valdese,
Reverendo Pastore Eugenio
Bernardini, e il Pastore di questa
comunità di Torino, Reverendo Paolo
Ribet, ai quali va il mio sentito
ringraziamento per l’invito che così

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150622_torino-chiesa-valdese.html


gentilmente mi hanno fatto. La
cordiale accoglienza che oggi mi
riservate mi fa pensare agli incontri
con gli amici della Chiesa Evangelica
Valdese del Rio della Plata, di cui ho
potuto apprezzare la spiritualità e la
fede, e imparare tante cose buone.

Uno dei principali frutti che il
movimento ecumenico ha già
permesso di raccogliere in questi
anni è la riscoperta della fraternità
che unisce tutti coloro che credono in
Gesù Cristo e sono stati battezzati nel
suo nome. Questo legame non è
basato su criteri semplicemente
umani, ma sulla radicale
condivisione dell’esperienza
fondante della vita cristiana:
l’incontro con l’amore di Dio che si
rivela a noi in Gesù Cristo e l’azione
trasformante dello Spirito Santo che
ci assiste nel cammino della vita. La
riscoperta di tale fraternità ci
consente di cogliere il profondo
legame che già ci unisce, malgrado le



nostre differenze. Si tratta di una
comunione ancora in cammino - e
l’unità si fa in cammino - una
comunione che, con la preghiera, con
la continua conversione personale e
comunitaria e con l’aiuto dei teologi,
noi speriamo, fiduciosi nell’azione
dello Spirito Santo, possa diventare
piena e visibile comunione nella
verità e nella carità.

L’unità che è frutto dello Spirito
Santo non significa uniformità. I
fratelli infatti sono accomunati da
una stessa origine ma non sono
identici tra di loro. Ciò è ben chiaro
nel Nuovo Testamento, dove, pur
essendo chiamati fratelli tutti coloro
che condividevano la stessa fede in
Gesù Cristo, si intuisce che non tutte
le comunità cristiane, di cui essi
erano parte, avevano lo stesso stile,
né un’identica organizzazione
interna. Addirittura, all’interno della
stessa piccola comunità si potevano
scorgere diversi carismi (cfr 1 Cor



12-14) e perfino nell’annuncio del
Vangelo vi erano diversità e talora
contrasti (cfr At 15,36-40).

Purtroppo, è successo e continua ad
accadere che i fratelli non accettino
la loro diversità e finiscano per farsi
la guerra l’uno contro l’altro.
Riflettendo sulla storia delle nostre
relazioni, non possiamo che
rattristarci di fronte alle contese e
alle violenze commesse in nome
della propria fede, e chiedo al
Signore che ci dia la grazia di
riconoscerci tutti peccatori e di
saperci perdonare gli uni gli altri. È
per iniziativa di Dio, il quale non si
rassegna mai di fronte al peccato
dell’uomo, che si aprono nuove
strade per vivere la nostra fraternità,
e a questo non possiamo sottrarci. Da
parte della Chiesa Cattolica vi chiedo
perdono. Vi chiedo perdono per gli
atteggiamenti e i comportamenti non
cristiani, persino non umani che,
nella storia, abbiamo avuto contro di



voi. In nome del Signore Gesù Cristo,
perdonateci!

Perciò siamo profondamente grati al
Signore nel constatare che le
relazioni tra cattolici e valdesi oggi
sono sempre più fondate sul mutuo
rispetto e sulla carità fraterna. Non
sono poche le occasioni che hanno
contribuito a rendere più saldi tali
rapporti. Penso, solo per citare alcuni
esempi – anche il reverendo
Bernardini lo ha fatto – alla
collaborazione per la pubblicazione
in italiano di una traduzione
interconfessionale della Bibbia, alle
intese pastorali per la celebrazione
del matrimonio e, più recentemente,
alla redazione di un appello
congiunto contro la violenza alle
donne. Tra i molti contatti cordiali in
diversi contesti locali, dove si
condividono la preghiera e lo studio
delle Scritture, vorrei ricordare lo
scambio ecumenico di doni
compiuto, in occasione della Pasqua,



a Pinerolo, dalla Chiesa valdese di
Pinerolo e dalla Diocesi. La Chiesa
valdese ha offerto ai cattolici il vino
per la celebrazione della Veglia di
Pasqua e la Diocesi cattolica ha
offerto ai fratelli valdesi il pane per
la Santa Cena della Domenica di
Pasqua. Si tratta di un gesto fra le
due Chiese che va ben oltre la
semplice cortesia e che fa pregustare,
per certi versi – pregustare, per certi
versi - quell’unità della mensa
eucaristica alla quale aneliamo.

Incoraggiati da questi passi, siamo
chiamati a continuare a camminare
insieme. Un ambito nel quale si
aprono ampie possibilità di
collaborazione tra valdesi e cattolici
è quello dell’evangelizzazione.
Consapevoli che il Signore ci ha
preceduti e sempre ci precede
nell’amore (cfr 1 Gv 4,10), andiamo
insieme incontro agli uomini e alle
donne di oggi, che a volte sembrano
così distratti e indifferenti, per



trasmettere loro il cuore del Vangelo
ossia «la bellezza dell’amore salvifico
di Dio manifestato in Gesù Cristo
morto e risorto» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 36). Un altro ambito in cui
possiamo lavorare sempre di più
uniti è quello del servizio all’umanità
che soffre, ai poveri, agli ammalati, ai
migranti. Grazie per quello che Lei
ha detto sui migranti. Dall’opera
liberatrice della grazia in ciascuno di
noi deriva l’esigenza di testimoniare
il volto misericordioso di Dio che si
prende cura di tutti e, in particolare,
di chi si trova nel bisogno. La scelta
dei poveri, degli ultimi, di coloro che
la società esclude, ci avvicina al
cuore stesso di Dio, che si è fatto
povero per arricchirci con la sua
povertà (cfr 2 Cor 8,9), e, di
conseguenza, ci avvicina di più gli
uni agli altri. Le differenze su
importanti questioni antropologiche
ed etiche, che continuano ad esistere
tra cattolici e valdesi, non ci
impediscano di trovare forme di



collaborazione in questi ed altri
campi. Se camminiamo insieme, il
Signore ci aiuta a vivere quella
comunione che precede ogni
contrasto.

Cari fratelli e sorelle, vi ringrazio
nuovamente per questo incontro, che
vorrei ci confermasse in un nuovo
modo di essere gli uni con gli altri:
guardando prima di tutto la
grandezza della nostra fede comune
e della nostra vita in Cristo e nello
Spirito Santo, e, soltanto dopo, le
divergenze che ancora sussistono. Vi
assicuro del mio ricordo nella
preghiera e vi chiedo per favore di
pregare per me: ne ho bisogno. Il
Signore conceda a tutti noi la sua
misericordia e la sua pace.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-ch/article/il-papa-a-torino/


opusdei.org/it-ch/article/il-papa-a-
torino/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/il-papa-a-torino/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-papa-a-torino/

	Il Papa a Torino

