
opusdei.org

Il Papa a Cuba

Riportiamo qui man mano le
parole pronunciate dal Papa
durante il suo viaggio a Cuba.

19/09/2015

VIAGGIO APOSTOLICO DEL SANTO
PADRE FRANCESCO A CUBA

(19-22 SETTEMBRE 2015)

Saluto ai giornalisti durante il volo
per Cuba

Grazie per il benvenuto! Buongiorno.
Vi auguro un buon viaggio e un buon
lavoro. Se non sbaglio, credo che

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150919_cuba-saluto-giornalisti.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150919_cuba-saluto-giornalisti.html


questo sia il [viaggio] più lungo che
io faccio, un giorno in più di quello in
Brasile… Avrete lavoro! Vi ringrazio
tanto, tanto per il lavoro che fate e
che farete. Padre Lombardi ha detto
una parola: pace. Credo che oggi il
mondo sia assetato di pace. Ci sono le
guerre, i migranti che fuggono,
questa ondata migratoria che viene
dalle guerre, per fuggire dalla morte,
per cercare la vita… Oggi mi sono
emozionato tanto perché a salutarmi
alla porta di Sant’Anna c’era una
delle due famiglie che sono nella
parrocchia di Sant’Anna, in Vaticano,
accolte lì, siriani, profughi… Si
vedeva nel volto il dolore di questo!
Quella parola: “pace”… Io vi
ringrazio per tutto quello che voi
farete nel vostro lavoro per fare
ponti: piccoli ponti, piccoli, ma un
piccolo ponte e un altro e un altro e
un altro, fanno il grande ponte della
pace.



Buon viaggio, buon lavoro. Pregate
per me. Grazie.

Un’ultima cosa, di cui padre
Lombardi ha parlato, e che ma uno
di voi mi ha sottolineato, è questa: è
giusto che io dica e mandi un saluto
grande a tanti vostri colleghi che in
questo momento stanno lavorando e
lavoreranno negli uffici.

Discorso all'arrivo all'aeroporto
dell'Avana

[...] Come Lei, Signor Presidente, ha
ricordato, in questo anno 2015 si
celebra l’80° Anniversario dello
stabilimento delle relazioni
diplomatiche ininterrotte tra la
Repubblica di Cuba e la Santa Sede.
La Provvidenza mi permette di
arrivare oggi in questa amata
Nazione, seguendo le indelebili orme
del cammino aperto dai memorabili
viaggi apostolici che hanno compiuto
in quest’Isola i miei due
predecessori, san Giovanni Paolo II e

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150919_cuba-benvenuto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150919_cuba-benvenuto.html


Benedetto XVI. So che il loro ricordo
suscita gratitudine e affetto nel
popolo e nelle Autorità di Cuba. Oggi
rinnoviamo questi legami di
cooperazione e amicizia perché la
Chiesa continui ad accompagnare ed
incoraggiare il popolo cubano nelle
sue speranze, nelle sue
preoccupazioni, con libertà e tutti i
mezzi e necessari per far giungere
l’annuncio del Regno fino alle
periferie esistenziali della società.[...]

SANTA MESSA NELLA PLAZA DE
LA REVOLUCIÓN A LA HABANA

Il Vangelo ci presenta Gesù mentre fa
ai suoi discepoli una domanda
apparentemente indiscreta: «Di che
cosa stavate discutendo per la
strada?» (Mc 9,33). Una domanda che
anche oggi Egli può farci: Di cosa
parlate quotidianamente? Quali sono
le vostre aspirazioni? «Essi – afferma
il Vangelo – tacevano. Per la strada
infatti avevano discusso tra loro chi



fosse più grande» (Mc 9,34). I
discepoli avevano vergogna di dire a
Gesù di cosa stavano parlando. Nei
discepoli di ieri, come in noi oggi, si
può riscontrare la medesima
discussione: “Chi è il più
importante?”.

Gesù non insiste con la sua domanda,
non li obbliga a dirgli di che cosa
parlavano per la strada; eppure
quella domanda rimane, non solo
nella mente, ma nel cuore dei
discepoli.

“Chi è il più importante?”. Una
domanda che ci accompagnerà per
tutta la vita e alla quale saremo
chiamati a rispondere nelle diverse
fasi dell’esistenza. Non possiamo
sfuggire a questa domanda, è
impressa nel cuore. Ho sentito più di
una volta in riunioni famigliari
domandare ai figli: “A chi volete più
bene, al papà o alla mamma?”. È
come domandare: chi è più



importante per voi? Questa domanda
è davvero solo un semplice gioco per
bambini? La storia dell’umanità è
stata segnata dal modo di rispondere
a questa domanda.

Gesù non teme le domande degli
uomini; non ha paura dell’umanità,
né dei diversi interrogativi che essa
pone. Al contrario, Egli conosce i
“recessi” del cuore umano, e come
buon pedagogo è sempre disposto ad
accompagnarci. Fedele al suo stile, fa’
propri i nostri interrogativi ed
aspirazioni e conferisce ad essi un
nuovo orizzonte. Fedele al suo stile,
riesce a dare una risposta capace di
porre una nuova sfida, spiazzando le
“risposte attese” o ciò che era
apparentemente già stabilito. Fedele
al suo stile, Gesù pone sempre in atto
la logica dell’amore. Una logica
capace di essere vissuta da tutti,
perché è per tutti.



Lontano da ogni tipo di elitarismo,
l’orizzonte di Gesù non è per pochi
privilegiati capaci di giungere alla
“conoscenza desiderata” o a distinti
livelli di spiritualità. L’orizzonte di
Gesù è sempre una proposta per la
vita quotidiana, anche qui, nella
“nostra” isola; una proposta che fa
sempre sì che la quotidianità abbia il
sapore dell’eternità.

Chi è il più importante? Gesù è
semplice nella sua risposta: «Se uno
vuole essere il primo, sia l’ultimo di
tutti e il servitore di tutti» (Mc 9,35).
Chi vuole essere grande, serva gli
altri, e non si serva degli altri!

Sta qui il grande paradosso di Gesù. I
discepoli discutevano su chi dovesse
occupare il posto più importante, su
chi sarebbe stato il privilegiato, su
chi sarebbe stato al di sopra della
legge comune, della norma generale,
per mettersi in risalto con un
desiderio di superiorità sugli altri.



Chi sarebbe asceso più rapidamente
per occupare incarichi che
avrebbero dato certi vantaggi.

Gesù sconvolge la loro logica dicendo
loro semplicemente che la vita
autentica si vive nell’impegno
concreto con il prossimo. L’invito al
servizio presenta una peculiarità alla
quale dobbiamo fare attenzione.
Servire significa, in gran parte, avere
cura della fragilità. Avere cura di
coloro che sono fragili nelle nostre
famiglie, nella nostra società, nel
nostro popolo. Sono i volti sofferenti,
indifesi e afflitti che Gesù propone di
guardare e invita concretamente ad
amare. Amore che si concretizza in
azioni e decisioni. Amore che si
manifesta nei differenti compiti che
come cittadini siamo chiamati a
svolgere. Le persone in carne e ossa
con la loro vita, la loro storia e
specialmente la loro fragilità sono
quelle che siamo invitati da Gesù a
difendere, ad assistere, a servire.



Perché essere cristiano comporta
servire la dignità dei fratelli, lottare
per la dignità dei fratelli e vivere per
la dignità dei fratelli. Per questo, il
cristiano è sempre invitato a mettere
da parte le sue esigenze, aspettative, i
suoi desideri di onnipotenza davanti
allo sguardo concreto dei più fragili.

C’è un “servizio” che serve; però
dobbiamo guardarci dall’altro
servizio, dalla tentazione del
“servizio” che “si” serve. Esiste una
forma di esercizio del servizio che ha
come interesse il beneficiare i “miei”,
in nome del “nostro”. Questo servizio
lascia sempre fuori i “tuoi”,
generando una dinamica di
esclusione.

Tutti siamo chiamati dalla vocazione
cristiana al servizio che serve e ad
aiutarci a vicenda a non cadere nelle
tentazioni del “servizio che si serve”.
Tutti siamo invitati, stimolati da Gesù
a farci carico gli uni degli altri per



amore. E questo senza guardare
accanto per vedere che cosa il vicino
fa o non fa. Gesù ci dice: «Se uno
vuole essere il primo, sia l’ultimo di
tutti e il servitore di tutti» (Mc 9,35).
Non dice: “Se il tuo vicino desidera
essere il primo, che serva”.
Dobbiamo guardarci dallo sguardo
che giudica e incoraggiarci a credere
nello sguardo che trasforma, al quale
ci invita Gesù.

Questo farci carico per amore non
punta verso un atteggiamento di
servilismo, ma al contrario, pone al
centro della questione il fratello: il
servizio guarda sempre il volto del
fratello, tocca la sua carne, sente la
sua prossimità fino in alcuni casi a
“soffrirla”, e cerca la sua
promozione. Per tale ragione il
servizio non è mai ideologico, dal
momento che non serve idee, ma
persone.



Il santo Popolo fedele di Dio che vive
a Cuba è un popolo che ama la festa,
l’amicizia, le cose belle. È un popolo
che cammina, che canta e loda. È un
popolo che ha delle ferite, come ogni
popolo, ma che sa stare con le
braccia aperte, che cammina con
speranza, perché la sua vocazione è
di grandezza. Oggi vi invito a
prendervi cura di questa vocazione,
a prendervi cura di questi doni che
Dio vi ha regalato, ma specialmente
voglio invitarvi a prendervi cura e a
servire la fragilità dei vostri fratelli.
Non trascurateli a causa di progetti
che possono apparire seducenti, ma
che si disinteressano del volto di chi
ti sta accanto. Noi conosciamo, siamo
testimoni della «forza
incomparabile» della risurrezione
che «produce in ogni luogo germi di
questo mondo nuovo» (Esort. ap.
Evangelii gaudium, 276.278).

Non dimentichiamoci della Buona
Notizia di oggi: la grandezza di un



popolo, di una nazione; la grandezza
di una persona si basa sempre su
come serve la fragilità dei suoi
fratelli. In questo troviamo uno dei
frutti di una vera umanità.

“Chi non vive per servire, non serve
per vivere”.

ANGELUS

Ringrazio il Cardinale Jaime Ortega y
Alamino, Arcivescovo di L’Avana, per
le sue gentili parole, come pure i miei
fratelli Vescovi, sacerdoti, religiosi e
fedeli laici. Saluto anche il Signor
Presidente e tutte le autorità
presenti.

Abbiamo ascoltato nel Vangelo come
i discepoli avevano paura di
interrogare Gesù quando parlava
della sua passione e morte. Li
spaventava e non potevano
comprendere l’idea di vedere Gesù
soffrire sulla croce. Anche noi siamo
tentati di fuggire dalle nostre croci e



dalle croci degli altri, di allontanarci
da chi soffre. Al termine della Santa
Messa, in cui Gesù si è nuovamente
donato a noi con il suo corpo e
sangue, rivolgiamo ora il nostro
sguardo alla Vergine, nostra Madre. E
le chiediamo che ci insegni a stare
vicino alla croce del fratello che
soffre. Che impariamo a vedere Gesù
in ogni uomo sfinito sulla strada
della vita; in ogni fratello affamato o
assetato, che è spogliato o in carcere
o malato. Insieme alla Madre, sotto la
croce, possiamo capire chi è
veramente “il più grande”, e che cosa
significa essere uniti al Signore e
partecipare alla sua gloria.

Impariamo da Maria ad avere il
cuore sveglio e attento alle necessità
degli altri. Come ci ha insegnato alle
Nozze di Cana, siamo solleciti nei
piccoli dettagli della vita, e non
smettiamo di pregare gli uni per gli
altri, perché a nessuno manchi il



vino dell’amore nuovo, della gioia
che Gesù ci offre.

Appello per la Colombia

In questo momento mi sento in
dovere di rivolgere il mio pensiero
all’amata terra di Colombia,
«consapevole dell’importanza
cruciale del momento presente, in
cui, con sforzo rinnovato e mossi
dalla speranza, i suoi figli stanno
cercando di costruire una società
pacifica». Che il sangue versato da
migliaia di innocenti durante tanti
decenni di conflitto armato, unito a
quello di Gesù Cristo sulla Croce,
sostenga tutti gli sforzi che si stanno
facendo, anche in questa bella Isola,
per una definitiva riconciliazione. E
così la lunga notte del dolore e della
violenza, con la volontà di tutti i
colombiani, si possa trasformare in
un giorno senza tramonto di
concordia, giustizia, fraternità e
amore, nel rispetto delle istituzioni e



del diritto nazionale e
internazionale, perché la pace sia
duratura. Per favore, non possiamo
permetterci un altro fallimento in
questo cammino di pace e
riconciliazione.

Vi invito ora ad unirvi a me nella
preghiera a Maria, per mettere tutte
le nostre preoccupazioni e
aspirazioni presso il Cuore di Cristo.
E in modo particolare la preghiamo
per coloro che hanno perso la
speranza, e non trovano motivi per
continuare a lottare; per quanti
soffrono l’ingiustizia, l’abbandono e
la solitudine; preghiamo per gli
anziani, i malati, i bambini e i
giovani, per tutte le famiglie in
difficoltà, perché Maria asciughi le
loro lacrime, li consoli con il suo
amore di Madre, restituisca loro la
speranza e la gioia. Madre santa, ti
affido questi tuoi figli di Cuba: non
abbandonarli mai!



CELEBRAZIONE DEI VESPRI CON
SACERDOTI, CONSACRATI E
SEMINARISTI

OMELIA DEL SANTO PADRE

Cattedrale, La Habana, Domenica,
20 settembre 2015

Guarda il video

Parole pronunciate dal Santo Padre

Il Cardinale Jaime [Ortega y Alamino]
ci ha parlato di povertà, e la sorella
Yaileny [Suor Yaileny Ponce Torres,
Figlia della Carità] ci ha parlato dei
più piccoli: “Sono tutti bambini”. Io
avevo pronta un’omelia da dire ora,
in base ai testi biblici, ma quando
parlano i profeti – e ogni sacerdote è
profeta, ogni battezzato è profeta,
ogni consacrato è profeta – è bene
ascoltare loro. E dunque consegno
l’omelia al Cardinale Jaime perché la
faccia arrivare a voi e sia pubblicata.
Poi la mediterete. E adesso parliamo

https://www.youtube.com/watch?v=HsQFo1IEUOo


un po’ su quello che hanno detto
questi due profeti.

Il Cardinale Jaime ha dovuto
pronunciare una parola molto
scomoda, estremamente scomoda,
che va anche controcorrente rispetto
a tutta la struttura culturale, tra
virgolette, del mondo. Ha detto:
“povertà”. E l’ha ripetuta più volte. E
penso che il Signore ha voluto che la
ascoltassimo più volte e la
accogliessimo nel cuore. Lo spirito
mondano non la conosce, non la
vuole, la nasconde, non per pudore,
ma per disprezzo. E se deve peccare
e offendere Dio perché non venga la
povertà, lo fa. Lo spirito del mondo
non ama la via del Figlio di Dio, che
spogliò sé stesso, si fece povero, si
fece nulla, si umiliò, per essere uno
di noi.

La povertà che fece paura a quel
ragazzo così generoso: aveva
osservato tutti i comandamenti, e



quando Gesù gli disse: “Ecco, vendi
tutto quello che hai e dallo ai poveri”,
si fece triste, ebbe paura della
povertà. La povertà, cerchiamo
sempre di sfuggirla, sia per cose
ragionevoli, ma sto parlando di
sfuggirla nel cuore. Saper
amministrare i beni, è un dovere,
perché i beni sono un dono di Dio,
ma quando quei beni entrano nel
cuore e incominciano a dirigere la
tua vita, allora hai perso. Non sei più
come Gesù. Hai la tua sicurezza dove
l’aveva il giovane triste, quello che se
ne andò rattristato. Per voi,
sacerdoti, consacrati, consacrate,
credo che può essere utile ciò che
diceva sant’Ignazio – e questa non è
propaganda pubblicitaria di
famiglia! –, lui diceva che la povertà
è il muro e la madre della vita
consacrata. La madre perché genera
più fiducia in Dio. E il muro perché la
protegge da ogni mondanità. Quante
anime distrutte! Anime generose,
come quella del giovane intristito,



che sono partiti bene e poi si sono
attaccati a quella mondanità ricca, e
sono finiti male. Vale a dire,
mediocri. Sono finiti senza amore
perché la ricchezza impoverisce, ma
impoverisce male. Ci toglie il meglio
che abbiamo, ci rende poveri
dell’unica ricchezza che conta, per
farci mettere la sicurezza in altre
cose.

Lo spirito di povertà, lo spirito di
spogliazione, lo spirito di lasciare
tutto, per seguire Gesù. Questo
lasciare tutto, non lo invento io.
Ricorre più volte nel Vangelo. Nella
chiamata dei primi che lasciarono le
barche, le reti, e lo seguirono. Quelli
che lasciarono tutto per seguire
Gesù. Una volta mi raccontava un
vecchio prete saggio, parlando di
quando lo spirito di ricchezza, di
mondanità ricca, entra nel cuore di
un consacrato, di un sacerdote, di un
vescovo, di un papa, di chiunque,
diceva che quando uno incomincia



ad accumulare denaro, e per
assicurarsi il futuro, certo, allora il
futuro non sta in Gesù, sta in una
compagni di assicurazione di tipo
spirituale, che io controllo. Dunque,
quando, per esempio, una
congregazione religiosa – mi diceva
lui – incomincia ad accumulare
denaro e a risparmiare, risparmiare,
Dio è così buono che le manda un
economo disastroso, che la manda in
fallimento. Sono tra migliori
benedizioni di Dio per la sua Chiesa,
gli economi disastrosi, perché la
rendono libera, la rendono povera.
La nostra Santa Madre Chiesa è
povera, Dio la vuole povera, come ha
voluto povera la nostra Santa Madre
Maria. Amate la povertà come una
madre. E semplicemente vi
suggerisco, se qualcuno di voi vuole
farlo, di domandarvi: come va il mio
spirito di povertà? Come va la mia
spogliazione interiore? Credo che
possa far bene alla nostra vita
consacrata, alla nostra vita



presbiterale. Dopo tutto, non
dimentichiamoci che è la prima delle
Beatitudini: “Beati i poveri in
spirito”, quelli che non sono attaccati
alla ricchezza, ai poteri di questo
mondo.

E la sorella ci parlava degli ultimi,
dei più piccoli che, anche se sono
grandi, alla fine li trattiamo come
bambini perché si presentano come
bambini. “Il più piccolo”. Questa è
un’espressione di Gesù. E sta nel
protocollo sul quale saremo
giudicati: “Quello che avete fatto al
più piccolo di questi fratelli, l’avete
fatto a me” (cfr Mt 25). Ci sono servizi
pastorali che possono essere più
gratificanti dal punto di vista umano,
senza essere cattivi o mondani, ma
quando uno cerca di dare preferenza
interiore al più piccolo, al più
abbandonato, al più malato, a quello
che nessuno considera, che nessuno
vuole, al più piccolo, e si mette al
servizio del più piccolo, costui sta



servendo Gesù nel modo più alto. Tu
[si rivolge alla suora] sei stata
mandata dove non volevi andare. E
hai pianto. Hai pianto perché non ti
piaceva, e questo non vuol dire che
sei una suora piagnona, no. Dio ci
liberi dalle suore piagnone! Che
stanno sempre a lamentarsi… Questo
non lo dico io, lo diceva santa Teresa,
alle sue monache. Viene da lei. Guai
a quella suora che va in giro tutto il
giorno a lamentarsi che “mi hanno
fatto un’ingiustizia”. Nel linguaggio
castigliano dell’epoca diceva: “Guai
alla suora che va dicendo: mi hanno
trattato senza ragione”. Tu hai pianto
perché eri giovane, avevi altre
aspettative, pensavi forse che in una
scuola potevi fare più cose, e che
potevi organizzare un futuro per la
gioventù… E ti hanno mandato lì:
“Casa di Misericordia”, dove la
tenerezza e la misericordia del Padre
si fa più evidente, dove la tenerezza e
la misericordia del Padre si fa
carezza.



Quante religiose, e quanti religiosi,
bruciano – e ripeto il verbo: bruciano
– la loro vita accarezzando
“materiale” di scarto, accarezzando
quelli che il mondo scarta, quelli che
il mondo disprezza, che il mondo
preferisce non ci siano; quello che il
mondo oggi, con metodi di analisi
nuovi che esistono, quando si
prevede che può venire con una
malattia degenerativa, si propone di
mandarlo indietro, prima che nasca.
E’ il più piccolo. E una ragazza
giovane, piena di aspettative,
incomincia la sua vita consacrata
rendendo presente la tenerezza di
Dio nella sua misericordia. A volte
non lo capiscono, non lo sanno, ma
com’è bello per Dio, e quanto bene
può fare, per esempio, il sorriso di
uno spastico, che non sa come farlo,
o quando ti vogliono baciare e ti
sbavano la faccia. E’ la tenerezza di
Dio, è la misericordia di Dio. O
quando sono arrabbiati e ti danno un
colpo… E bruciare la mia vita così,



con “materiale” di scarto agli occhi
del mondo, questo non parla
solamente di una persona; ci parla di
Gesù, che, per pura misericordia del
Padre, si fece nulla, si annientò, dice
il testo della Lettera ai Filippesi,
capitolo 2. Si fece nulla. E questa
gente a cui tu dedichi la tua vita,
imitano Gesù, non perché lo hanno
voluto, ma perché il mondo li ha
portati a questo. Sono nulla e li si
nasconde, non li si mostra, o non li si
visita. E se possibile, e se si arriva in
tempo, li si manda indietro. Grazie
per quello che fai, e a voi, grazie a
tutte queste donne e a tante donne
consacrate, al servizio di ciò che è
inutile, perché non si può fare
nessuna impresa, non si possono
guadagnare soldi, non si può portare
avanti assolutamente nulla di
“costruttivo”, tra virgolette, con
questi nostri fratelli, con i minori,
con i più piccoli. Lì risplende Gesù. E
lì risplende la mia scelta per Gesù.



Grazie a te a tutti i consacrati e le
consacrate che fanno questo.

“Padre, io non sono suora, io non mi
curo di malati, io sono prete, e ho
una parrocchia, o aiuto un parroco.
Chi è il mio Gesù prediletto? Chi è il
più piccolo? Chi è che mi mostra di
più la misericordia del Padre? Dove
lo posso trovare?”. Naturalmente,
ritorno sempre al protocollo di
Matteo 25. Lì trovate tutti: l’affamato,
il carcerato, il malato… Lì potete
trovarli. Ma c’è un posto privilegiato
per il sacerdote dove si manifesta
l’ultimo, il minimo, il più piccolo, ed
è il confessionale. E lì, quando
quell’uomo, o quella donna, ti mostra
la sua miseria – attenzione!, che è la
stessa che hai tu e da cui Dio ti ha
salvato, per non farti arrivare fino a
lì – quando ti mostra la sua miseria,
per favore, non sgridarlo, non
punirlo, non castigarlo. Se non hai
peccato, tira la prima pietra, ma solo
a questa condizione. Se no, pensa ai



tuoi peccati. E pensa che tu puoi
essere quella persona. E pensa che
tu, potenzialmente, puoi arrivare
ancora più in basso. E pensa che tu,
in quel momento, hai un tesoro tra le
mani, che è la misericordia del
Padre. Per favore – ai sacerdoti - :
non stancatevi di perdonare. Siate
perdonatori. Non stancatevi di
perdonare, come faceva Gesù. Non
nascondetevi dietro paure o rigidità.
Come questa suora, e tutte quelle che
fanno il suo stesso lavoro, non
perdono la calma quando trovano il
malato sporco e messo male, ma lo
servono, lo puliscono, lo curano, così
voi, quando arriva il penitente, non
essere maldisposto, non essere
nevrotico, non cacciarlo dal
confessionale, non sgridarlo. Gesù lo
abbracciava. Gesù lo amava. Domani
festeggiamo san Matteo. Come
rubava quello! E poi, come tradiva il
suo popolo! E dice il Vangelo che, la
sera, Gesù andò a cena con lui e altri
come lui. Sant’Ambrogio ha una



frase che mi commuove molto: “Dove
c’è misericordia, c’è lo spirito di
Gesù. Dove c’è rigidità, ci sono solo i
suoi ministri”.

Fratello sacerdote, fratello vescovo,
non abbiate paura della
misericordia. Lascia che scorra
attraverso le tue mani e il tuo
abbraccio di perdono, perché colui o
colei che sta lì è il più piccolo. E
perciò è Gesù.

Questo è quello che mi viene da dire
dopo aver ascoltato questi due
profeti. Il Signore ci conceda queste
grazie che loro hanno seminato nei
nostri cuori: povertà e misericordia.
Perché lì c’è Gesù.

Discorso preparato e non letto

Ci siamo riuniti in questa storica
Cattedrale di La Habana per cantare
con i salmi la fedeltà di Dio verso il
suo Popolo, e ringraziarlo per la sua
presenza e la sua infinita



misericordia. Fedeltà e misericordia
fatte memoria non solo nelle mura di
questa casa, ma anche in alcuni che
hanno i “capelli bianchi”, un ricordo
vivente, attualizzato, del fatto che
“infinita è la sua misericordia e la
sua fedeltà dura in eterno”. Fratelli,
ringraziamo insieme il Signore!

Ringraziamo per la presenza dello
Spirito con la ricchezza dei diversi
carismi nei volti di tanti missionari
che sono venuti in queste terre,
diventando cubani tra i cubani,
segno dell’eterna misericordia del
Signore.

Il Vangelo ci presenta Gesù in dialogo
con il Padre, ci pone nel centro
dell’intimità tra il Padre e il Figlio
divenuta preghiera. Quando si
avvicinava la sua ora, Gesù pregò il
Padre per i suoi discepoli, per quelli
che stavano con Lui e per quelli che
sarebbero venuti (cfr Gv 17,20). Ci fa
pensare il fatto che, nella sua ora



cruciale, Gesù ponga nella sua
preghiera la vita dei suoi, la nostra
vita. E chiede al Padre che li
mantenga nell’unità e nella gioia.
Gesù conosceva bene il cuore dei
suoi, conosce bene il nostro cuore.
Perciò prega, chiede al Padre che non
li prenda una coscienza che tende ad
isolarsi, a rifugiarsi nelle proprie
certezze, sicurezze, nei propri spazi,
a disinteressarsi della vita degli altri,
chiudendosi in piccole “aziende
domestiche”, che rompono il volto
multiforme della Chiesa. Situazioni
che sfociano nella tristezza
individualista, in una tristezza che a
poco a poco lascia spazio al
risentimento, alla continua
lamentela, alla monotonia; «questo
non è il desiderio di Dio per noi,
questa non è la vita nello
Spirito» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 2) alla quale Lui vi ha
chiamato, alla quale ci ha chiamato.
Per questo Gesù prega, chiede che la
tristezza e l’isolamento non



prevalgano nel nostro cuore. E noi
vogliamo fare lo stesso, vogliamo
unirci alla preghiera di Gesù, alle sue
parole per dire insieme: «Padre,
custodiscili nel tuo nome … perché
siano una sola cosa, come noi» (Gv
17,11) «e la vostra gioia sia
piena» (Gv 15,11).

Gesù prega e ci invita a pregare
perché sa che ci sono cose che
possiamo ricevere solamente come
dono, cose che possiamo vivere solo
come un regalo. L’unità è una grazia
che può darci solo lo Spirito Santo, a
noi spetta chiederla e mettere a
disposizione il meglio di noi stessi
per essere trasformati da questo
dono.

E’ frequente confondere unità con
uniformità, con un fare, sentire e
dire tutti le stesse cose. Questo non è
unità, ma omogeneità. Questo
significa uccidere la vita dello Spirito,
uccidere i carismi che Egli ha



distribuito per il bene del suo Popolo.
L’unità si vede minacciata ogni volta
che vogliamo rendere gli altri a
nostra immagine e somiglianza. Per
questo l’unità è un dono, non è
qualcosa che si possa imporre a forza
o per decreto. Sono lieto di vedervi
qui, uomini e donne di diverse
generazioni, contesti, esperienze di
vita differenti, uniti per la preghiera
in comune. Chiediamo a Dio che
faccia crescere in noi il desiderio di
prossimità. Che possiamo essere
prossimi, stare vicini, con le nostre
differenze, propensioni, stili, però
vicini. Con le nostre discussioni, le
nostre “litigate”, parlando di fronte e
non alle spalle. Che siamo pastori
vicini al nostro popolo, che ci
lasciamo mettere in discussione,
interrogare dalla nostra gente. I
conflitti, le discussioni nella Chiesa
sono auspicabili e, oserei dire,
addirittura necessarie. Segno che la
Chiesa è viva e lo Spirito continua ad
agire e continua a renderla



dinamica. Guai a quelle comunità
dove non c’è un sì o un no! Sono
come quegli sposi che non discutono
più perché hanno perso l’interesse,
hanno perso l’amore.

In secondo luogo, il Signore prega
perché noi siamo riempiti della
stessa “gioia perfetta” che Egli
possiede (cfr Gv 17,13). La gioia dei
cristiani, e specialmente dei
consacrati è un segno molto chiaro
della presenza di Cristo nella loro
vita. Quando ci sono volti tristi è un
segnale di allarme, di qualcosa che
non va bene. E Gesù fa questa
richiesta al Padre nientemeno che
prima di recarsi all’orto degli ulivi,
quando deve rinnovare il suo “fiat”.
Non dubito che tutti voi dobbiate
portare il peso di non pochi sacrifici
e che per alcuni, da decenni, i
sacrifici siano stati duri. Gesù prega,
anch’Egli a partire dal suo sacrificio,
perché noi non perdiamo la gioia di
sapere che Egli vince il mondo.



Questa è la certezza che ci spinge
giorno dopo giorno a riaffermare la
nostra fede. «Egli - con la sua
preghiera, sul volto del nostro Popolo
- ci permette di alzare la testa e
ricominciare, con una tenerezza che
mai ci delude e che sempre può
restituirci la gioia» (Esort. ap.
Evangelii gaudium, 3).

Quanto è importante, che preziosa
testimonianza per la vita del popolo
cubano è quella di irradiare sempre
e dappertutto questa gioia,
nonostante le stanchezze, gli
scetticismi, a volte anche la
disperazione, che è una tentazione
molto pericolosa che atrofizza
l’anima!

Fratelli, Gesù prega perché siamo
una cosa sola e la sua gioia rimanga
in noi. Facciamo la stessa cosa:
uniamoci gli uni agli altri in
preghiera.



SALUTO DEL SANTO PADRE AI
GIOVANI DEL CENTRO CULTURALE
PADRE FÉLIX VARELA

La Habana, Domenica, 20
settembre 2015

Parole pronunciate dal Santo Padre

Voi siete in piedi e io sto seduto. Che
vergogna! Ma, sapete perché sto
seduto? Perché ho preso appunti di
alcune cose che ha detto il nostro
compagno e delle quali voglio
parlarvi. Una parola si è imposta con
forza: sognare. Uno scrittore
latinoamericano diceva che noi
uomini abbiamo due occhi, uno di
carne e uno di vetro. Con l’occhio di
carne vediamo ciò che guardiamo.
Con l’occhio di vetro vediamo ciò che
sogniamo. Bello, vero?

Nell’obiettività della vita deve
entrare la capacità di sognare. E un
giovane che non è capace di sognare
è recintato in sé stesso, è chiuso in sé



stesso. Tutti sognano cose che non
accadranno mai… Ma sognale,
desiderale, cerca orizzonti, apriti,
apriti a cose grandi. Non so se a Cuba
si usa la parola, ma noi argentini
diciamo “no te arrugues”, non tirarti
indietro, apriti. Apriti e sogna. Sogna
che il mondo con te può essere
diverso. Sogna che se darai il meglio
di te, aiuterai a far sì che questo
mondo sia diverso. Non lo
dimenticate, sognate. A volte vi
lasciate trasportare e sognate troppo,
e la vita vi taglia la strada. Non
importa, sognate. E raccontate i
vostri sogni. Raccontate, parlate delle
cose grandi che desiderate, perché
più grande è la capacità di sognare –
e la vita ti lascia a metà strada –, più
cammino hai percorso. Perciò, prima
di tutto sognare.

Hai detto una piccola frase che avevo
scritto qui durante l’intervento, ma
l’ho sottolineata e ho preso qualche
appunto: che sappiamo accogliere e



accettare chi la pensa diversamente.
In realtà noi, a volte, siamo chiusi. Ci
mettiamo nel nostro piccolo mondo:
“O è così, o niente”. E sei andato
oltre: che non ci chiudiamo nelle
conventicole delle ideologie o delle
religioni. Che possiamo crescere di
fronte agli individualismi. Quando
una religione diventa conventicola,
perde il meglio che ha, perde la sua
realtà di adorare Dio, di credere in
Dio. È una conventicola. È una
conventicola di parole, di preghiere,
di “io sono buono, tu sei cattivo”, di
prescrizioni morali. E quando io ho
la mia ideologia, il mio modo di
pensare e tu hai il tuo, mi chiudo in
questa conventicola dell’ideologia.

Cuori aperti, menti aperte. Se la
pensi in modo diverso da me, perché
non ne parliamo? Perché stiamo
sempre a litigare su ciò che ci separa,
su ciò in cui siamo diversi? Perché
non ci diamo la mano in ciò che
abbiamo in comune? Dobbiamo



avere il coraggio di parlare di quello
che abbiamo in comune. E dopo
possiamo parlare di quello che di
diverso abbiamo o pensiamo. Ma
dico parlare. Non dico litigare. Non
dico chiuderci. Non dico
“spettegolare”, come hai detto tu. Ma
ciò è possibile solo quando ho la
capacità di parlare di ciò che ho in
comune con l’altro, di ciò per cui
siamo capaci di lavorare insieme. A
Buenos Aires – in una parrocchia
nuova, in una zona molto, molto
povera – un gruppo di giovani
universitari stava costruendo alcuni
locali parrocchiali. E il parroco mi ha
detto: “Perché non vieni un sabato e
così te li presento?”. Si dedicavano a
costruire il sabato e la domenica.
Erano ragazzi e ragazze
dell’università. Sono andato e li ho
visti, e me li hanno presentati:
“Questo è l’architetto, è ebreo, questo
è comunista, questo è cattolico
praticante, questo è…”. Erano tutti
diversi, ma tutti stavano lavorando



insieme per il bene comune. Questa
si chiama amicizia sociale, cercare il
bene comune. L’inimicizia sociale
distrugge. E una famiglia si distrugge
per l’inimicizia. Un paese si distrugge
per l’inimicizia. Il mondo si distrugge
per l’inimicizia. E l’inimicizia più
grande è la guerra. Oggigiorno
vediamo che il mondo si sta
distruggendo per la guerra. Perché
sono incapaci di sedersi e parlare:
“Bene, negoziamo. Che cosa
possiamo fare in comune? In quali
cose cederemo? Ma non uccidiamo
altra gente”. Quando c’è divisione, c’è
morte. C’è morte nell’anima, perché
stiamo uccidendo la capacità di
unire. Stiamo uccidendo l’amicizia
sociale. Questo vi chiedo oggi: siate
capaci di creare l’amicizia sociale.

Poi c’è un’altra parola che hai detto.
La parola speranza. I giovani sono la
speranza di un popolo. Questo lo
sentiamo dire dappertutto. Ma che
cos’è la speranza? È essere ottimisti?



No. L’ottimismo è uno stato d’animo.
Domani ti alzi col mal di fegato e non
sei ottimista, vedi tutto nero. La
speranza è qualcosa di più. La
speranza è sofferta. La speranza sa
soffrire per portare avanti un
progetto, sa sacrificarsi. Tu sei
capace di sacrificarti per un futuro o
vuoi solo vivere il presente e che
quelli che verranno si arrangino? La
speranza è feconda. La speranza dà
vita. Tu sei capace di dare vita, o
diventerai un ragazzo o una ragazza
spiritualmente sterile, incapace di
creare vita per gli altri, incapace di
creare amicizia sociale, incapace di
creare patria, incapace di creare
grandezza? La speranza è feconda.
La speranza si dà nel lavoro. Voglio
ricordare qui un problema molto
grave che si sta vivendo in Europa,
cioè il gran numero di giovani che
non ha lavoro. Ci sono Paesi in cui la
percentuale dei giovani dai 25 anni
in giù disoccupati è del 40%. Penso a
un Paese. In un altro paese del 47 %,



e in un altro ancora del 50%. È chiaro
che un popolo che non si preoccupa
di dare lavoro ai giovani, un popolo –
e quando dico popolo non dico
governi –, un intero popolo che non
si preoccupa della gente, che questi
giovani lavorino, questo popolo non
ha futuro.

I giovani entrano a far parte della
cultura dello scarto. E tutti sappiamo
che oggi, in questo impero del dio
denaro, si scartano le cose e si
scartano le persone. Si scartano i
bambini perché non li si vuole o
perché li si uccide prima che
nascano. Si scartano gli anziani – sto
parlando del mondo, in generale –, si
scartano gli anziani perché non
producono più. In alcuni Paesi, c’è la
legge sull’eutanasia, ma in tanti altri
c’è un’eutanasia nascosta, occulta. Si
scartano i giovani perché non si dà
loro lavoro. Allora, che cosa resta a
un giovane senza lavoro? Se un
Paese non inventa, se un popolo non



inventa possibilità di lavoro per i
suoi giovani, a quel giovane restano
solo o le dipendenze o il suicidio, o
andare in giro a cercare eserciti di
distruzione per creare guerre.
Questa cultura dello scarto sta
facendo del male a tutti noi, ci toglie
la speranza. Ed è quello che hai
chiesto per i giovani: vogliamo
speranza. Speranza che è sofferta, è
laboriosa, è feconda. Ci dà lavoro e ci
salva dalla cultura dello scarto. E
questa speranza convoca, convoca
tutti, perché un popolo che sa
autoconvocarsi per guardare al
futuro e costruire l’amicizia sociale –
come ho già detto, anche se si pensa
in modi diversi –, questo popolo ha
speranza.

E se io incontro un giovane senza
speranza – l’ho già detto una volta –
quel giovane è un “pensionato”. Ci
sono giovani che sembrano andare in
pensione a 22 anni. Sono giovani con
una tristezza esistenziale. Sono



giovani che hanno puntato la loro
vita sul disfattismo di base. Sono
giovani che si lamentano. Sono
giovani che fuggono dalla vita. Il
cammino della speranza non è facile
e non si può percorrere da soli. C’è
un proverbio africano che dice: “Se
vuoi andare in fretta, vai solo, ma se
vuoi arrivare lontano, vai
accompagnato”. E io voglio che voi,
giovani cubani, anche se la pensate
in modo diverso, anche se avete
punti di vista diversi, andiate in
compagnia, insieme, cercando la
speranza, cercando il futuro e la
nobiltà della patria.

Abbiamo iniziato con la parola
“sognare”, e voglio concludere con
un’altra espressione che mi hai detto
e che io uso spesso: la cultura
dell’incontro. Per favore, non
dividiamoci tra noi. Andiamo
insieme, uniti, anche se la pensiamo
diversamente, anche se sentiamo
diversamente. Ma c’è qualcosa che è



superiore a noi, è la grandezza del
nostro popolo, è la grandezza della
nostra patria, ed è a questa bellezza,
a questa dolce speranza della patria,
che dobbiamo arrivare. Grazie.

Bene, vi saluto augurandovi ogni
bene, augurandovi… tutto quello che
vi ho detto. Ve lo auguro. Pregherò
per voi. E vi chiedo di pregare per
me. E se qualcuno di voi non è
credente – e non può pregare perché
non è credente – che almeno mi
auguri cose buone. Che Dio vi
benedica, vi faccia procedere lungo
questo cammino di speranza verso la
cultura dell’incontro, evitando quelle
conventicole di cui ha parlato il
nostro compagno. E che Dio vi
benedica tutti.

Discorso preparato e non letto

Cari amici,

Provo una grande gioia nel poter
stare con voi proprio qui in questo



Centro Culturale, così significativo
per la storia di Cuba. Rendo grazie a
Dio per avermi concesso
l’opportunità di avere quest’incontro
con tanti giovani che, col proprio
lavoro, studio e preparazione, stanno
sognando e anche già realizzando il
domani di Cuba.

Ringrazio Leonardo per le sue parole
di saluto, e specialmente perché, pur
potendo parlare di molte altre cose,
certamente importanti e concrete,
come le difficoltà, le paure, i dubbi –
tanto reali e umani -, ci ha parlato di
speranza, di quei sogni e aspirazioni
che sono fortemente impressi nel
cuore dei giovani cubani, al di là
delle loro differenze di formazione,
di cultura, di fede e di idee. Grazie,
Leonardo, perché io stesso, quando
guardo voi, la prima cosa che mi
viene nella mente e nel cuore è la
parola speranza. Non posso
concepire un giovane che non si
muova, che rimanga bloccato, che



non abbia sogni né ideali, che non
aspiri a qualcosa di più.

Ma qual è la speranza di un giovane
cubano in quest’epoca della storia?
Né più né meno che quella di
qualsiasi altro giovane di qualsiasi
parte del mondo. Perché la speranza
ci parla di una realtà che è radicata
nel profondo dell’essere umano,
indipendentemente dalle circostanze
concrete e dai condizionamenti
storici in cui vive. Ci parla di una
sete, di un’aspirazione, di un anelito
di pienezza, di vita realizzata, di un
misurarsi con ciò che è grande, con
ciò che riempie il cuore ed eleva lo
spirito verso cose grandi, come la
verità, la bontà e la bellezza, la
giustizia e l’amore. Senza dubbio,
questo comporta un rischio. Chiede
di essere disposti a non lasciarsi
sedurre da ciò che è passeggero e
caduco, da false promesse di felicità
vuota, di piacere immediato ed
egoista, di una vita mediocre,



centrata su se stessi, e che lascia nel
cuore solo tanta tristezza e
amarezza. No, la speranza è audace,
sa guardare oltre la comodità
personale, le piccole sicurezze e
compensazioni che restringono
l’orizzonte, per aprirsi a grandi ideali
che rendono la vita più bella e
dignitosa. Io chiederei a ciascuno di
voi: Cos’è che muove la tua vita? Cosa
c’è nel tuo cuore, in cui abitano le tue
aspirazioni? Sei disposto a rischiare
sempre per qualcosa di più grande?

Qualcuno di voi potrebbe dirmi: “Sì,
Padre, l’attrazione per questi ideali è
grande. Sento il loro richiamo, la loro
bellezza, lo splendore della loro luce
nella mia anima. Ma, nello stesso
tempo, la realtà della mia debolezza
e delle mie poche forze è molto
pesante perché io riesca a decidermi
a percorrere il cammino della
speranza. La meta è molto alta e le
mie forze sono poche. Meglio
accontentarsi di poco, di cose forse



meno grandi però più realiste, più
alla portata delle mie possibilità”.
Comprendo questa reazione, è
normale sentire il peso di quanto è
arduo e difficile, tuttavia, attenti a
non cadere nella tentazione della
delusione, che paralizza l’intelligenza
e la volontà, e a non lasciarci
prendere dalla rassegnazione, che è
un pessimismo radicale di fronte ad
ogni possibilità di raggiungere i
nostri sogni. Questi atteggiamenti
alla fine sfociano o in una fuga dalla
realtà verso paradisi artificiali o in
un trincerarsi nell’egoismo
personale, in una specie di cinismo,
che non vuole ascoltare il grido di
giustizia, di verità e di umanità che si
leva intorno a noi e dentro di noi.

Ma che fare? Come trovare vie di
speranza nella situazione in cui
viviamo? Come fare perché questi
sogni di pienezza, di vita autentica, di
giustizia e verità, siano una realtà
nella nostra vita personale, nel



nostro paese e nel mondo? Penso che
ci sono tre idee che possono essere
utili per tenere viva la speranza.

La speranza, un cammino fatto di
memoria e discernimento. La
speranza è la virtù di colui che è in
cammino e si dirige da qualche
parte. Non è dunque un semplice
camminare per il gusto di
camminare, bensì ha un fine, una
meta, che è quella che dà senso e
illumina la strada. Nello stesso
tempo, la speranza si nutre della
memoria, comprende con il suo
sguardo non solo il futuro ma anche
il passato e il presente. Per
camminare nella vita, oltre a sapere
dove vogliamo andare, è importante
sapere anche chi siamo e da dove
veniamo. Una persona o un popolo
che non ha memoria e cancella il suo
passato, corre il rischio di perdere la
sua identità e rovinare il suo futuro.
È necessaria pertanto la memoria di
ciò che siamo, di ciò che costituisce il



nostro patrimonio spirituale e
morale. Credo che questa sia
l’esperienza e l’insegnamento di quel
grande cubano che è stato Padre
Félix Varela. Ed è necessario anche il
discernimento, perché è essenziale
aprirsi alla realtà e saperla leggere
senza timori e pregiudizi. Non
servono le letture parziali o
ideologiche, che deformano la realtà
affinché entri nei nostri piccoli
schemi prestabiliti, provocando
sempre delusione e disperazione.
Discernimento e memoria, perché il
discernimento non è cieco, ma si
realizza sulla base di solidi criteri
etici, morali, che aiutano a
discernere ciò che è buono e giusto.

La speranza, un cammino
accompagnato. Dice un proverbio
africano: «Se vuoi andare in fretta,
vai da solo; se vuoi andare lontano,
vai in compagnia». L’isolamento o la
chiusura in sé stessi non generano
mai speranza, invece la vicinanza e



l’incontro con l’altro sì. Da soli non
arriviamo da nessuna parte. E con la
esclusione non si costruisce un
futuro per nessuno, neanche per sé
stessi. Un cammino di speranza esige
una cultura dell’incontro, del dialogo,
che superi i contrasti e il confronto
sterile. Perciò è fondamentale
considerare le differenze nel modo di
pensare non come un rischio, ma
come una ricchezza e un fattore di
crescita. Il mondo ha bisogno di
questa cultura dell’incontro, ha
bisogno di giovani che vogliano
conoscersi, che vogliano amarsi, che
vogliano camminare uniti e costruire
un paese come lo sognava José Martí:
«Con tutti e per il bene di tutti».

La speranza, un cammino solidale.
La cultura dell’incontro deve
condurre naturalmente a una cultura
della solidarietà. Apprezzo molto
quanto ha detto Leonardo all’inizio
quando ha parlato della solidarietà
come forza che aiuta a superare ogni



ostacolo. Effettivamente, se non c’è
solidarietà non c’è futuro per nessun
Paese. In cima a qualsiasi altra
considerazione o interesse, ci
dev’essere la preoccupazione
concreta e reale per l’essere umano,
che può essere mio amico, mio
compagno, o anche qualcuno che la
pensa in modo diversa, che ha le sue
idee, ma che è un essere umano e un
cubano tanto quanto me. Non basta
la semplice tolleranza, occorre
andare oltre e passare da un
atteggiamento diffidente e difensivo
a uno di accoglienza, di
collaborazione, di servizio concreto e
di aiuto effettivo. Non abbiate paura
della solidarietà, del servizio, del
dare la mano all’altro in modo che
nessuno sia lasciato fuori dalla
strada.

Questa strada della vita è illuminata
da una speranza più alta: quella che
ci viene dalla fede in Cristo. Egli si è
fatto nostro compagno di viaggio, e



non solo ci incoraggia ma ci
accompagna, sta al nostro fianco e ci
tende la sua mano di amico. Egli, il
Figlio di Dio, ha voluto farsi uno
come noi, per percorrere anche la
nostra strada. La fede nella sua
presenza, il suo amore e la sua
amicizia, accendono e illuminano
tutte le nostre speranze e illusioni.
Con Lui, impariamo a discernere la
realtà, a vivere l’incontro, a servire
gli altri e a camminare nella
solidarietà.

Cari giovani cubani, se Dio stesso è
entrato nella nostra storia e si è fatto
uomo in Gesù, si è caricato sulle
spalle la nostra debolezza e il nostro
peccato, non abbiate paura della
speranza, non abbiate paura del
futuro, perché Dio scommette su di
voi, crede in voi, spera in voi.

Cari amici, grazie per questo
incontro. La speranza in Cristo
vostro amico vi guidi sempre nella



vostra vita. E, per favore, non
dimenticatevi di pregare per me. Il
Signore vi benedica!

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/il-papa-a-cuba/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/il-papa-a-cuba/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-papa-a-cuba/

	Il Papa a Cuba

