opusdei.org

Il mistero della
beatitudine del
dolore

Come e possibile che gli afflitti
siano beati? Qual é il senso
cristiano del dolore? Una
riflessione sulla sofferenza
attraverso lo studio di alcuni
autori di spiritualita cristiana
fatta da una madre di famiglia a
partire dalla sua esperienza
come catechista.

26/03/2020



“Beati gli afflitti, perché saranno
consolati” (Mt 5,4, traduzione CEI
1974). Ho sempre pensato che questa
beatitudine in realta racchiudesse
tutte le altre. E il paradosso per
eccellenza, che considera I’afflitto
come beato.

Prima di entrare nel periodo surreale
del coronavirus, insieme ai bambini
della classe in cui faccio la catechista
stavamo iniziando ad affrontare il
discorso della Montagna. Ricordero
sempre I’esclamazione di una
vivacissima bimba, che mi guardava
negli occhi con un pochino di
amarezza, e candidamente mi
diceva: “uno che soffre e beato? Dai,
non si puo dire, non si puo...”

Si, piccola, viene da pensare che solo
Dio possa dire una cosa del genere.
Viene da pensare che nessun altro
possa. E in effetti, quando succede,
quando sentiamo qualcuno che osa
parlare del dolore in modo diverso,



come luogo di beatitudine, di felicita,
la nostra reazione immediata e
spesso riassumibile in un sconcertato
disincanto.

L’autore del libro “La via della
felicita” lo dice chiaramente: “Siamo
franchi: fra tutte le beatitudini non
ve ne e una che contraddica a tal
punto il senso comune; nessuno
crede che la felicita appartenga a
coloro che piangono e sono nel
dolore. Noi tutti associamo
spontaneamente la gioia, il riso e i
piaceri della vita all’idea di felicita;
(...) sospettiamo di depravazione
coloro che si compiacciono al
pensiero della sofferenza e della
morte (...). Che ci fa dunque questa
beatitudine del dolore e delle
lacrime?”m

Peraltro non esiste nessuno che
possa negare che la vita sia una
misteriosa commistione di gioia e



dolore. A volte camminano a
braccetto, altre volte si alternano.

Il dolore € una costante, a volte si
assopisce, a volte ritorna. Si puo
distinguere tra sofferenza fisica e
morale.

A me piace mettere insieme
entrambe le sofferenze, e azzardare
una categoria diversa, che é quella
del dolore visibile e non visibile.

Solo uno sguardo superficiale ci puo
portare a pensare esclusivamente al
dolore visibile. A volte é il piu
plateale, il piu eclatante: il dolore
fisico determinato da una malattia,
ma anche da un lutto o da
un’ingiustizia.

Esiste anche il dolore nascosto,
interiore. Il dolore invisibile, che ha
una caratteristica essenziale, che lo
contraddistingue, che lo rende unico.
E la non comprensione da parte del
prossimo. Il dolore invisibile e di per



Sé stesso non capito, il piu delle volte.
E un dolore che fa molto male, anche
se non sempre la sua causa e
riconducibile al comportamento
altrui.

Quando le persone piu care e piu
vicine non comprendono il dolore
che proviamo, la conseguenza ¢ la
solitudine. San Josemaria da per
certo che solo Dio possa capire un
certo tipo di intenso dolore che porta
un uomo a piangere.

“Piangi? Non vergognartene. Piangi:
si, anche gli uomini piangono, come
te, nella solitudine davanti a Dio: di
notte, dice il Re David, irrorero di
lacrime il mio letto (...)"r.

Visibile o meno, nascosto o in vista, il
dolore é universale: tutti ne fanno
esperienza. E qui sta il nocciolo che
conferisce a questa Beatitudine
I’aspetto piu potente: raggiunge in
modo travolgente ’anima dei piu
lontani e dei piu vicini.



Pinckaers dice: “Saper parlare agli
uomini, cosl duri d’orecchio, quando
non vogliono ascoltare - come Gesu
stesso ha avuto modo di constatare -
e cosa che solamente la sofferenza
poteva realizzare. Nessun uomo puo
restare indifferente verso di essa.

..)".

Solo Dio puo parlare cosi: un Dio
incarnato che si e fatto uomo, e che
ha mostrato di voler comprendere e
vivere la natura umana fino in
fondo, tranne che nel peccato.

Tutto cambia, quando si conferisce
un senso. Ma non puo esserci un
senso a buon mercato, non esiste una
ricetta magica che elimini il dolore
stesso. Esiste Cristo, che lo capisce e
lo conosce in tutte le sue
sfaccettature.

Esiste Cristo, che vive il dolore di
ogni uomo, con ogni uomo. Lo fa
perché capisce, essendo arrivato a
patire fino all’estremo di sofferenza



fisica e interiore. Sa cosa sia il
baratro della disperazione, perché ci
si e affacciato; sa cosa significhi
sentirsi soli e abbandonati. Ha subito
persecuzione, dolore fisico allo
stremo, ha subito il dolore “non
capito”. Sa cosa sia la solitudine.

La solitudine di Gesu nel Getsemani,
che solo la presenza di uno spirito ha
potuto confortare: un angelo
mandato dal Padre (cfr. Lc 22,43).
Nessun discepolo ha retto quel tipo
di dolore.

La solitudine di Gesu in Croce, poi,
che lo porta a urlare... “perché mi hai
abbandonato? ” riprendendo il
Salmo, stupisce profondamente.
Dove e Dio? Dio cerca Dio?

Joseph Ratzinger in Introduzione al
Cristianesimo afferma che “nel grido
di Gesu sulla Croce abbiamo colto il
nucleo centrale di cio che significa la
discesa di Gesu agli inferi (...), la sua
partecipazione al destino di morte



dell’'uomo. In questa ultima
preghiera di Gesu, come del resto
anche nella scena dell’orto degli
ulivi, il nucleo profondo della sua
passione non sembra essere qualche
dolore fisico, bensi la radicale
solitudine, il completo abbandono.
Ora qui viene alla luce, in definitiva,
semplicemente ’abissale solitudine
dell’'uvomo: dell’'uomo che nel suo
intimo e solo. Questa solitudine (...)
denota al contempo la piu stridente
contraddizione con la natura
dell’'uomo, che non puo vivere da
solo, ma ha bisogno di essere con gli
altri. La solitudine e la regione
dell’angoscia (...).”

Ma la solitudine puo0 essere
attraversata dall’Amore, dalla
presenza di qualcuno che ci ama. La
solitudine che non puo essere
penetrata da niente, neanche
dall’amore, € 'inferno.



Qui troviamo il senso della
beatitudine, del fatto dell’amore
compreso. C’é Qualcuno che per
amore ci tende la mano, e non ci
lascia soli. Cristo quindi “ha varcato
la soglia della nostra ultima
solitudine, calandosi con la sua
passione nell’abisso del nostro
estremo abbandono. La, dove
nessuna voce € in grado di
raggiungerci, egli € presente”.

Perché ha capito. Perché sa. Lui sa.
Capisce e comprende, e piange.

Riprendendo allora il punto di
Cammino 216, si capisce allora cosa
voglia dire dare un senso
soprannaturale al dolore, purificare
il nostro passato, e riempire di una
Presenza il nostro doloroso presente.

Dice Nouwen in “Muta il mio dolore
in danza”: “Il dolore patito da soli e
assai diverso da quello sopportato
avendo al fianco qualcun altro.
Anche se il dolore e sempre dolore,



sappiamo tutti quanto grande sia la
differenza se un altro ci sta accanto,
se un altro lo condivide con noi. (...)
Non c’e sofferenza umana che non
sia in qualche modo condivisa da
Dio. Questo e il grande e
meraviglioso mistero del Dio fattosi
carne per vivere in mezzo a noi. Dio
partecipa, cioe letteralmente prende
parte alla nostra afflizione, alla
nostra tribolazione, al nostro lutto, e
clinvita a imparare a danzare”.i

I1 dolore e sempre dolore, ma il senso
della Beatitudine sta nel fatto che
succede di sorridere nel pianto.
Succede di appoggiare la testa sulla
spalla di Chi ci fa una carezza e
asciuga nel segreto della nostra
stanza le nostre lacrime. Gia qui, ora,
sulla Terra. E “la tenerezza € I'unica
strada che permette al dolore di
trasformarsi in amore”s).

Poi, in Cielo, come leggiamo nel libro
dell’Apocalisse (21, 4-6): “Egli



asciughera tutte le lacrime dai loro
occhi e non ci sara piu morte, né
lutto, né lamento, né dolore, perché
tutte le cose di prima sono
scomparse”.

Don Tonino Bello diceva: “Un giorno,
quando avrete finito di percorrere la
mulattiera del Calvario e avrete
sperimentato come Cristo ’agonia
del patibolo, si squarceranno da cima
a fondo i veli che avvolgono il tempio
della storia, e finalmente saprete che
la vostra vita non e stata inutile. Che
il vostro dolore ha alimentato
I’economia sommersa della grazia.
Che il vostro martirio non é stato
assurdo, ma ha ingrossato il fiume
della redenzione raggiungendo i piu
remoti angoli della terra”.

Come molti santi don Tonino (in via
di canonizzazione) arriva ad
attribuire un senso redentivo al
dolore, come anche santa Teresina di
Lisieux, che profondamente e



devotamente offriva ogni suo
patimento per la salvezza delle
anime, con lo stesso abbandono che
aveva San Josemaria, e non solo lui,
ma tutti i santi: Signore fai tu, pensaci
tu.

Maddalena Fabbri

[1] Pinckaers Servais, La via della
felicita. Alla riscoperta del Discorso
della Montagna, Edizioni Ares, pag.
87.

[2] San Josemaria Escrivd, Cammino,
punto 216.

[3]Joseph Ratzinger, Introduzione al
Cristianesimo, Queriniana, pag. 287 e
SS.

[4]Nouwen, Muta il mio dolore in
danza. Vivere con speranza i tempi



della prova, San Paolo Edizioni, pag
100.

[5] Andrea Mardegan, Giuseppe e
Maria. La nostra storia d’amore,
Paoline pag. 74

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/il-mistero-
della-beatitudine-del-dolore/
(20/12/2025)


https://opusdei.org/it-ch/article/il-mistero-della-beatitudine-del-dolore/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-mistero-della-beatitudine-del-dolore/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-mistero-della-beatitudine-del-dolore/

	Il mistero della beatitudine del dolore

