
opusdei.org

Il matrimonio e il
tempo che passa

La relazione tra due persone
cambia con il tempo. Bisogna
sapersi adattare all’evoluzione
e alle circostanze che
modificano il modo di amarsi.
La fede aiuta in questo
processo.

29/12/2015

È una realtà che la vita coniugale si
svolge in varie tappe – dall’
“innamoramento” fino all’amore di
benevolenza, passando per l’ “amore
maturo” –; tuttavia, il trascorrere del



tempo, la situazione personale di
ogni coniuge, le difficoltà o altri
aspetti normali della vita, non
alterano l’essenza del vincolo
matrimoniale che trae origine dal
mutuo consenso dei coniugi
manifestato legittimamente: “Dalla
valida celebrazione del matrimonio
sorge tra i coniugi un vincolo di sua
natura perpetuo ed esclusivo; inoltre,
nel matrimonio cristiano i coniugi,
per i compiti e la dignità del loro
stato, vengono corroborati e come
consacrati da uno speciale
sacramento” i.

Nel matrimonio il consenso iniziale
degli sposi, pertanto, è essenziale; lo
costituisce a tal punto che, se non ci
fosse, non ci sarebbe matrimonio. È
in quel “sì, lo voglio”, espresso l’un
l’altro e liberamente, che gli sposi si
trasformano in una realtà nuova, in
una unità nella differenza di
persone; i due, per così dire,
accettano un’alleanza stabile – il



matrimonio – che è per tutta la vita e
che sarà il luogo in cui ognuno dei
due cercherà nel bene e nella felicità
dell’altro la propria pienezza:
soltanto nel matrimonio arrivano a
essere realmente una sola carne, una
sola anima.

Da quest’unione unica, esclusiva,
perpetua, nasce l’ aiuto reciproco
che si concretizza nel giorno dopo
giorno dei coniugi attraverso mille
dettagli di aiuto, di impegno, di
interesse... Dettagli che vanno dalle
cose più intime e spirituali fino a
quelle più materiali: un “ti amo”, un
sorriso, un piccolo dono in certe
occasioni, un “superare i piccoli
attriti che l’egoismo tende a
ingigantire; a svolgere con un amore
sempre nuovo i piccoli servizi di cui
è intessuta la convivenza quotidiana”
ii. In altre parole, consiste in un
impegno della persona a realizzare la
donazione totale e gratuita alla quale
gli sposi sono chiamati.



L’aiuto reciproco, caratteristico
dell’amore degli innamorati, sempre
alla ricerca di qualcosa di più perché
vuole di più, si indirizza anche a
contemplare ciò che ancora è in
potenza . A tal riguardo Viktor Frankl
scrive: “L’amore è l’unica strada per
raggiungere le zone più profonde
della personalità di un uomo.
Nessuno può conoscere l’essenza di
un altro essere umano se non lo ama.
Grazie all’atto spirituale dell’amore si
è capaci di contemplare i tratti e i
caratteri essenziali della persona
amata; e a contemplare anche ciò che
è ancora in potenza, ciò che non si è
ancora svelato e mostrato. Ma c’è
dell’altro: mediante l’amore, la
persona che ama rende possibile
all’amato l’attuazione delle sue
potenzialità non ancora palesi. Colui
che ama vede oltre e sprona l’altro a
mettere in moto le sue capacità
personali che stavano nascoste” iii.



Queste attenzioni, che alimentano la
vita coniugale e che non si debbono
trascurare con il trascorrere degli
anni, che accrescono e danno
consistenza all’amore, sono il riflesso
tangibile – e inevitabile in quanto
persone bisognose delle
manifestazioni proprie dell’amore
umano – della quantità e della
qualità dell’amore: di quell’amore
che può svelare le potenzialità
nascoste. Non dimentichiamo che
l’amore è un “anticipo”, è audace,
intrepido e coraggioso fino alla
temerarietà pur di ottenere ciò che
desidera: rendere migliore la
persona che ama.

Queste manifestazioni d’amore
devono essere accompagnate
dall’ottimismo – altro nome della
speranza cristiana –, inteso come la
“capacità di trasformare gli errori in 
occasioni di apprendimento e di
crescita”iv. La crescita, infatti, è il fine



dell’apprendimento, e questo in tutti
gli aspetti della vita di una persona.

Un ottimismo che dev’essere
accompagnato dalle buone maniere,
dalla gratitudine, che è un modo di
riconoscere nell’altro il bene che la
sua presenza e l’amore ci danno;
dalla capacità di perdonare e di
chiedere perdono; dal saperci fragili
e dipendenti dall’altro, e dunque
bisognosi del favore e dell’assistenza
dell’altro. Sono pegni della fedeltà
coniugale e difesa dalle inevitabili
vicissitudini della vita.

Papa Francesco, in una delle sue
catechesi sul matrimonio e la
famiglia, proponeva in tre parole un
rifugio, non esente dalla lotta contro
il proprio egoismo, un cammino per
sostenere il matrimonio: “Queste
parole sono: permesso, grazie, scusa.
Infatti queste parole aprono la strada
per vivere bene nella famiglia, per
vivere in pace. Sono parole semplici,



ma non così semplici da mettere in
pratica! Racchiudono una grande
forza: la forza di custodire la casa,
anche attraverso mille difficoltà e
prove; invece la loro mancanza, a
poco a poco apre delle crepe che
possono farla persino crollare” v.

Poi il Papa prosegue: “La prima
parola è permesso? Quando ci
preoccupiamo di chiedere
gentilmente anche quello che magari
pensiamo di poter pretendere, noi
poniamo un vero presidio per lo
spirito della convivenza
matrimoniale e familiare. Entrare
nella vita dell’altro, anche quando fa
parte della nostra vita, chiede la
delicatezza di un atteggiamento non
invasivo, che rinnova la fiducia e il
rispetto. La confidenza, insomma,
non autorizza a dare tutto per
scontato. E l’amore, quanto più è
intimo e profondo, tanto più esige il
rispetto della libertà e la capacità di



attendere che l’altro apra la porta del
suo cuore” vi.

Riguardo alla seconda parola – grazie
–, il Papa dice: “Certe volte viene da
pensare che stiamo diventando una
civiltà delle cattive maniere e delle
cattive parole, come se fossero un
segno di emancipazione. Le sentiamo
dire tante volte anche
pubblicamente. La gentilezza e la
capacità di ringraziare vengono viste
come un segno di debolezza, a volte
suscitano addirittura diffidenza.

Questa tendenza va contrastata nel
grembo stesso della famiglia.
Dobbiamo diventare intransigenti
sull’educazione alla gratitudine, alla
riconoscenza: la dignità della
persona e la giustizia sociale passano
entrambe da qui. Se la vita familiare
trascura questo stile, anche la vita
sociale lo perderà” vii.

Infine, in riferimento alla parola 
scusa, dice: “Parola difficile, certo,



eppure così necessaria. Quando
manca, piccole crepe si allargano –
anche senza volerlo – fino a
diventare fossati profondi [...]. Se
non siamo capaci di scusarci, vuol
dire che neppure siamo capaci di
perdonare. Nella casa dove non ci si
chiede scusa incomincia a mancare
l’aria, le acque diventano stagnanti.
Tante ferite degli affetti, tante
lacerazioni nelle famiglie
incominciano con la perdita di
questa parola preziosa: scusamiviii.

E il Papa conclude dicendo: “La
famiglia vive di questa finezza
dell’amarsi”.

Nella quotidianità della convivenza
coniugale e familiare può accadere
facilmente, per mille motivi, che le
forme vadano perdute: stanchezza,
fretta, difficoltà, un lavoro
professionale molto esigente nella
dedizione e nei risultati, le
preoccupazioni per i figli, ecc.;



eppure, non possiamo dimenticare
che l’altro o l’altra alla quale ci
rivolgiamo, è la persona che un
giorno liberamente abbiamo scelto
per percorrere insieme il cammino
della vita e alla quale ci siamo dati
per amore.

Ricordare il passato, aspettare il
futuro

Durante l’esistenza in comune, si
attraversano alti e bassi, inevitabili
anche se superabili. È importante,
allora, ricordare il passato , il
momento di quel primo incontro
unico e della scelta della persona con
la quale oggi condivido i miei giorni,
che all’inizio mi sembrava
eccezionale e irripetibile. Si tratta di
un esercizio irrinunciabile della
memoria affettiva, che rende attuale
l’affetto: perché conviene, perché fa
bene all’amore inteso come atto
dell’intelletto, della volontà e del
sentimento; e allora ri-cordiamo



(ritorniamo a porre, con somma
cura, nel cuore) tutti gli aspetti
distintivi – anche i difetti e i limiti –
che ci indussero a impegnarci, ad
amare “per sempre”.

Osserviamo anche il presente e
occupiamocene con la disposizione
di essere noi stessi e di fare in modo
che l’altro diventi sempre migliore,
con un rinnovato slancio nel
consolidare l’amore, così da
fortificare l’unione.

E il futuro, che ci sfida con le sue
incertezze, nel contempo ci
incoraggia con la speranza che tutto,
nel nostro procedere terreno, ha
come fine la felicità piena nel Cielo,
con la certezza che – come diceva san
Josemaría – la via per arrivare in
cielo si chiama... con il nome della
moglie o, per lei, con quello del
marito.

Riferendosi a questa frase del
fondatore dell’Opus Dei, Marta



Brancatisano scrive: “Una frase
semplice come questa, rivolta a
giovani, sposi e genitori, ha —
malgrado il tono apparentemente
romantico — una profondità e un
senso di novità che spingono a una
riflessione non facile ad esaurirsi.
Con questa affermazione Josemaría
Escrivá supera l'idea che i doveri
coniugali siano marginali rispetto ai
doveri verso Dio. Inizia, con queste
parole, la sovrapposizione
sistematica del rapporto con Dio e
con il coniuge, nel senso che non si
può più ipotizzare una piena vita
cristiana a latere di quella coniugale
[...].

“Da questa impostazione deriva una
nuova luce sul matrimonio,
sull'amore umano e sulla
trasmissione della vita. Una luce che
non evidenzia nuove norme ma
piuttosto uno spirito nuovo nel
vivere e comprendere il valore
creazionale della vita matrimoniale.



Una luce che risveglia la
responsabilità personale degli sposi,
chiamati ad essere non una folla
anonima ma gli attori di una trama
fondante e insostituibile nel piano
della Provvidenza: essere prima
cellula d'amore e di vita che esprime
il volto del creatore” ix.

È questa la trascendenza dell’amore
umano pienamente vissuto, senza
riservarci nulla, perché sappiamo
che “al tramonto della nostra vita
saremo giudicati sull’amore”, come
diceva san Giovanni della Croce.

La vita coniugale è chiamata ad
acquistare sfumature insospettate
che inducono a dare la priorità al
matrimonio al di là di qualunque
altra circostanza o realtà, in quanto
vocazione specifica – umana e
soprannaturale – per ogni persona
chiamata a questo stato. Per scoprire
tali sfumature è indispensabile non
soltanto l’amore ma anche il buon



umore: davanti agli errori che ci
permettono di allontanarci da una
presunta e al tempo stesso
irraggiungibile perfezione; davanti
alle situazioni avverse o ai piccoli
errori; o quando le cose non riescono
come avevamo previsto..., saper
ridere di se stesso, accettare la critica
costruttiva con gratitudine e
simpatia, aiutano a non cadere
nell’orgoglio ferito, che fa tanto male
a qualsiasi tipo di relazione, sia essa
di amicizia, filiale o coniugale.

Buon umore anche come fonte di
godimento, per saper godere
nell’altro e con l’altro: “Quando si
riconosce che l’amore è il principale
ambito della donazione
intersoggettiva – del dono del meglio
di sé –, l’amore acquista
immediatamente la forza e la
bellezza di ciò che è sacro. Ed è un
amore ludico, fonte di godimento.
Soltanto nella donazione dell’amore
l’uomo è capace di pronunciare un tu



pieno di significato. Un tu che indica
il posto più sacro e intimo della
persona amata” x.

Un godimento che è possibile in tutti
i momenti e le circostanze della vita,
anche in quelli tanto dolorosi da
tenerci lontani dalla risata, dalla
contemplazione del bello, e persino
dall’apprezzamento della bontà come
una realtà onnipresente. Nel dolore
si manifesta la verità dell’amore.
Come piaceva dire a san Josemaría:
“Non dimenticare che il dolore è la
pietra di paragone dell’Amore” xi.

Tutte le manifestazioni di aiuto
reciproco, il valore delle piccole e
grandi attenzioni, la finezza
dell’amarsi, alla quale allude Papa
Francesco, l’ottimismo e il senso
dell’humour, tutto senza eccezione,
contribuisce a rendere evidente la
meraviglia e l’ammirazione davanti
all’altro. Sta lì la grandezza e la
bellezza dell’amore coniugale, che



trabocca direttamente a beneficio dei
figli.

Spesso si dice: “Se il matrimonio va
bene, i figli stanno bene”. Si può
sostenere che ciò che più desiderano
i figli è vedere l’amore – perché lo
sentono, lo palpano – che si
scambiano i loro genitori: sentirsi
sicuri, come parte di un progetto
familiare stabile, dove ognuno ha un
suo posto ed è amato
incondizionatamente, per il fatto di
essere figlio. L’amore sta alla base di
ogni processo educativo, sia
familiare che scolastico. Per questo, è
comprensibile che il primo atto
educativo per ogni figlio sia l’amore
tra i propri genitori.

“Nessuno dà ciò che non ha”, vale a
dire, se non ho amore non posso dare
amore, ma non posso neppure
pretenderlo, e una educazione senza
amore spersonalizza perché non
raggiunge il nucleo centrale,



costitutivo della persona. L’amore tra
i genitori è originale – è precedente, è
sorgente, è sempre in primo piano –
e originante del figlio – pro-creatore
o, mi permetto di dirlo: co-creatore –;
per questo, l’amore dei genitori, è
originante anche per il figlio, perché
mette in lui – da dentro,
costitutivamente – la capacità di
amare che è fondante della sua 
originalità, di quella nuova
personalità che è venuta all’esistenza
e si proclamerà, creativamente, nella
sua biografia.

Siamo stati creati per donar-ci e, in
una maniera specialissima, i genitori
sono chiamati a mostrare ai figli
l’amore. Un amore che si esprime, fra
gli altri aspetti, nell’apertura alla
vita, che rende possibile generare ed
educare i figli, che è esattamente il
fine del matrimonio; nello zelo
perché crescano sani e sicuri; nel
guidarli e accompagnarli nella
ricerca della felicità, rispettando la



loro libertà che è una delle più
grandi dimostrazioni dell’affetto.

Se viene meno l’amore tra i coniugi,
si spezza l’ordine naturale della
donazione reciproca, che ha come 
beneficiari non soltanto i coniugi ma
anche i figli. Ogni persona merita di
sentirsi amata con quell’amore che
soltanto i due genitori – l’uomo e la
donna – sono capaci di dare e
trasmettere.

Domani i figli saranno chiamati da
Dio a formare una famiglia, o al
celibato apostolico o alla vita
religiosa; e riprodurranno, nella
maggior parte dei casi, quello che
avranno visto nei loro genitori. Oggi
educhiamo non tanto i medici, gli
ingegneri o gli avvocati di domani,
ma gli uomini e le donne che un
giorno accoglieranno la vocazione
con la quale Dio li cerca: e saranno
capaci di rispetto, di amore, di
generosità e di donazione nella



misura in cui lo avranno visto nei
loro genitori e condiviso nelle loro
famiglie.

Guardare il passato con animo grato,
il presente con determinazione e il
futuro con speranza aiuta a vivere la
donazione con pienezza, ad accettare
con gioia il tempo che trascorre nella
vita coniugale, perché è segno che
l’amore è cresciuto in modo
armonico: ha reso possibile la
trasformazione, la maturazione e la
donazione dei coniugi; e questi
hanno cercato di trasmettere ai figli
che in realtà non hanno tanto
bisogno di regali quanto di affetto.

Carolina Oquendo

i  CIC, 1638.

ii  San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 23.

iii  V. Frankl, Alla ricerca di un
significato della vita , Mursia 2004.



iv  K. Majeres, “Mindfulnessas
Practice for Purity” (https://
purityispossible.com/index.php/
mindfulness-as-practice-for-purity).

v  Papa Francesco, Udienza, 13-
V-2015.

vi  Ibid.

vii  Ibid.

viii  Ibid.

ix  M. Brancatisano, Il paradiso degli
innamorati (https://
www.it.josemariaescriva.info/
articolo/il-paradiso-degli-
innamorati).

xI. Pirfano Laguna, Ebrietas: El poder
de la belleza , Ed. Encuentro, Madrid
2012.

xiSan Josemaría, Cammino, n. 439.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/il-matrimonio-
e-il-tempo-che-passa/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/il-matrimonio-e-il-tempo-che-passa/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-matrimonio-e-il-tempo-che-passa/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-matrimonio-e-il-tempo-che-passa/

	Il matrimonio e il tempo che passa

