
opusdei.org

Il cuore cristiano,
motore della
crescita sociale

Il cuore cristiano e la crescita
sociale. Riflessioni a partire
degli insegnamenti di san
Josemaría. Conferenza
pronunciata da Mons. Javier
Echevarría, Prelato dell'Opus
Dei, in occasione del Convegno
internazionale per il 10º
anniversario di Harambee.

07/10/2012



Il cuore cristiano e la crescita
sociale. Riflessioni a partire degli
insegnamenti di san Josemaría

Conferenza pronunciata da Mons.
Javier Echevarría, Prelato dell'Opus
Dei, in occasione del Convegno
internazionale per il 10º
anniversario di Harambee.

Conferenza in formato PDF

Cari amici di Harambee-Africa,

Il decimo anniversario della vostra
associazione riporta alla memoria il
ricordo – sempre attuale – della
canonizzazione di san Josemaría
Escrivá de Balaguer. Permettetemi
quindi che, a dieci anni da quel 6
ottobre 2002 – cominci con un
ringraziamento a Dio per questo
pastore esemplare, che, con la sua
eroica corrispondenza ai doni
spirituali e umani che aveva
ricevuto, ha reso possibile, tra le altre
cose, che migliaia e migliaia di

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/harambee-prolusione.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/harambee-prolusione.pdf


persone in tutto il mondo sentissero
il desiderio di aiutare uomini e
donne dei paesi economicamente più
in difficoltà.

Personalmente, desidero esprimere
la mia gratitudine al Signore per la
diffusione universale della devozione
e del ricorso al suo aiuto in questi
ultimi dieci anni, a partire da quella
cerimonia nella quale l’amatissimo
Giovanni Paolo II definì Josemaría
Escrivá “il santo della vita ordinaria”.

Un cuore grande

San Josemaría fu un sacerdote dal
cuore grande, come si avverte nei
suoi scritti, nella sua predicazione
orale, nelle opere di servizio alla
società che promosse nella sua vita
terrena, e che ha continuato ad
ispirare – attraverso il suo messaggio
– in tutti i continenti, e in modo
particolare in Africa, terra di
speranza che oggi è al centro della



nostra riflessione in questa giornata
di studio.

Penso che la sua grande capacità di
amare spieghi perché in tanti luoghi
del mondo siano sorte chiese,
cappelle, edifici, strade e piazze che
portano il suo nome; congressi e
studi sul suo messaggio di cercare
Dio nelle occupazioni ordinarie; libri
e prodotti audiovisivi; persone che si
avvicinano alla Chiesa grazie ad un
contatto con la figura e gli
insegnamenti di san Josemaría. Ogni
26 giugno, il giorno in cui la Chiesa
celebra la sua memoria liturgica,
abbiamo notizia di migliaia di
celebrazioni nei luoghi più svariati
del pianeta. Sante Messe nelle quali
donne e uomini di ogni razza e
condizione sociale chiedono a Dio,
attraverso la sua intercessione, che
“nell’esercizio del lavoro ordinario ci
uniamo a tuo Figlio Gesù Cristo e
partecipiamo con ardente amore
all’opera di Redenzione”(1).



Il primato dell’amore

Entriamo adesso nel vivo del tema di
questo incontro. San Josemaría
predicava che «un uomo o una
società che non reagiscano davanti
alle tribolazioni e alle ingiustizie, e
che non cerchino di alleviarle, non
sono un uomo o una società
all'altezza dell'amore del Cuore di
Cristo»(2).

Quando parliamo di “cuore umano”
non ci limitiamo ai sentimenti, e
tanto meno all’organo del corpo.
Molto spesso, dice san Josemaría,
«alludiamo a tutta la persona che
vuol bene, che ama e frequenta gli
altri. Nel modo umano di esprimerci,
il modo raccolto dalle Sacre Scritture
perché potessimo intendere le cose
divine, il cuore è considerato come il
compendio e la fonte, l'espressione e
la radice ultima dei pensieri, delle
parole e delle azioni. Un uomo, per



dirla nel nostro linguaggio, vale ciò
che vale il suo cuore»(3).

Come ha ricordato Benedetto XVI
all’inizio della sua prima enciclica:
«Dio è amore; chi sta nell'amore
dimora in Dio e Dio dimora in lui » (1
Gv 4, 16). Queste parole della Prima
Lettera di Giovanni esprimono con
singolare chiarezza il centro della
fede cristiana: l'immagine cristiana
di Dio e anche la conseguente
immagine dell'uomo e del suo
cammino»(4).

La carità, l’amore rettamente inteso,
non è soltanto il cuore della vita
cristiana, ma anche della vita umana 
tout court. In effetti, «per il fatto
stesso che Dio è amore e l'uomo è sua
immagine, comprendiamo l'identità
profonda della persona, la sua
vocazione all'amore. L'uomo è fatto
per amare; la sua vita è pienamente
realizzata solo se è vissuta
nell'amore»(5). Deriva da qui il fatto



che la creatura risulti
incomprensibile, anche per se stessa,
se non si incontra con l’amore, se
non lo sperimenta e non lo fa
proprio, se non partecipa con
passione a questa ricchezza(6). E
viceversa, l’essere umano si realizza
più profondamente e si sviluppa di
più come persona quando cresce
nell’amore e nella retta donazione di
se stesso, quando supera la logica del
ricevere per proiettarsi nella logica
della gratuità e del dono.

Parafrasando un insegnamento di
san Josemaría, possiamo dire che il
gran privilegio della creatura umana
è poter amare, trascendendo così
l’effimero e il transitorio(7); per
questo ciascuna, ciascuno, non deve
limitarsi a fare cose: il suo
comportamento si dimostra
pienamente coerente con la propria
natura quando nasce dall’amore,
quando manifesta l’amore e si ordina
all’amore(8). Inoltre, dobbiamo



ribadire con parole del Santo Padre
che «la vocazione all’amore è ciò che
fa dell’uomo l’autentica immagine di
Dio: egli diventa simile a Dio nella
misura in cui diventa qualcuno che
ama»(9). La carità, il servizio, la
donazione al prossimo, esprimono
pertanto la vocazione fondamentale
e innata della persona; questa si
sviluppa amando ed essendo amata.
Dobbiamo dunque fare in modo che
il principio costante e supremo del
nostro agire si muova in questo
senso, dato che l’esercizio delle virtù
è animato dalla carità, vincolo di
perfezione. Di fatto, ci dice san
Josemaría, «praticando la carità –
l'Amore – si attuano tutte le virtù
umane e soprannaturali del
cristiano, che formano un'unità e
non possono ridursi a una
enumerazione completa e definitiva.
La carità richiede la pratica della
giustizia, la solidarietà, la
responsabilità famigliare e sociale, la



povertà, la gioia, la castità,
l’amicizia...»(10).

Questa verità riguarda tutta
l'umanità, e in modo particolare i
discepoli di Gesù: ricordiamo che
quando un dottore della legge gli
chiese qual era il primo
comandamento, il Signore non si
limitò ad affermare che l’amore a Dio
è il più grande e il primo
comandamento, ma aggiunse la
necessità di amare il prossimo come
comandamento incluso nel primo
(Mt 22, 35-39). Ha così affermato che
non è possibile amare Dio se non si
ama il prossimo, perché un’autentica
carità verso Dio deve estendersi a ciò
che Lui ama, e quindi al mondo e alle
persone. Riprendendo un’idea di San
Massimo il Confessore, Benedetto XVI
insegna che «l’amore di Dio si
manifesta nella responsabilità per
l’altro»(11); e mostra che «nei Santi
diventa ovvio: chi va verso Dio non si



allontana dagli uomini ma si rende
invece ad essi veramente vicino»(12).

Allo stesso modo bisogna affermare
che non è possibile un vero amore al
prossimo se non si ama Dio: «Uniti a
Cristo nella sua consacrazione al
Padre, partecipiamo della sua
compassione per le moltitudini che
reclamano giustizia e solidarietà e,
come il buon samaritano della
parabola, ci impegniamo a offrire
risposte concrete e generose»(13).
L’amore è esigente, richiede
dedizione, e questa è possibile grazie
alla piena donazione d’amore di
Cristo a tutti gli uomini, che ci chiede
e ci spinge a trattarlo come ha fatto
Lui (Gv 13,34; 15,12): «Fu proprio
Gesù a rivelarci fino a quali estremi
debbono essere spinti l'amore e il
servizio. Soltanto se cerchiamo di
capire il mistero dell'amore di Dio, il
mistero dell'amore che arriva fino
alla morte, saremo capaci di darci
totalmente agli altri senza lasciarci



sopraffare dalle difficoltà o
dall'indifferenza»(14). Una cosa deve
essere chiara: sebbene nella pratica
l'autentica e gioiosa carità per il
prossimo sia più immediata e dia
prova dell’amore a Dio, non
dobbiamo dimenticare che l’energia
per un reale servizio al prossimo
proviene dalla virtù soprannaturale
della carità: la donazione e l’unione
autentica con gli altri sono possibili
«grazie alla più intima unione con
Dio, in virtù della quale si è
totalmente pervasi da Lui — una
condizione che permette a chi ha
bevuto alla fonte dell'amore di Dio di
diventare egli stesso una sorgente
“da cui sgorgano fiumi di acqua
viva” (Gv 7, 38)»(15).

Questa interazione tra l’amore a Dio
e l’amore al prossimo, predicata e
vissuta fin dall'inizio del
cristianesimo, è stata ribadita
nell'enciclica Deus caritas est: «Se il
contatto con Dio manca del tutto



nella mia vita, posso vedere nell'altro
sempre soltanto l'altro e non riesco a
riconoscere in lui l'immagine divina.
Se però nella mia vita tralascio
completamente l'attenzione per
l'altro, volendo essere solamente
“pio” e compiere i miei “doveri
religiosi“, allora s'inaridisce anche il
rapporto con Dio»(16).

Necessità di appassionarsi alla vita
sociale

Il fatto che il comportamento delle
creature sia pienamente umano
quando scaturisce dall'amore è una
realtà che «vale anche in ambito
sociale: occorre che i cristiani ne
siano testimoni profondamente
convinti e [lo] sappiano mostrare,
con la loro vita»(17). Per questo la
carità, il servizio, deve presiedere e
penetrare tutte le relazioni umane:
«È il principio non solo delle micro-
relazioni: rapporti amicali, familiari,
di piccolo gruppo, ma anche delle



macro-relazioni: rapporti sociali,
economici, politici»(18). Dobbiamo
essere convinti, e aiutare gli altri a
convincersi, che la società non si
costituisce principalmente attraverso
vincoli contrattuali e utilitaristici, ma
attraverso i vincoli più
profondamente umani che si
fondano sull'amore: un principio,
questo, che deve diventare il criterio
principale anche per lo sviluppo
della società, e che deve essere
considerato l’anima di tutto l’ordine
sociale(19). La carità, insegna il 
Compendio della dottrina sociale della
Chiesa, è una «forza capace di
suscitare nuove vie per affrontare i
problemi del mondo d'oggi e per
rinnovare profondamente
dall'interno strutture, organizzazioni
sociali, ordinamenti giuridici. In
questa prospettiva la carità diventa 
carità sociale e politica: la carità
sociale ci fa amare il bene comune e
fa cercare effettivamente il bene di
tutte le persone, considerate non solo



individualmente, ma anche nella
dimensione sociale che le
unisce»(20).

Da qui deriva l’esigenza, che
riguarda tutte le componenti della
società — in primo luogo i cristiani e
la stessa comunità ecclesiale —, di
sforzarsi di amare, veramente e nei
fatti, il prossimo, non solo nelle
relazioni interpersonali (ad esempio
quelle familiari), ma anche con un
amore che comprende giustamente
anche le persone più lontane. Se
vogliamo realizzare una società più
umana, più degna della persona,
occorre dare la giusta importanza
alla carità sociale, perché ispiri,
purifichi e dia lustro a tutti i rapporti
umani, politici, economici, ecc. In
definitiva, il criterio più importante
perché ci sia progresso per tutti e
crescita sociale è il precetto
dell’amore(21): la carità deve
impregnare tutte le strutture sociali.
Per questo, il Santo Padre ha



riassunto la funzione della dottrina
sociale della Chiesa affermando che
essa è «caritas in veritate in re sociali,
annuncio della verità dell’amore di
Cristo nella società»(22).

Alcune conseguenze

La realtà che abbiamo di fronte
implica diverse conseguenze
pratiche, per il cammino della Chiesa
e di ciascun fedele. Vediamone
alcune.

L'esigenza di annunciare il Dio-
Amore evidenzia che, anche nella
sfera sociale, l’impegno di carità non
può essere considerato come
qualcosa di buono, ma secondario.
Esso costituisce invece una parte
fondamentale della missione della
Chiesa e di ciascun cristiano. Per
questo, l’organizzazione ecclesiale
della carità è iniziata fin dai primi
passi della Chiesa e poi, in modi
diversi, è proseguita e proseguirà
lungo tutta la storia. Così ne parlava



san Josemaría: «Si comprendono
benissimo l'impazienza, l'ansia, i
desideri inquieti di [...cristiani
coerenti che] non si rassegnano di
fronte all'ingiustizia personale e
sociale che il cuore umano è capace
di creare. Sono tanti i secoli della
convivenza degli uomini, e tanto è
ancora l'odio, tante le distruzioni,
tanto il fanatismo accumulato in
occhi che non vogliono vedere e in
cuori che non vogliono amare.
Vediamo i beni della terra divisi tra
pochi e i beni della cultura chiusi in
cenacoli ristretti. Fuori, c'è fame di
pane e di dottrina; e le vite umane,
che sono sante perché vengono da
Dio, sono trattate come cose, come
numeri statistici. Comprendo e
condivido questa impazienza: essa
mi spinge a guardare a Cristo che
continua a invitarci a mettere in
pratica il comandamento nuovo
dell'amore»(23).



Promuovere la carità sociale, di
conseguenza, è per tutti un compito
necessario a livello individuale,
associativo e anche ecclesiale. Il
Concilio Vaticano II lo ha ribadito
con forza, auspicando «che tutti
prendano sommamente a cuore di
annoverare le solidarietà sociali tra i
principali doveri dell'uomo d'oggi, e
di rispettarle», e ricordando inoltre
che «il cristiano che trascura i suoi
impegni temporali, trascura i suoi
doveri verso il prossimo, anzi verso
Dio stesso, e mette in pericolo la
propria salvezza eterna»(24). In
questa logica, san Josemaría
insegnava che «i cristiani — pur
conservando sempre la più ampia
libertà di studiare e di mettere in
pratica soluzioni diverse, e godendo
pertanto di un logico pluralismo —
devono coincidere nel comune
desiderio di servire l'umanità.
Altrimenti il loro cristianesimo non
sarà la Parola e la Vita di Gesù; sarà
un travestimento, un inganno, di



fronte a Dio e di fronte agli
uomini»(25).

La carità – che è amore – deve
riversarsi su ogni creatura nella sua
interezza, corporale e spirituale: «Gli
uomini hanno bisogno del pane della
terra, che sostiene la loro vita, e
anche del pane del Cielo che illumina
e dà calore ai loro cuori»(26). Una
grave carenza richiede urgentemente
l’offerta di aiuti materiali in tanti
momenti specifici, però non si
devono mai dimenticare gli aiuti
spirituali: la carità deve rendere
visibile in ogni modo l’amore di Dio.
In questo senso, l’attività caritativa
cristiana deve mantenere una
propria peculiarità, che non può
assimilarsi né confondersi in una
filantropia puramente umana, buona
ma insufficiente a compiere la
missione lasciataci da Cristo. Inoltre,
dobbiamo ricordare che la forza di
tutto l'agire caritativo dipenderà
dalla forza della fede e dell’amore di



Dio in coloro che lo esercitano: come
afferma Benedetto XVI, «solo sulle
basi di un quotidiano impegno ad
accogliere e vivere pienamente
l’amore di Dio, si può promuovere la
dignità di ogni singolo essere umano
(…). Senza un fondamento
trascendente, senza un riferimento a
Dio Creatore, senza la considerazione
del nostro destino eterno, rischiamo
di cadere in preda ad ideologie
dannose»(27).

Allo stesso tempo, per non perdersi
in sogni sterili, occorre ribadire che
la carità sociale va istituzionalizzata:
«per tanti aspetti il prossimo da
amare si presenta “in società” (...): 
amarlo sul piano sociale significa, a
seconda delle situazioni, avvalersi
delle mediazioni sociali per migliorare
la sua vita oppure rimuovere i fattori
sociali che causano la sua indigenza.
È indubbiamente un atto di carità
l'opera di misericordia con cui si
risponde qui e ora ad un bisogno



reale ed impellente del prossimo, ma
è un atto di carità altrettanto
indispensabile l'impegno finalizzato
ad organizzare e strutturare la
società in modo che il prossimo non
abbia a trovarsi nella miseria,
soprattutto quando questa diventa la
situazione in cui si dibatte uno
sterminato numero di persone e
perfino interi popoli»(28).

È molto importante sottolineare che,
sebbene le strutture sociali siano
necessarie, la loro finalità non
consiste nel sostituire l’amore tra le
persone, perché la dignità umana si
può misurare soltanto con l’amore, e
non semplicemente con ciò che è
giusto, ragionevole, ecc.: «Siate
persuasi che non potrete mai
risolvere i grandi problemi
dell'umanità unicamente con la
giustizia. Quando si fa giustizia e
basta, non c'è da meravigliarsi che la
gente si senta ferita: la dignità
dell'uomo, che è figlio di Dio, chiede



molto di più. La carità deve
accompagnare e penetrare tutto,
perché addolcisce, deifica: Dio è
amore (1 Gv 4, 16). Dobbiamo essere
sempre mossi dall'Amore di Dio, che
rende più facile voler bene al
prossimo, e purifica e innalza gli
amori terreni»(29). Inoltre,
«l'affermazione secondo la quale le
strutture giuste renderebbero
superflue le opere di carità di fatto
nasconde una concezione
materialistica dell'uomo»(30). Per
questo le istituzioni e le leggi non
sono sufficienti per costruire una
società degna della persona; occorre
anche la carità personale come
solido fondamento della vita sociale.

Quanto è stato detto si applica a
qualunque situazione sociale, ma è
necessario realizzarlo soprattutto a
favore dei gruppi sociali più
indigenti; e quindi mettere in pratica
l’amore preferenziale per i poveri,
nella sua dimensione sociale e



planetaria, promuovendo forme di
cooperazione allo sviluppo che
superino le diversità religiose,
razziali, ideologiche, territoriali, ecc.
San Josemaría ricordava che «l’Opus
Dei [deve essere presente] dove c’è
povertà, dove manca il lavoro, dove
c’è tristezza e dove c’è dolore, per
fare in modo che il dolore venga
vissuto con gioia, che la povertà
scompaia, che non manchi il lavoro
— formiamo le persone perché lo
possano trovare —, e per fare in
modo che Cristo entri nella vita di
ciascuno, nella misura in cui
ciascuno lo vuole, perché siamo
molto amici della libertà»(31). E
come affermava in un’altra
circostanza, «non c'è che una razza:
la razza dei figli di Dio. Non c'è che
un colore: il colore dei figli di Dio. E
non c'è che una lingua: quella che
parla al cuore e alla mente e, senza
suono di parole, ci fa conoscere Dio, e
fa sì che ci amiamo
scambievolmente»(32).



Ma è anche un motivo pratico a
incoraggiare la cooperazione per lo
sviluppo di tutti, giacché qualunque
gruppo umano può realizzare il
proprio sviluppo a condizione di
favorire lo sviluppo degli altri. Il
beato Giovanni Paolo II ricordava
che «la collaborazione allo sviluppo
di tutto l'uomo e di ogni uomo è un
dovere di tutti verso tutti e deve, al
tempo stesso, essere comune alle
quattro parti del mondo (...) Se, al
contrario, si cerca di realizzarlo in
una sola parte, o in un solo mondo,
esso è fatto a spese degli altri; e là
dove comincia, proprio perché gli
altri sono ignorati, si ipertrofizza e si
perverte»(33). Tuttavia, al di là di
questa ragione pratica, la
cooperazione allo sviluppo, in
particolare quella verso i più
indigenti, è un imperativo etico e
cristiano, che presuppone la rinuncia
ad ogni forma di egoismo. Questa
unione dell’umano e del divino ha un
ruolo centrale nel messaggio di san



Josemaría: egli affermava che la vita
dei fedeli dell'Opera implica «un
servizio con fini esclusivamente
soprannaturali, perché l’Opus Dei
non è né mai sarà —non può
assolutamente esserlo— uno
strumento temporale; ma è allo
stesso tempo un servizio umano,
perché voi non fate altro che cercare
di raggiungere la perfezione
cristiana nel mondo in un modo
pulito, con la vostra iniziativa
liberissima e responsabile in tutti i
campi dell’agire civile. Un servizio
abnegato che non abbrutisce bensì
educa, allarga il cuore —lo fa
diventare romano, nel senso più
elevato di questo termine— e spinge
a cercare la dignità e il benessere dei
popoli di ogni nazione: affinché ci
siano sempre meno poveri, meno
persone senza istruzione, meno
anime senza fede, meno
disperazione, meno guerre, meno
insicurezza, più carità e più
pace»(34).



Come tutto ciò che attiene alla vita
cristiana, anche i criteri indicati non
si riducono ad una buona teoria da
predicare, ma costituiscono
principalmente uno stimolo per agire
con efficacia a favore dello sviluppo
integrale di tutti gli uomini, senza
escludere nessuno(35). Tale sviluppo
va considerato un obiettivo
imprescindibile, che esige uno sforzo
— programmato, responsabile e
organizzato— che tutti, ciascuno nel
ruolo che gli compete nella Chiesa e
nella società, siamo chiamati a
realizzare.(36). A tal fine, forse si
dovrà fare in modo di cambiare gli
stili di vita, le strutture di potere che
governano la società, i modelli di
produzione e di consumo,
orientandoli secondo una corretta
concezione del bene comune
dell’umanità intera(37). Nessuno può
esimersi dall'impegno a vivere in
questo modo, con l'intento di aiutare
i nostri fratelli. Ma è allo stesso modo
fondamentale trasmetterlo agli altri,



aiutandoli cioè – come segnala san
Josemaría - «a superare l'egoismo e a
usare parte del proprio tempo
generosamente al servizio delle
persone meno fortunate,
partecipando a lavori (adeguati alla
loro età) in cui si manifesti una vera
preoccupazione di solidarietà umana
e divina»(38).

Dato che le iniziative di Harambee
sono indirizzate verso il mondo
africano, mi piace ricordare alcune
parole di Benedetto XVI nella
esortazione apostolica Africae munus
del 19 novembre scorso: «la
coscienza umana è interpellata da
gravi ingiustizie presenti nel nostro
mondo, in generale, e all’interno
dell’Africa, in particolare. (…). La
giustizia, vissuta in tutte le
dimensioni della vita, privata e
pubblica, economica e sociale, ha
bisogno di essere sostenuta dalla
sussidiarietà e dalla solidarietà, e



ancor più di essere animata dalla
carità»(39).

Harambee è nato in occasione della
canonizzazione di san Josemaría
Escrivá. Nell’augurarvi oggi un felice
anniversario, vi ringrazio per il
vostro lavoro e vi assicuro le mie
preghiere affinché sempre più
persone partecipino a questo sforzo
collettivo che cerca di sostenere
persone ed enti africani, perché a
loro volta diventino artefici e
protagonisti dello sviluppo dei propri
paesi. Insieme a voi, rendo grazie a
Dio per i numerosi progetti educativi
che già si sono messi in moto
nell’Africa subsahariana negli scorsi
dieci anni, e per le numerose attività
che avete promosso nel resto del
mondo, anche per diffondere una
visione dell’Africa lontana dagli
stereotipi: in questo vostro
continente sono presenti certamente
alcune ingiustizie che non possono
lasciar indifferente nessuno; ma



l'Africa è anche terra di valori
spirituali molto importanti per la
nostra epoca.

******

Dopodomani inizia la XIII Assemblea
del Sinodo dei Vescovi sul tema “La
nuova evangelizzazione per la
trasmissione della fede cristiana”. Vi
invito a pregare per questa
intenzione. Nel decimo anniversario
della canonizzazione di san
Josemaría possiamo ricorrere alla
sua intercessione: che questa
Assemblea ecclesiale serva a
ricordare al mondo che la santità
non si limita ad essere una meta per
privilegiati, ma che – come ha
confermato il Concilio Vaticano II – è
un invito universale, accessibile ad
ogni uomo e ad ogni donna di buona
volontà. Preghiamo il Signore che
questo Sinodo contribuisca, insieme
all’ormai imminente Anno della
Fede, a dilatare molti cuori «secondo



la misura dell’amore del Cuore di
Cristo». Cuori che – con la grazia di
Dio - siano motori per altre
conversioni e per trasformazioni del
contesto sociale, in armonia con la
dignità umana e con quella gloria di
Dio cui l’uomo è destinato, in Africa e
in tutto il mondo.

(1) Orazione colletta della Messa di
San Josemaría Escrivá de Balaguer,
sacerdote (26 giugno).

(2) SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa, n. 167.

(3) SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa, n. 164.

(4) BENEDETTO XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 1.

(5) BENEDETTO XVI, Messaggio al X
Forum Internazionale dei Giovani, 24-
III-2010.



(6) Cfr. BEATO GIOVANNI PAOLO II,
Enc. Redemptor hominis, n. 10.

(7) Cfr. SAN JOSEMARÍA, El
compromiso con la verdad, n. 8
(Discursos sobre la universidad).

(8) Cfr. SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa, n. 48.

(9) BENEDETTO XVI, , Discorso al
Convegno ecclesiale della Diocesi di
Roma, 6-VI-2005.

(10) SAN JOSEMARÍA, Colloqui, n. 62.

(11) BENEDETTO XVI, Enc. Spe salvi,
n. 28.

(12) BENEDETTO XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 42.

(13) BENEDETTO XVI, Discorso alle
organizzazioni della Pastorale
Sociale, 13-V-2010.

(14) SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa, n. 98.



(15) BENEDETTO XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 42.

(16) BENEDETTO XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 18.

(17) Compendio della dottrina sociale
della Chiesa, n. 580.

(18) BENEDETTO XVI, Enc. Caritas in
veritate, n. 2.

(19) Cfr. Compendio della dottrina
sociale della Chiesa, n. 32.

(20) Compendio della dottrina sociale
della Chiesa, n. 207.

(21) Gesù Cristo «ci rivela che Dio è
carità (1 Gv 4,8), e insieme ci insegna
che la legge fondamentale della
umana perfezione, e perciò anche
della trasformazione del mondo, è il
comandamento nuovo dell’amore. (…)
Così pure egli ammonisce a non
camminare sulla strada della carità
solamente nelle grandi cose, bensì e



soprattutto nelle circostanze
ordinarie della vita» Concilio Vaticano
II, Cost. past. Gaudium et spes, n. 38.

(22) BENEDETTO XVI, Enc. Caritas in
veritate, n. 5.

(23) SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa, n. 111.

(24) CONCILIO VATICANO II, Cost.
past. Gaudium et spes, nn. 30 e 43.

(25) SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa, n. 167.

(26) SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa, n. 49.

(27) BENEDETTO XVI, Discorso alla
Caritas Internazionale, 27-V-2011.

(28) Compendio della dottrina sociale
della Chiesa, n. 208.

(29) SAN JOSEMARÍA, Amici di Dio, n.
172.



(30) BENEDETTO XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 28 b).

(31) SAN JOSEMARÍA, Uno sguardo al
futuro dal cuore di Vallecas, Madrid
1998, p. 135 parole pronunciate l’1-
X-1967).

(32) SAN JOSEMARÍA, È Gesù che
passa, n. 106.

(33) BEATO GIOVANNI PAOLO II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, n. 32.

(34) SAN JOSEMARÍA, Lettera 31-
IV-1943, n. 1.

(35) Cfr. BEATO GIOVANNI PAOLO II,
Enc. Centesimus annus, n. 57.

(36) Cfr. BEATO GIOVANNI PAOLO II,
Enc. Sollicitudo rei socialis, nn. 42-45.

(37) Cfr. BEATO GIOVANNI PAOLO II,
Enc. Centesimus annus, n. 58.

(38) SAN JOSEMARÍA, Colloqui, n.
111.



(39) BENEDETTO XVI, Esort. ap. 
Africae munus, n. 24.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/il-cuore-
cristiano-motore-della-crescita-sociale/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/il-cuore-cristiano-motore-della-crescita-sociale/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-cuore-cristiano-motore-della-crescita-sociale/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-cuore-cristiano-motore-della-crescita-sociale/

	Il cuore cristiano, motore della crescita sociale

