
opusdei.org

Il cristianesimo
borghese

Nel paragonare il regno di Dio a
un tesoro per il quale uno
vende tutto, Gesù allontana il
cristianesimo da valori come la
sicurezza o la stabilità, per
centrarlo sul rischio, sulla
missione, sull’avventura di
migliorare il mondo.

12/10/2023

In una delle sue Lettere san
Josemaría fa una diagnosi che oggi
conserva tutta la sua attualità:
«Ricorre spesso, anche tra cattolici



che sembrano responsabili e
osservanti, l’errore di pensare di
dover adempiere soltanto i propri
doveri famigliari e religiosi, senza
preoccuparsi troppo dei doveri
civici»[1]. Subito dopo chiarisce che
abitualmente «non è egoismo, ma
solo mancanza di formazione, perché
nessuno ha mai detto loro
chiaramente che la virtù della pietà,
parte potenziale della virtù cardinale
della giustizia, e il senso di
solidarietà cristiana si concretizzano
anche nell’essere attenti a
identificare e a contribuire a
risolvere i problemi che interessano
l’intera comunità»[2].

Un cristianesimo individualista?

Queste carenze nella formazione
della coscienza cristiana non sono
dovute soltanto a problemi nella
catechesi o nell’educazione religiosa,
ma sono anche il risultato delle
trasformazioni mentali e sociali



sopraggiunte in epoca moderna.
Potrebbero essere, in buona misura,
conseguenza di una nuova cultura
che le persone hanno acquisito un
po’ per volta, come per osmosi, fin
dalla nascita.

Questa è la spiegazione che dà
Benedetto XVI nella sua enciclica Spe
Salvi, quando si domanda come è
sorta nella modernità l’idea che «il
messaggio di Gesù sia strettamente
individualistico e miri solo al
singolo»[3]; o, anche, «come si è
arrivati a interpretare la “salvezza
dell’anima” come fuga davanti alla
responsabilità per l’insieme, e a
considerare di conseguenza il
programma del cristianesimo come
ricerca egoistica della salvezza»[4].
Entrambe le idee, spiega, sarebbero il
risultato di una secolarizzazione
della nozione cristiana di speranza.
Quello che è successo è che in epoca
moderna le grandi possibilità aperte
dal progresso scientifico e dalle



nuove forme di organizzazione
sociale hanno fatto pensare che
l’essere umano fosse in grado di
ristabilire, esclusivamente con i
propri mezzi, il «paradiso perduto».
In tal modo la redenzione del mondo
è diventata una cosa che «non si
attende più dalla fede, ma dal
collegamento appena scoperto tra
scienza e prassi»[5]: la scienza e le
strutture politiche ci porteranno quel
paradiso che la religione sembra
capace solo di promettere per l’altra
vita.

In questo processo di
secolarizzazione la religione non
scompare, ma si privatizza; vale a
dire, rimane circoscritta all’ambito
della vita individuale. Nell’ambito
pubblico e sociale, Dio non sembra
più necessario per affrontare le sfide
umane. Inoltre, col passare del
tempo, si arriva ad affermare che la
limitazione della religione alla vita
privata assicurerà la pace nelle



società in cui i cittadini professano
religioni diverse o sono atei. Questo
modo di intendere il posto che ha la
religione nella vita sociale spesso è
stato interiorizzato anche dagli stessi
credenti, fino al punto di portarli ad
adottare atteggiamenti che nei tempi
moderni sono diventati il bersaglio di
una delle critiche più abituali verso
la religione. Secondo questa critica la
speranza cristiana consisterebbe in
un «puro individualismo, che
avrebbe abbandonato il mondo alla
sua miseria e si sarebbe rifugiato in
una salvezza eterna soltanto
privata»[6]. Si rimprovera ai cristiani
che ciò che per loro è veramente
importante non è questa vita, ma
assicurarsi un posto in quella futura.

Tuttavia, nulla è più lontano dalla
realtà del vangelo, che ci fa prossimi
di ogni uomo bisognoso di aiuto (cfr. 
Lc 10, 36-37). La nostra fede «implica
sempre un profondo desiderio di
cambiare il mondo, di trasmettere



valori, di lasciare qualcosa di
migliore dopo il nostro passaggio
sulla terra»[7]. San Josemaría lo
diceva con forza: un cristiano deve
darsi da fare affinché «ci siano
sempre meno poveri, ignoranti,
anime prive di fede, disperati, meno
guerre e meno insicurezza, più carità
e pace»[8]. Allo stesso tempo, come ha
ricordato Papa Francesco, la Chiesa
non è una ONG e deve stare in
guardia per evitare le diverse
modalità di mondanizzazione[9],
mettendo sempre al centro di ogni
sua attività – anche sociale – Cristo.

Così la chiamata a contribuire allo
sviluppo del regno di Dio ha bisogno
di armonizzare due principi: da un
lato, la consapevolezza che questo
regno è un dono[10] e non qualcosa
che possiamo ottenere con le nostre
sole forze; dall’altro, la convinzione
che per Dio non è affatto indifferente
il nostro desiderio di fargli sempre
più spazio nella nostra vita. Sta



realmente nelle nostre mani la
possibilità di aiutare ad aprire «il
mondo all'ingresso di Dio: della
verità, dell'amore, del bene. [...]
Possiamo liberare la nostra vita e il
mondo dagli avvelenamenti e dagli
inquinamenti che potrebbero
distruggere il presente e il futuro»[11].
Inoltre, anche se da «quel che
appare, non abbiamo successo o
sembriamo impotenti di fronte al
sopravvento di forze ostili»[12], la
virtù della speranza ci permette di
constatare che è Dio colui che, alla
fine, guida la Storia.

Le crisi mondiali

Fin dagli inizi dell’Opus Dei san
Josemaría invitava quelli che gli si
avvicinavano a dedicare la propria
vita a lavorare per il regno di Dio con
questa ardente massima: Regnare
Christum volumus! Proprio in una
omelia sulla speranza cristiana lasciò
scritto: «Il Signore non ci ha creato



per darci quaggiù una città definitiva
[...]. Senza dubbio noi figli di Dio non
dobbiamo disinteressarci delle
attività terrene, nelle quali Dio ci
colloca perché le santifichiamo [...].
Questa è stata la mia costante
predicazione fin dal 1928: urge
cristianizzare la società, portare a
tutti i livelli della nostra umanità il
senso soprannaturale, e poi
impegnarci insieme a elevare
all’ordine della grazia il dovere
quotidiano, la propria professione, il
proprio mestiere. Così, tutte le
occupazioni umane saranno
illuminate da una speranza
nuova»[13].

Per ottenerlo, è di estrema
importanza che Cristo regni nel
cuore di ogni persona, dato che il
regno di Dio non si riduce a una
forma concreta di organizzazione
sociale, né è il risultato di un insieme
di strutture umane[14]. Affinché i
cristiani siano sale e lievito nella



società civile, la prima cosa che
debbono fare è coltivare la loro
relazione con Dio. «Il regno di Cristo
deve instaurarsi nei cuori perché
ciascuno glorifichi Dio non solo
individualmente, ma anche in
comunione con gli altri nella Chiesa e
nella società civile», dove i cristiani
sono chiamati a essere sale e lievito
[...]. Cristo regna pienamente
soltanto nel cuore di chi vuole che
regni anche nella società nella quale
vive»[15].

Un noto punto di Cammino esprime
questa convinzione in modo
lapidario: «Un segreto. – Un segreto a
gran voce: queste crisi mondiali sono
crisi di santi. – Dio vuole un pugno di
uomini “suoi” in ogni attività umana.
– Poi... “pax Christi in regno Christi” –
la pace di Cristo nel regno di
Cristo»[16]. Si capisce chiaramente che
san Josemaría non concepiva la vita
cristiana come un qualcosa di
semplicemente intimista, ma come



un impulso che riguarda tutte le
dimensioni umane, incluse quelle
sociali[17]. In un altro documento
scrive: «Questo è il tuo compito di
cittadino cristiano: contribuire a far
sì che l’amore e la libertà di Cristo
presiedano tutte le manifestazioni
della vita moderna: la cultura e
l’economia, il lavoro e il riposo, la
vita di famiglia e la convivenza
sociale»[18]. Rispettando la libertà
degli altri, i cristiani sono chiamati a
portare dappertutto la luce del
Vangelo.

Il nucleo del messaggio dell’Opus Dei,
la ricerca di Dio nel lavoro e nella
vita ordinaria, proclama che il
mondo è un luogo di incontro con
Dio. Lo ricorda il Concilio Vaticano II
insegnando che noi cristiani siamo
chiamati a redimere le strutture
temporali dall’interno mediante il
lavoro professionale e collaborando
con gli altri cittadini[19]. Alla radice di
questo insegnamento si trova la



verità della creazione: «Dal momento
che, eccettuando il peccato, il mondo
e quanto vi è in esso è buono, perché
è opera di Dio nostro Signore, il
cristiano, conducendo costantemente
una lotta positiva d’amore per non
offendere Dio, deve impegnarsi in
tutte le attività terrene, gomito a
gomito con i suoi simili, e deve
difendere tutti i beni che la dignità
della persona porta con sé. Ne esiste
uno che bisogna sempre ricercare in
modo particolare: la libertà
personale»[20].

Quando parlava del lavoro come
luogo di incontro con Dio, san
Josemaría era solito precisare che si
tratta di «santificare il proprio
lavoro, santificarsi nel lavoro e
santificare gli altri per mezzo del
lavoro»[21]. Il lavoro configura e
trasforma tanto la persona che lo
realizza quanto la realtà sulla quale
opera, ossia il mondo[22]. In questo
senso si potrebbe dire che la



santificazione del lavoro è, nello
stesso tempo, la via perché una
persona si avvicini a Dio e perché le
strutture temporali siano redente:
collaborare a quel movimento
mediante il quale il Signore attrae
tutti a sé (cfr. Gv 12, 32).

Il rischio del cristianesimo
borghese, ovvero la perdita del
senso di missione

«Non ti imborghesire!», era solito
dire san Josemaría[23], per mettere in
guardia da un rischio che si corre
nella vita spirituale: quello di finire
con l’evitare tutto ciò che richieda
impegno, ignorando la esigenza che
pervade il Vangelo dall’inizio alla
fine. Queste righe di Solco
descrivono, con un pizzico di ironia,
questo cristianesimo imborghesito:
«Ideologicamente sei molto cattolico.
L’ambiente della Residenza
universitaria ti piace... Peccato che la
Messa non sia a mezzogiorno, e le



lezioni nel pomeriggio, per poter
studiare dopo cena, sorseggiando
uno o due bicchieri di cognac! –
Questo tuo ‘cattolicesimo’ non
corrisponde al vero, resta un
semplice imborghesimento»[24].

È importante tenere presente che si
può parlare di cristianesimo
borghese anche in un altro senso,
complementare a questo. Si tratta di
una concezione della vita religiosa
nella quale è rimasto oscurato o è
stato dimenticato il forte senso di
missione del messaggio evangelico.
In questa prospettiva, la vita
spirituale tende a ridursi al
compimento personale di alcune
norme morali e di una serie di
pratiche di pietà. Sembra che ci si
dimentichi di quella richiesta del
Padrenostro - «venga il tuo regno» -
che spinge i credenti a trasformare il
mondo con il loro lavoro e con la loro
preghiera. Per usare le parole di san
Josemaría, la chiamata a «santificare



gli altri con il lavoro» finirebbe col
ridursi, nel migliore dei casi, a un
apostolato individuale, senza la
prospettiva di trasformare il mondo;
o resterebbe nascosta dietro alle
precedenti - «santificare il lavoro e
santificarsi con il lavoro» -, che a loro
volta perderebbero quasi tutta la
loro ragion d’essere.

Il cristianesimo borghese, in questo
secondo senso, sarebbe una delle
manifestazioni della concezione
individualista della religione dalla
quale metteva in guardia Benedetto
XVI. Ancora una volta, non ci
troveremmo tanto davanti alla
conseguenza di una scelta
individuale, quanto davanti al
risultato di una concezione della vita
che, attraverso la cultura e
l’educazione, è andata configurando
quasi impercettibilmente la
mentalità delle persone. Infatti,
benché il concetto di ‘borghese’ si
riferisca a uno status sociale



(persone di classe agiata, che nella
loro vita non hanno sofferto di gravi
carenze né sono state costrette a
compiere particolari sforzi per
ottenere quello che desideravano),
quando qui parliamo di
cristianesimo borghese, non
vogliamo asserire che sia una
caratteristica di questo gruppo
sociale. Si tratta, in realtà, di una
mentalità che si può riscontrare in
persone che appartengono a
differenti classi sociali, secondo la
quale il valore più alto che si deve
perseguire nella vita è la stabilità.
Nei suoi scritti san Josemaría invita
ad abbandonare questi concetti: «Hai
l’obbligo di occuparti di quanti ti
circondano, di scuoterli dal loro
torpore, di aprire orizzonti diversi e
ampi alla loro esistenza imborghesita
ed egoista, di complicare loro
santamente la vita, di fare in modo
che si dimentichino di sé stessi e
comprendano i problemi degli
altri»[25].



Da un punto di vista religioso, la
mentalità borghese appare
problematica, perché tende a
smorzare il senso di missione. Il
cristiano borghese cerca anzitutto la
moderazione e la sicurezza. Invece,
chi scopre di avere una missione,
qualcosa di importante da fare nella
vita, è disposto a rischiare e a
imbarcarsi in avventure di esito
incerto. Il Vangelo è molto esplicito a
tal riguardo. Per esempio, nel
mostrarci come Pietro, Giacomo e
Giovanni «lasciarono tutto e lo
seguirono» (Lc 5, 11); nel paragonare
il regno di Dio a un tesoro nascosto
per il quale un uomo è disposto a
vendere tutto (Mt 13, 44); o nel
ricordare le parole rivolte da Gesù
allo scriba che dice di essere disposto
a seguirlo dovunque egli vada: «Le
volpi hanno le loro tane e gli uccelli
del cielo i loro nidi, ma il Figlio
dell’uomo non ha dove posare il
capo» (Mt 8, 20).



Non c’è dubbio che le persone hanno
sempre bisogno di un minimo di
sicurezza, e specialmente in tempi
così incerti come quelli attuali; il
problema sta nel far diventare la
sicurezza o la stabilità in valori
dominanti, la meta alla quale tendere
durante la vita. Chi adotta questa
mentalità difficilmente sente la
necessità di migliorare le cose e
tende ad accontentarsi di quello che
c’è, perché non vuole complicarsi la
vita. Viceversa, il senso di missione
che fa parte del DNA del
cristianesimo aiuta a vivere come
fosse un’avventura, pensando a
quale potrebbe essere il modo
migliore di servire Dio e gli altri con
la propria professione.

Non perché è ben conosciuto, è meno
eloquente a tal riguardo l’incontro di
Gesù con il giovane ricco. Questo
giovane potrebbe essere considerato
il prototipo del cristiano borghese:
uno che adempie i comandamenti,



che ha buona volontà e anche nobili
desideri, ma che non è capace di
correre rischi per seguire la
chiamata di Gesù. L’ostacolo è
costituito dalle ricchezze, che si
possono intendere sia nel senso
letterale di beni materiali che nel
senso della posizione sociale o delle
sicurezze raggiunte. Quando Gesù gli
dice: «Una cosa sola ti manca: va’,
vendi quello che hai e dallo ai poveri
[...]; e vieni! Seguimi!» (Mc 10, 21) lo
sta invitando ad abbandonare le sue
sicurezze e a confidare pienamente
in Lui.

Il cristiano è «essenzialmente
sociale»

Si potrebbe dire che nel
cristianesimo borghese la vita
religiosa è qualcosa di noioso e
prevedibile: una serie di pratiche di
pietà, un certo numero di
sacramenti, la necessità di lottare e la
confessione come una “lavanderia”



per togliere le macchie[26]. Invece la
religiosità genuina va sempre
accompagnata dallo stupore, dalle
successive conversioni e dalla
scoperta di nuove prospettive, che
abitualmente non sono frutto di
esperienze straordinarie, ma della
perseveranza nella relazione con
Dio[27].

Il cristianesimo borghese può
portare anche a una deformazione
del Vangelo, dalla quale Benedetto
XVI mette in guardia nella Spe Salvi:
pensare che l’unica cosa importante
è che io mi salvi[28]. Sicuramente il
Giudizio di Dio sarà personale e non
ci si potrà ritenere responsabili delle
decisioni che l’altro abbia preso
liberamente. Tuttavia la vita
cristiana non conduce a una
perfezione “egoista”, che ci chiude in
noi stessi, ma a una che ripone il
centro della vita fuori dall’io: nella
donazione, nel servizio, nella
rinuncia, nel seguire altri. Una



persona non si salva sola,
indipendentemente dagli altri. Perciò
nel Giudizio personale ci verrà
chiesto in che modo abbiamo
contribuito a portare il mondo verso
Dio, inserendoci nella vita di quelli
che sono in cammino accanto a noi
(cfr. Mt 25, 31-46). Non possiamo fare
a meno di chiederci, dunque, in che
modo ci preoccupiamo del bene del
nostro prossimo: in che modo stiamo
con loro, li consoliamo, li stimoliamo.

Nella Lettera citata all’inizio san
Josemaría afferma che «un cristiano
non può essere individualista, non
può disinteressarsi degli altri, vivere
da egoista, voltare le spalle al mondo:
è essenzialmente sociale, membro
responsabile del Corpo Mistico di
Cristo. [...] Il nostro apostolato
contribuirà alla pace, alla mutua
collaborazione degli uomini, alla
giustizia, a evitare le guerre,
l’isolamento, l’egoismo nazionale e
gli egoismi personali, perché tutti si



renderanno conto di far parte della
grande famiglia degli uomini, che per
volere di Dio ha come meta la
perfezione. Contribuiremo così a
eliminare l’angoscia, il timore di un
futuro di rancori fratricidi e a
consolidare nelle persone e nella
società la pace e la concordia: la
tolleranza, la comprensione [...],
l’amore»[29].

In quelle stesse pagine san Josemaría
rivela uno dei suoi grandi desideri:
«Desidererei grandemente che nel
catechismo della dottrina cristiana
per i bambini fosse insegnato
chiaramente quali sono questi punti
fermi, su cui non si può cedere
comunque si intervenga nella vita
pubblica, e che nel contempo fosse
sottolineato il dovere di intervenire,
di non astenersi, di collaborare a
servire lealmente e liberamente il
bene comune»[30].



Questi sono infatti i canali attraverso
i quali si propaga l’insegnamento
sociale della Chiesa, eliminando una
concezione della vita cristiana che si
concentra nei doveri religiosi e
familiari, ma dimentica i doveri
civici[31]. La vita spirituale non ha
nulla di “intimista”, né la chiamata a
realizzare il regno di Dio si può
identificare esclusivamente con lo
zelo apostolico personale. Inoltre
occorre avere il desiderio di
migliorare il mondo per mezzo del
proprio lavoro, sia nell’ambito
pubblico che in casa. Per far questo è
necessario concepire la propria
professione come un servizio, vale a
dire, come un mezzo per servire Dio
e gli altri. «Abbiamo bisogno che il
Signore ci allarghi il cuore, che ci dia
un cuore a sua misura, perché vi
entrino tutte le necessità, tutti i
dolori, tutte le sofferenze degli
uomini e delle donne del nostro
tempo, e specialmente quelle dei più
deboli»[32].



Il fatto che alcune legislazioni e
alcuni modi di vivere si siano
allontanati dal messaggio evangelico
dovrebbe farci riflettere su che altro
possiamo fare noi cristiani. E anche
su che cosa avremmo potuto fare
meglio: perché forse certe volte
abbiamo smesso di essere lievito,
sale, luce. Nella misura in cui – come
sostiene san Josemaría – questo non
sia dovuto all’egoismo o alla cattiva
volontà, ma a una mancanza di
formazione[33], è bene domandarsi:
che cosa sta venendo meno nella
trasmissione della fede? Lì dove si è
propagato il cristianesimo borghese,
sarà bene risvegliare nuovamente il
senso di missione e mettersi al
servizio di quel regno di Dio che è già
in mezzo a noi[34].

José María Torralba



[1] San Josemaría, Lettere vol. 1,
lettera n. 3, 46a, Ares, Milano 2021, p.
178.

[2] Ibidem.

[3] Benedetto XVI, enc. Spe Salvi, n.
16.

[4] Ibidem.

[5] Ibidem, n. 17.

[6] Ibidem, n. 13.

[7] Papa Francesco, es. ap. Evangelii
gaudium, n. 183.

[8] San Josemaría, Lettere vol. 2,
lettera n. 8, 1b, Ares, Milano 2023, p.
194.

[9] Papa Francesco, Omelia, 16-
V-2020.

[10] Benedetto XVI, enc. Spe Salvi, n.
35.



[11] Ibidem.

[12] Ibidem.

[13] San Josemaría, Amici di Dio, n.
210.

[14] Cfr. Benedetto XVI, enc. Spe
Salvi, nn. 24-25.

[15] E. Burkhart – J. López, Vita
quotidiana e santità
nell’insegnamento di san Josemaría
Escrivá. Studio di teologia spirituale,
Roma, 2017, vol. I, pp. 394-395.

[16] San Josemaría, Cammino, n. 301.

[17] Cfr. E. Burkhart – J. López, Vita
quotidiana e santità
nell’insegnamento di san Josemaría
Escrivá. Studio di teologia spirituale,
Roma, 2017, vol. I, p. 395.

[18] San Josemaría, Solco, n. 302.

[19] Cfr. Concilio Vaticano II, cost.
dogm. Lumen Gentium, n. 36.



[20] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 184.

[21] San Josemaría, Colloqui, n. 55.

[22] Cfr. san Giovanni Paolo II, enc. 
Laborem Exercens, nn. 5-6.

[23] San Josemaría, Forgia, n. 936.

[24] San Josemaría, Solco, n. 716.

[25] San Josemaría, Forgia, n. 900.

[26] Cfr. Papa Francesco, Omelia, 21-
III-2017

[27] San Josemaría, Forgia, n. 570.

[28] Benedetto XVI, enc. Spe Salvi, n.
13-14.

[29] San Josemaría, Lettere vol. 1,
lettera n. 3, nn. 37d-38a-38b.

[30] Ibidem, n. 45b.

[31] Cfr. Ibidem, n. 46a.



[32] Mons. F. Ocáriz, A la luz del
Evangelio, pp. 199-200.

[33] San Josemaría, Lettere vol. 1,
lettera n. 3, n. 46a, p. 178.

[34] Cfr. Lc 17, 20.

José María Torralba

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/il-

cristianesimo-borghese/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/il-cristianesimo-borghese/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-cristianesimo-borghese/
https://opusdei.org/it-ch/article/il-cristianesimo-borghese/

	Il cristianesimo borghese

