
opusdei.org

Giornata di studio in
onore di Robert
Spaemann

Giovedì 10 gennaio si è svolta
presso la Pontificia Università
della Santa Croce, in Roma, una
giornata di studio in onore di
Robert Spaemann, in occasione
della pubblicazione di "Fini
naturali. Storia & riscoperta del
pensiero teleologico", Edizioni
Ares, Milano.

03/02/2013



Dopo il saluto del Rettore Magnifico
dell’Università, mons. Luis Romera,
hanno preso la parola il card.
Camillo Ruini, il prof. Sergio
Belardinelli, dell’Università di
Bologna, il prof. Leonardo Allodi,
traduttore e curatore del volume. Il
prof. Spaemann ha concluso con
l’intervento che riportiamo:

“Fini naturali stabilisce un ponte con
l’altro mio libro, Grenzen, dedicato
interamente alla dimensione etica
del mio lavoro. Fini naturali intende
mostrare come i processi vitali
possano essere intesi soltanto come
processi orientati; processi nei quali
si realizza un essere-da-verso, ossia
una sorta di impulso, che non si
lascia ridurre a processi causali.

E io ho cercato di far vedere come
tutto questo fosse già stato visto da
Duns Scoto: laddove si tratta di un
orientamento a un fine, là si verifica
anche qualcosa come una mancanza



di questo fine, ossia un errore della
natura. Hamartias tes physios,
peccatum naturae, come dicono
Aristotele e Tommaso d’Aquino. Nel
mondo fisico non si danno errori,
salvo quelli dei fisici, degli
astronomi, le cui previsioni vengono
falsificate dall’esperimento. Le stelle
non commettono errori. Ma una
lepre che nasce con tre gambe è
vittima di un errore, sebbene i
processi fisici che costituiscono
l’infrastruttura dell’inorganico
rimangano sempre liberi da errori.
La lepre non può realizzare il suo
istinto di autoconservazione.

Ma come stanno le cose con la
leonessa, della quale scrive Philippa
Foot, la leonessa che non porta i suoi
cuccioli a caccia, impedendo loro di
imparare a nutrirsi? La leonessa non
comprende il fine del proprio istinto.
Oppure, come stanno le cose con
uomini o animali che non riescono a
seguire la specifica forza d’attrazione



che proviene dall’altro sesso?
L’assenza di questi istinti potenti o il
cambiamento del fine dell’istinto è
chiaramente un’anomalia, poiché su
questa forza d’attrazione si basa la
sopravvivenza della specie. Oppure
pensiamo alla pedofilia. Sarebbe da
irresponsabili fare di un pedofilo il
direttore di un collegio, ossia non
discriminarlo in questa sua
caratteristica.

Tutti questi esempi mostrano come
non tutti i tipi di orientamento
istintivo a un fine possano essere
considerati «naturali». Gli uomini
sono animali dotati di un impulso o
di un istinto al pari di ogni altro
essere vivente. Ma essi non sono
soltanto esseri istintivi.

Aristotele scrive che l’agire umano
implica due componenti: Orexis,
ossia una brama istintiva, e Logos,
ossia la capacità di assoggettare
l’istinto soggettivo al criterio della



ragione o di correggerlo. Orexis
rappresenta un motivo prima facie
per fare qualcosa. Il Logos decide
della qualità etica di questo motivo.
La fame è un sufficiente motivo 
prima facie per mangiare. Può darsi
tuttavia che il medico mi abbia
proibito di mangiare nelle prossime
24 ore, o che sia tempo di Quaresima.
Motivi più che sufficienti per
superare il motivo prima facie.

Gli uomini non vengono guidati
ciecamente dall’istinto, bensì lo
interpretano. Un animale che sia
affetto da inappetenza cronica,
smette semplicemente di mangiare e
alla fine muore. Gli uomini invece
sanno che l’accoppiamento serve alla
prosecuzione della specie e, in caso
di sterilità, vanno dal medico (la
ricerca intenzionale di un
accoppiamento che non sia fertile
costituisce un capitolo a sé, che qui
non intendo affrontare). Ciò che
vorrei mostrare è che «physis»,



«natur», sono sempre la particolare
natura di una specie.

Le cose, in particolare quelle viventi,
non sono semplicemente un to de ti,
un qualcosa che è. Sono un qualcosa
che è soltanto nella forma di un
essere così e così. Per esempio è
qualcosa che è un uomo, un animale
o una pianta di una determinata
specie. La loro natura è quella della
loro particolare specie. Anche
l’impulso orientato in modo sbagliato
ha un telos, ma questo non è il telos
della «natura». Il drogato può
riconoscere il carattere distruttivo e
quindi innaturale del suo desiderio e
sottoporsi a una terapia. È capace di
una «secundary volition» che
sospende l’immediata soddisfazione
del suo impulso. Il «naturale» si
manifesta anzitutto
nell’interpretazione dell’impulso. Il
naturale è ciò che corrisponde a un
genere.



È qui il fondamento del fatto che la
negazione della costituzione
teleologica del mondo si accompagna
sempre a una posizione nominalista.
Il nominalismo non conosce alcuna
specie naturale, bensì soltanto
diversi modi di essere qualcosa.
Tutto ciò a cui gli individui aspirano
appartiene alla loro natura
individuale. Secondo questa
concezione, siamo individui
contenuti in classi. Ma in base a che
cosa ordiniamo un oggetto a una
classe? Di solito la risposta suona
così: in base a similitudini. Ma un
cagnolino nano è assai più simile a
un gatto che a un alano. E tuttavia
cagnolino e alano stanno insieme. In
base a che cosa? In base alla
parentela. Ma che significa
similitudine? Tutti i tentativi di
definirlo sono falliti e non possono
che fallire, poiché sono sempre
circolari. Cosicché Bertrand Russel
poté scrivere che il nominalismo
naufraga sulla similitudine.



Esso non potrebbe indicare certi
gruppi di cose simili attraverso
nessun’altra qualità che la loro stessa
similitudine. Nel mio saggio sulla
similitudine, che si trova nel secondo
volume del mio libro Schritte ueber
uns hinaus, ho cercato di
approfondire questo aspetto. Quando
lo scrissi, il concetto di simile mi
apparve come un concetto
fondamentale che, al pari del
concetto di essente, non può essere
ordinato a nessun altro genere. Ciò,
me ne rendo conto ora, fu un errore.
Simile indica infatti una sorta di
vicinanza, precisamente una
vicinanza qualitativa. Il concetto
complementare è quello della
lontananza. Altre forme di vicinanza
sono la vicinanza spaziale, quella
quantitativa, ossia vicinanze
misurabili. Altre ancora sono quelle
temporali e la distanza o quelle
matematiche: il cinque è più vicino al
sei che al sette. Oppure ancora si
pensi a gradi di parentela più o meno



stretti, oppure a diversi gradi di
vicinanza emotiva, come per
esempio l’amicizia.

In effetti qui siamo giunti a un punto
finale. Tutto ciò che è, si trova con
tutto il resto in un rapporto di
vicinanza o di lontananza. Non esiste
l’assoluta vicinanza. Assoluta
vicinanza sarebbe identità. A sua
volta, l’assoluta lontananza, ossia
una lontananza infinitamente
lontana, sarebbe il non essere.
Quando nel salmo si dice che Dio
allontana da noi le nostre colpe, qui
«lontano» significa infinitamente
lontano e infinitamente lontano
significa che l’allontanato non esiste
più. Non può esistere una stella
infinitamente lontana. Se essa ha un
luogo, vuol dire che ha una
determinata distanza da noi, quindi
una determinata vicinanza.

Ciò che mi piacerebbe scrivere, ma
sono troppo vecchio per farlo, è



un’ontologia sulla base dei
fondamentali concetti di vicinanza e
lontananza. Una tale teoria avrebbe
conseguenze imprevedibili e
sorprendenti. In Schritte ueber uns
hinaus ho gettato quest’idea come un
messaggio nella bottiglia nel mare
della comunità dei comunicanti. 

Finora non l’ha aperto nessuno”.

Robert Spaemann

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/giornata-di-
studio-in-onore-di-robert-spaemann/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/giornata-di-studio-in-onore-di-robert-spaemann/
https://opusdei.org/it-ch/article/giornata-di-studio-in-onore-di-robert-spaemann/
https://opusdei.org/it-ch/article/giornata-di-studio-in-onore-di-robert-spaemann/

	Giornata di studio in onore di Robert Spaemann

