
opusdei.org

Giocare per vivere:
riposo e tempo
libero (I)

Giocare è necessario per fruire
appieno della vita. Si impara
inoltre a vincere e a perdere, a
usare l’immaginazione, a stare
con gli altri…e persino a avere
un rapporto con Dio.

02/08/2019

Oggi in molti paesi la scuola concede
ai bambini e ai giovani sempre più
tempo libero, e così molti genitori
sono particolarmente sensibili



all’importanza che questi momenti
hanno assunto nell’educazione dei
figli.

Certe volte, però, il timore principale
è che durante i periodi in cui non si
studia “si perda il tempo”. Ecco
perché in molte famiglie si cercano
attività extra-scolastiche per i
ragazzi; non è raro che esse abbiano
anche un taglio istruttivo – per
esempio, l’apprendimento di una
lingua straniera o di uno strumento
musicale – per completare i loro
studi.

Il valore del tempo libero

Il tempo libero ha in sé delle
potenzialità educative specifiche, alle
quali si riferiva Giovanni Paolo II
quando invitava a «potenziare e
valorizzare il tempo libero dei
ragazzi e indirizzarne le energie»[1].

Nelle ore della giornata in cui non ci
sono più compiti scolastici da fare, il



ragazzo si sente, in maggiore o
minore misura, padrone del proprio
destino; può fare ciò che realmente
vuole: stare con i suoi amici o con la
famiglia, coltivare le proprie
inclinazioni, riposare o divertirsi nel
modo che preferisce. Effettivamente
può prendere alcune decisioni che
identifica come proprie, perché sono
rivolte a stabilire una graduatoria
negli interessi personali: che cosa mi
piacerebbe fare, quale attività potrei
riprendere o quale potrei
rimandare... Può imparare a
conoscersi meglio, scoprire nuove
responsabilità e amministrarle. In
definitiva, può mettere in gioco la
propria libertà in un modo più
consapevole.

Per questo i genitori -e in generale
tutti gli educatori- devono
valorizzare il tempo libero dei
giovani . Educare vuol dire educare a
essere liberi, e il tempo libero è, per
definizione, un tempo di libertà, un



tempo per la gratuità, la bellezza, il
dialogo; un tempo per tutte quelle
cose che non sono “necessarie”, ma
senza le quali non si può vivere.

Questa potenzialità educativa può
essere sprecata sia se i genitori si
disinteressano del tempo libero dai
compiti scolastici sia se lo
considerano soltanto come una
opportunità per “prolungare” la
formazione dei figli con ulteriori
apprendimenti extrascolastici.

Nel primo caso è facile che i ragazzi
si lascino trascinare dalla comodità o
dalla pigrizia, e che riposino in un
modo che richieda poco impegno
(per esempio, con la televisione o con
i videogiochi).

Nel secondo, si perde la specificità
educativa del tempo libero, perché si
trasforma in una specie di
prolungamento della scuola,
organizzato per iniziativa quasi
esclusiva dei genitori. Ma così



facendo alla fine, purtroppo,
l’immagine della vita che si trasmette
ai figli è quella di una esistenza
divisa tra obblighi e divertimento.

Pertanto conviene che i genitori
valutino con una certa frequenza
quale contributo stanno dando alla
crescita integrale dei figli le attività
che costoro hanno svolto durante la
settimana e se nell’insieme
contribuiscono in modo equilibrato
al loro riposo e alla loro formazione.

Se l’orario è troppo fitto il figlio farà
molte cose, ma forse non imparerà
ad amministrare il proprio tempo. Se
si vuole che i figli crescano nelle
virtù, bisogna fare in modo che
mettano alla prova la loro libertà; se
non si dà loro la possibilità di
scegliere le attività preferite, o se in
pratica impediamo ai ragazzi di
giocare o di stare con gli amici,
corriamo il rischio che, quando
saranno maggiorenni, non sappiano



come divertirsi. In questo caso, è
facile che finiscano col lasciarsi
trascinare da tutto ciò che la società
dei consumi offre loro.

Per educare all’uso libero e
responsabile del tempo libero dagli
obblighi scolastici occorre che i
genitori conoscano bene i propri
figli, perché la cosa migliore è
proporre forme di otium che
rispondano ai loro interessi e alle
loro capacità, che siano in grado,
cioè, di farli riposare e di divertirli.

I figli, soprattutto se sono piccoli – ed
è il momento migliore per formarli –,
sono molto disponibili a ciò che i
genitori propongono loro: e se
restano soddisfatti, vuol dire che si
stanno ponendo le basi perché
scoprano da sé il modo migliore di
impiegare i momenti di svago.

È chiaro che questo richiede ai
genitori immaginazione e spirito di
sacrificio. Per esempio, conviene



ridurre le attività che occupano un
tempo sproporzionato nella giornata
di un ragazzo oppure lo inducono a
isolarsi (come accade quando
passano ore davanti al televisore o
navigando in internet o “chattando”
o videogiocando). Sono preferibili
quelle attività che permettono ai figli
di coltivare dei rapporti di amicizia e
che li attraggono spontaneamente,
come di solito avviene per lo sport, le
gite e altri eventi che riuniscono i
giovani.

Giocare per crescere

Fra tutte le attività che possono
svolgere nel tempo libero, ce n’è una
che i bambini – e non solo loro –
prediligono: il gioco.

È naturale, perché il gioco si associa
spontaneamente alla felicità, a uno
stato in cui il tempo non pesa, a una
esperienza di vita che porta sorprese
e imprevisti. Nel gioco ognuno
mostra la propria identità più vera, si



fa coinvolgere con tutto il proprio
essere, spesso assai più che in molte
altre attività.

Il gioco è, anzitutto, una prova di ciò
che sarà la vita: è un modo di
imparare a utilizzare le energie che
abbiamo a disposizione, è un saggio
delle nostre capacità, di ciò che
sappiamo fare. Anche l’animale
gioca, ma molto meno dell’uomo,
perché il suo apprendimento si
stabilizza presto. Le persone invece
giocano durante l’intera loro vita,
perché possono continuare a
crescere – come persone – senza
limiti di età.

La natura umana si serve del gioco
per raggiungere la maturità dello
sviluppo. I bambini, giocando,
imparano a interpretare le
conoscenze, a saggiare le proprie
forze nelle competizioni, a formare i
diversi aspetti della propria



personalità: il gioco è una sfida
continua.

Si possono verificare le regole che si
devono adottare liberamente per
giocare bene; si stabiliscono gli
obiettivi e ci si esercita ad accettare
le sconfitte. Ogni gioco è un esercizio
di responsabilità e quindi ha in sé un
valore etico, ci aiuta ad essere
soggetti morali.

E’ normale giocare con altri, giocare
“in società”. Il carattere sociale del
gioco è così radicato, che anche
quando i bambini giocano da soli,
tendono a creare scenari fantastici,
storie, altri personaggi con i quali
dialogare e instaurare un rapporto.
Nel gioco i bambini imparano a
conoscersi e a conoscere gli altri,
provano la gioia di stare con altri e,
divertendosi, assimilano e imitano i
ruoli dei grandi.

S’impara a giocare soprattutto in
famiglia. Vivere è giocare,



competere; però vivere è anche
collaborare, aiutare, convivere. È
difficile capire come i due aspetti –
competere e convivere – si possano
armonizzare al di fuori di una
istituzione familiare. Orbene il gioco
è una delle occasioni fondamentali
per imparare a socializzare.

In sostanza, il grande valore
pedagogico del gioco sta nel fatto che
lega gli affetti all’azione; poche cose
uniscono in un modo più diretto i
genitori e i figli che giocare insieme.
Come diceva San Josemaría, i
genitori devono essere amici dei figli,
dedicando loro abbastanza tempo.

Certamente, man mano che i figli
crescono, sarà necessario adeguarsi
alle loro esigenze e ai loro gusti
anche nel modo di giocare. Ma ciò
significa solo che l’interesse dei
genitori per il tempo libero dei figli
assumerà nuove forme. Per esempio,
si possono organizzare le cose in



modo che i figli invitino a casa i loro
amici oppure i genitori possano
assistere personalmente a qualche
manifestazione sportiva alla quale
partecipano i propri figli... Sono
iniziative che, tra l’altro, permettono
di conoscere gli amici dei figli e le
loro famiglie senza dare l’errata
impressione di volerli controllare o
di non avere fiducia in loro.

Con l’aiuto di altri genitori, si
possono anche creare luoghi di svago
per ragazzi, nei quali organizzare
divertimenti sani, le cui attività si
svolgano tenendo conto della
formazione integrale dei
partecipanti. San Josemaría
incoraggiò molti genitori a
promuovere questo tipo di iniziative,
nelle quali si mette a disposizione dei
ragazzi un ambiente formativo dove
possano giocare, e nello stesso tempo
possano rendersi conto della loro
dignità di figli di Dio, preoccupandosi
degli altri: luoghi nei quali vengono



aiutati a scoprire che c’è un tempo
per ogni cosa e che ogni cosa ha il
suo tempo, e che a tutte le età –
anche quando si è piccoli – si può
cercare la santità e si può lasciare
una traccia nelle persone che vivono
accanto a noi.

Volendo usare un’espressione di
Paolo VI, molto cara a Giovanni Paolo
II, si potrebbe dire che i club
giovanili sono luoghi dove si insegna
ad essere «esperti in umanità»[2]:
sarebbe perciò un grave errore
ritenerli interessanti soltanto sulla
base dei risultati scolastici o sportivi
che conseguono.

Giocare per vivere

In greco, educazione (paideia) e gioco
(paidia) sono due termini della stessa
area semantica. Effettivamente,
imparando a giocare si acquista,
nello stesso tempo, un atteggiamento
assai utile per affrontare la vita.



Anche se può sembrare paradossale,
non solo i bambini hanno bisogno di
giocare; anzi si può affermare che
l’uomo deve giocare tanto più quanto
più è avanti negli anni. Tutti noi
abbiamo conosciuto persone
depresse dalla vecchiaia: hanno
scoperto di non avere più le forze di
una volta e si sono convinti di non
poter più affrontare le sfide della
vita.

Un atteggiamento che, del resto,
possiamo riscontrare in molti giovani
- anziani prematuri - che sembrano
mancare della flessibilità necessaria
per intraprendere nuove imprese.

Viceversa, può darsi che abbiamo
avuto l’occasione di conoscere
persone anziane che conservano uno
spirito giovane: la capacità di
entusiasmarsi, di ricominciare da
capo, di affrontare ogni nuova
giornata come se fosse la prima.



Questo avviene anche quando a volte
hanno notevoli limitazioni fisiche.

Tali casi dimostrano che, man mano
che l’uomo cresce, acquista sempre
più importanza per lui la possibilità
di affrontare la vita con un certo
senso ludico. Infatti, chi ha imparato
a giocare sa relativizzare i risultati –
successi o sconfitte – e sa scoprire il
valore del gioco stesso; prova la
soddisfazione di sperimentare nuove
soluzioni per vincere; evita la
mediocrità di chi va esclusivamente
in cerca del risultato ma distrugge il
divertimento. Si tratta di disposizioni
che si possono applicare alle cose
“serie” della vita, alle attività
normali, alle nuove situazioni che,
affrontate in altro modo, potrebbero
portare allo scoraggiamento o a una
sensazione di incapacità.

Lavoro e gioco hanno tempi diversi;
ma la disposizione con la quale si
progettano sia l’uno che l’altro non



ha motivo di essere diversa, perché è
la stessa persona che lavora e che
gioca.

Le opere umane sono effimere, e per
questo non meritano di essere prese
troppo sul serio. Il loro valore più
alto – come ha insegnato san
Josemaría – sta nel fatto che lì ci
aspetta Dio. La vita ha pieno senso
soltanto quando facciamo le cose per
amore di Lui..., o meglio: nella
misura in cui le facciamo con Lui.

La serietà della vita sta nel fatto che
non possiamo scherzare con la
Grazia che Dio ci dà, con le occasioni
che ci offre. Anche se, a ben vedere,
anche il Signore si serve della Grazia
per scherzare con l’uomo: “Egli sa
scrivere perfettamente anche con
una gamba del tavolo”[3], diceva
San Josemaría.

Soltanto la relazione con Dio è
capace di dare stabilità, grinta e
senso alla vita e a tutte le opere



umane. Il filosofo Platone intuì
questa grande verità: «è necessario
trattare seriamente le cose serie, ma
non quelle che non lo sono. Solo la
divinità è meritevole di ogni tipo di
beata serietà, mentre noi uomini
siamo dei giocattoli da essa inventati:
questa è la cosa più bella che c’è in
noi. Pertanto dobbiamo accettare
questa condizione e che ogni uomo
passi la vita a giocare i giochi più
belli»[4].

I giochi più belli sono i “giochi” di
Dio. Ognuno di noi deve rendersi
conto, liberamente, di essere un
giocattolo divino, chiamato a giocare
con il Creatore; e deve affrontare da
sé tutte le attività, con la fiducia e lo
spirito sportivo con cui un bambino
gioca con suo Padre.

In questo modo le cose si
compiranno prima, più e meglio;
sapremo superare le apparenti
sconfitte, perché l’importante – l’aver



giocato con Dio – è già avvenuto e
altre avventure ci aspettano sempre.
La Sacra Scrittura ci presenta la
Sapienza divina mentre progetta
accanto a Lui: « ed ero la sua delizia
ogni giorno, mi rallegravo davanti a
Lui in ogni istante; mi ricreavo sul
globo terrestre, ponendo le mie
delizie tra i figli dell’uomo»[5]: Dio
che “gioca” creando ci insegna a
vivere con allegria, sicuri, convinti
che riceveremo – forse
inaspettatamente – il dono che
aneliamo, perché «tutto concorre al
bene di coloro che amano Dio, che
sono stati chiamati secondo il suo
disegno»[6].

J.M. Martín e J. Verdiá

[1] Giovanni Paolo II, Esortazione
apostolica Familiaris consortio, 22-
XI-1981, n. 76.

[2] Giovanni Paolo II, VI Simposio del
Consiglio delle Conferenze Episcopali
d’Europa, 11-X-1985, n. 13.



[3]Amici di Dio, n. 117.

[4] Platone, Le leggi.

[5]Prv 8, 30-31.

[6]Rm 8, 28.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/giocare-per-
vivere-riposo-e-tempo-libero-i/

(10/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/giocare-per-vivere-riposo-e-tempo-libero-i/
https://opusdei.org/it-ch/article/giocare-per-vivere-riposo-e-tempo-libero-i/
https://opusdei.org/it-ch/article/giocare-per-vivere-riposo-e-tempo-libero-i/

	Giocare per vivere: riposo e tempo libero (I)

