
opusdei.org

Gesù è il nostro
umanesimo

Mi piace una Chiesa italiana
inquieta, sempre più vicina agli
abbandonati, ai dimenticati,
agli imperfetti. Desidero una
Chiesa lieta col volto di
mamma, che comprende,
accompagna, accarezza.

10/11/2015

VISITA PASTORALE DEL SANTO
PADRE FRANCESCO A FIRENZE

INCONTRO CON I
RAPPRESENTANTI DEL V



CONVEGNO NAZIONALE DELLA
CHIESA ITALIANA

Cattedrale di Santa Maria del
Fiore, Firenze, Martedì, 10
novembre 2015

DISCORSO DEL SANTO PADRE

Il nuovo umanesimo in Cristo Gesù

Cari fratelli e sorelle, nella cupola di
questa bellissima Cattedrale è
rappresentato il Giudizio universale.
Al centro c’è Gesù, nostra luce.
L’iscrizione che si legge all’apice
dell’affresco è “Ecce Homo”.
Guardando questa cupola siamo
attratti verso l’alto, mentre
contempliamo la trasformazione del
Cristo giudicato da Pilato nel Cristo
assiso sul trono del giudice. Un
angelo gli porta la spada, ma Gesù
non assume i simboli del giudizio,
anzi solleva la mano destra
mostrando i segni della passione,
perché Lui «ha dato sé stesso in



riscatto per tutti» (1 Tm 2,6). «Dio
non ha mandato il Figlio nel mondo
per condannare il mondo, ma perché
il mondo sia salvato per mezzo di
lui» (Gv 3,17).

Nella luce di questo Giudice di
misericordia, le nostre ginocchia si
piegano in adorazione, e le nostre
mani e i nostri piedi si
rinvigoriscono. Possiamo parlare di
umanesimo solamente a partire dalla
centralità di Gesù, scoprendo in Lui i
tratti del volto autentico dell’uomo. È
la contemplazione del volto di Gesù
morto e risorto che ricompone la
nostra umanità, anche di quella
frammentata per le fatiche della vita,
o segnata dal peccato. Non dobbiamo
addomesticare la potenza del volto di
Cristo. Il volto è l’immagine della sua
trascendenza. È il misericordiae
vultus. Lasciamoci guardare da Lui.
Gesù è il nostro umanesimo.
Facciamoci inquietare sempre dalla



sua domanda: «Voi, chi dite che io
sia?» (Mt 16,15).

Contemplare il volto di Gesù

Guardando il suo volto che cosa
vediamo? Innanzitutto il volto di un
Dio «svuotato», di un Dio che ha
assunto la condizione di servo,
umiliato e obbediente fino alla morte
(cfr Fil 2,7). Il volto di Gesù è simile a
quello di tanti nostri fratelli umiliati,
resi schiavi, svuotati. Dio ha assunto
il loro volto. E quel volto ci guarda.
Dio – che è «l’essere di cui non si può
pensare il maggiore», come diceva
sant’Anselmo, o il Deus semper
maior di sant’Ignazio di Loyola –
diventa sempre più grande di sé
stesso abbassandosi. Se non ci
abbassiamo non potremo vedere il
suo volto. Non vedremo nulla della
sua pienezza se non accettiamo che
Dio si è svuotato. E quindi non
capiremo nulla dell’umanesimo
cristiano e le nostre parole saranno



belle, colte, raffinate, ma non
saranno parole di fede. Saranno
parole che risuonano a vuoto.

I sentimenti di Cristo Gesù

Non voglio qui disegnare in astratto
un «nuovo umanesimo», una certa
idea dell’uomo, ma presentare con
semplicità alcuni tratti
dell’umanesimo cristiano che è
quello dei «sentimenti di Cristo
Gesù» (Fil 2,5). Essi non sono astratte
sensazioni provvisorie dell’animo,
ma rappresentano la calda forza
interiore che ci rende capaci di
vivere e di prendere decisioni.

Quali sono questi sentimenti? Vorrei
oggi presentarvene almeno tre.

Umiltà

Il primo sentimento è l’umiltà.
«Ciascuno di voi, con tutta umiltà,
consideri gli altri superiori a sé
stesso» (Fil 2,3), dice san Paolo ai



Filippesi. Più avanti l’Apostolo parla
del fatto che Gesù non considera un
«privilegio» l’essere come Dio (Fil
2,6). Qui c’è un messaggio preciso.
L’ossessione di preservare la propria
gloria, la propria “dignità”, la propria
influenza non deve far parte dei
nostri sentimenti. Dobbiamo
perseguire la gloria di Dio, e questa
non coincide con la nostra. La gloria
di Dio che sfolgora nell’umiltà della
grotta di Betlemme o nel disonore
della croce di Cristo ci sorprende
sempre.

Disinteresse

Un altro sentimento di Gesù che dà
forma all’umanesimo cristiano è il
disinteresse. «Ciascuno non cerchi
l’interesse proprio, ma anche quello
degli altri» (Fil 2,4), chiede ancora
san Paolo. Dunque, più che il
disinteresse, dobbiamo cercare la
felicità di chi ci sta accanto.
L’umanità del cristiano è sempre in



uscita. Non è narcisistica,
autoreferenziale. Quando il nostro
cuore è ricco ed è tanto soddisfatto di
sé stesso, allora non ha più posto per
Dio. Evitiamo, per favore, di
«rinchiuderci nelle strutture che ci
danno una falsa protezione, nelle
norme che ci trasformano in giudici
implacabili, nelle abitudini in cui ci
sentiamo tranquilli» (Esort. ap.
Evangelii gaudium, 49).

Il nostro dovere è lavorare per
rendere questo mondo un posto
migliore e lottare. La nostra fede è
rivoluzionaria per un impulso che
viene dallo Spirito Santo. Dobbiamo
seguire questo impulso per uscire da
noi stessi, per essere uomini secondo
il Vangelo di Gesù. Qualsiasi vita si
decide sulla capacità di donarsi. È lì
che trascende sé stessa, che arriva ad
essere feconda.

Beatitudine



Un ulteriore sentimento di Cristo
Gesù è quello della beatitudine. Il
cristiano è un beato, ha in sé la gioia
del Vangelo. Nelle beatitudini il
Signore ci indica il cammino.
Percorrendolo noi esseri umani
possiamo arrivare alla felicità più
autenticamente umana e divina.
Gesù parla della felicità che
sperimentiamo solo quando siamo
poveri nello spirito. Per i grandi santi
la beatitudine ha a che fare con
umiliazione e povertà. Ma anche
nella parte più umile della nostra
gente c’è molto di questa beatitudine:
è quella di chi conosce la ricchezza
della solidarietà, del condividere
anche il poco che si possiede; la
ricchezza del sacrificio quotidiano di
un lavoro, a volte duro e mal pagato,
ma svolto per amore verso le
persone care; e anche quella delle
proprie miserie, che tuttavia, vissute
con fiducia nella provvidenza e nella
misericordia di Dio Padre,
alimentano una grandezza umile.



Le beatitudini che leggiamo nel
Vangelo iniziano con una
benedizione e terminano con una
promessa di consolazione. Ci
introducono lungo un sentiero di
grandezza possibile, quello dello
spirito, e quando lo spirito è pronto
tutto il resto viene da sé. Certo, se noi
non abbiamo il cuore aperto allo
Spirito Santo, sembreranno
sciocchezze perché non ci portano al
“successo”. Per essere «beati», per
gustare la consolazione dell’amicizia
con Gesù Cristo, è necessario avere il
cuore aperto. La beatitudine è una
scommessa laboriosa, fatta di
rinunce, ascolto e apprendimento, i
cui frutti si raccolgono nel tempo,
regalandoci una pace incomparabile:
«Gustate e vedete com’è buono il
Signore» (Sal 34,9)!

Umiltà, disinteresse, beatitudine:
questi i tre tratti che voglio oggi
presentare alla vostra meditazione
sull’umanesimo cristiano che nasce



dall’umanità del Figlio di Dio. E
questi tratti dicono qualcosa anche
alla Chiesa italiana che oggi si
riunisce per camminare insieme in
un esempio di sinodalità. Questi
tratti ci dicono che non dobbiamo
essere ossessionati dal “potere”,
anche quando questo prende il volto
di un potere utile e funzionale
all’immagine sociale della Chiesa. Se
la Chiesa non assume i sentimenti di
Gesù, si disorienta, perde il senso. Se
li assume, invece, sa essere all’altezza
della sua missione. I sentimenti di
Gesù ci dicono che una Chiesa che
pensa a sé stessa e ai propri interessi
sarebbe triste. Le beatitudini, infine,
sono lo specchio in cui guardarci,
quello che ci permette di sapere se
stiamo camminando sul sentiero
giusto: è uno specchio che non
mente.

Una Chiesa che presenta questi tre
tratti – umiltà, disinteresse,
beatitudine – è una Chiesa che sa



riconoscere l’azione del Signore nel
mondo, nella cultura, nella vita
quotidiana della gente. L’ho detto più
di una volta e lo ripeto ancora oggi a
voi: «preferisco una Chiesa
accidentata, ferita e sporca per
essere uscita per le strade, piuttosto
che una Chiesa malata per la
chiusura e la comodità di
aggrapparsi alle proprie sicurezze.
Non voglio una Chiesa preoccupata
di essere il centro e che finisce
rinchiusa in un groviglio di
ossessioni e procedimenti» (Evangelii
gaudium, 49).

Però sappiamo che le tentazioni
esistono; le tentazioni da affrontare
sono tante. Ve ne presento almeno
due. Non spaventatevi, questo non
sarà un elenco di tentazioni! Come
quelle quindici che ho detto alla
Curia!

La tentazione pelagiana



La prima di esse è quella pelagiana.
Essa spinge la Chiesa a non essere
umile, disinteressata e beata. E lo fa
con l’apparenza di un bene. Il
pelagianesimo ci porta ad avere
fiducia nelle strutture, nelle
organizzazioni, nelle pianificazioni
perfette perché astratte. Spesso ci
porta pure ad assumere uno stile di
controllo, di durezza, di normatività.
La norma dà al pelagiano la
sicurezza di sentirsi superiore, di
avere un orientamento preciso. In
questo trova la sua forza, non nella
leggerezza del soffio dello Spirito.
Davanti ai mali o ai problemi della
Chiesa è inutile cercare soluzioni in
conservatorismi e fondamentalismi,
nella restaurazione di condotte e
forme superate che neppure
culturalmente hanno capacità di
essere significative. La dottrina
cristiana non è un sistema chiuso
incapace di generare domande,
dubbi, interrogativi, ma è viva, sa
inquietare, sa animare. Ha volto non



rigido, ha corpo che si muove e si
sviluppa, ha carne tenera: la dottrina
cristiana si chiama Gesù Cristo.

La riforma della Chiesa poi – e la
Chiesa è semper reformanda – è
aliena dal pelagianesimo. Essa non si
esaurisce nell’ennesimo piano per
cambiare le strutture. Significa
invece innestarsi e radicarsi in Cristo
lasciandosi condurre dallo Spirito.
Allora tutto sarà possibile con genio e
creatività.

La Chiesa italiana si lasci portare dal
suo soffio potente e per questo, a
volte, inquietante. Assuma sempre lo
spirito dei suoi grandi esploratori,
che sulle navi sono stati appassionati
della navigazione in mare aperto e
non spaventati dalle frontiere e delle
tempeste. Sia una Chiesa libera e
aperta alle sfide del presente, mai in
difensiva per timore di perdere
qualcosa. Mai in difensiva per timore
di perdere qualcosa. E, incontrando



la gente lungo le sue strade, assuma
il proposito di san Paolo: «Mi sono
fatto debole per i deboli, per
guadagnare i deboli; mi sono fatto
tutto per tutti, per salvare a ogni
costo qualcuno» (1 Cor 9,22).

La tentazione gnostica

Una seconda tentazione da
sconfiggere è quella dello
gnosticismo.Essa porta a confidare
nel ragionamento logico e chiaro, il
quale però perde la tenerezza della
carne del fratello. Il fascino dello
gnosticismo è quello di «una fede
rinchiusa nel soggettivismo, dove
interessa unicamente una
determinata esperienza o una serie
di ragionamenti e conoscenze che si
ritiene possano confortare e
illuminare, ma dove il soggetto in
definitiva rimane chiuso
nell’immanenza della sua propria
ragione o dei suoi



sentimenti» (Evangelii gaudium, 94).
Lo gnosticismo non può trascendere.

La differenza fra la trascendenza
cristiana e qualunque forma di
spiritualismo gnostico sta nel mistero
dell’incarnazione. Non mettere in
pratica, non condurre la Parola alla
realtà, significa costruire sulla
sabbia, rimanere nella pura idea e
degenerare in intimismi che non
danno frutto, che rendono sterile il
suo dinamismo.

La Chiesa italiana ha grandi santi il
cui esempio può aiutarla a vivere la
fede con umiltà, disinteresse e letizia,
da Francesco d’Assisi a Filippo Neri.
Ma pensiamo anche alla semplicità
di personaggi inventati come don
Camillo che fa coppia con Peppone.
Mi colpisce come nelle storie di
Guareschi la preghiera di un buon
parroco si unisca alla evidente
vicinanza con la gente. Di sé don
Camillo diceva: «Sono un povero



prete di campagna che conosce i suoi
parrocchiani uno per uno, li ama,
che ne sa i dolori e le gioie, che soffre
e sa ridere con loro». Vicinanza alla
gente e preghiera sono la chiave per
vivere un umanesimo cristiano
popolare, umile, generoso, lieto. Se
perdiamo questo contatto con il
popolo fedele di Dio perdiamo in
umanità e non andiamo da nessuna
parte.

Ma allora che cosa dobbiamo fare,
padre? – direte voi. Che cosa ci sta
chiedendo il Papa?

Spetta a voi decidere: popolo e
pastori insieme. Io oggi
semplicemente vi invito ad alzare il
capo e a contemplare ancora una
volta l’Ecce Homo che abbiamo sulle
nostre teste. Fermiamoci a
contemplare la scena. Torniamo al
Gesù che qui è rappresentato come
Giudice universale. Che cosa accadrà
quando «il Figlio dell’uomo verrà



nella sua gloria e tutti gli angeli con
lui, siederà sul trono della sua
gloria» (Mt 25,31)? Che cosa ci dice
Gesù?

Il Giudizio

Possiamo immaginare questo Gesù
che sta sopra le nostre teste dire a
ciascuno di noi e alla Chiesa italiana
alcune parole. Potrebbe dire: «Venite,
benedetti del Padre mio, ricevete in
eredità il regno preparato per voi fin
dalla creazione del mondo, perché ho
avuto fame e mi avete dato da
mangiare, ho avuto sete e mi avete
dato da bere, ero straniero e mi avete
accolto, nudo e mi avete vestito,
malato e mi avete visitato, ero in
carcere e siete venuti a
trovarmi» (Mt 25,34-36). Mi viene in
mente il prete che ha accolto questo
giovanissimo prete che ha dato
testimonianza.

Ma potrebbe anche dire: «Via,
lontano da me, maledetti, nel fuoco



eterno, preparato per il diavolo e per
i suoi angeli, perché ho avuto fame e
non mi avete dato da mangiare, ho
avuto sete e non mi avete dato da
bere, ero straniero e non mi avete
accolto, nudo e non mi avete vestito,
malato e in carcere e non mi avete
visitato» (Mt 25,41-43).

Le beatitudini e le parole che
abbiamo appena lette sul giudizio
universale ci aiutano a vivere la vita
cristiana a livello di santità. Sono
poche parole, semplici, ma pratiche.
Due pilastri: le beatitudini e le parole
del giudizio finale. Che il Signore ci
dia la grazia di capire questo suo
messaggio! E guardiamo ancora una
volta ai tratti del volto di Gesù e ai
suoi gesti. Vediamo Gesù che mangia
e beve con i peccatori (Mc 2,16; Mt
11,19); contempliamolo mentre
conversa con la samaritana (Gv
4,7-26); spiamolo mentre incontra di
notte Nicodemo (Gv 3,1-21); gustiamo
con affetto la scena di Lui che si fa



ungere i piedi da una prostituta (cfr
Lc 7,36-50); sentiamo la sua saliva
sulla punta della nostra lingua che
così si scioglie (Mc 7,33). Ammiriamo
la «simpatia di tutto il popolo» che
circonda i suoi discepoli, cioè noi, e
sperimentiamo la loro «letizia e
semplicità di cuore» (At 2,46-47).

I vescovi

Ai vescovi chiedo di essere pastori.
Niente di più: pastori. Sia questa la
vostra gioia: “Sono pastore”. Sarà la
gente, il vostro gregge, a sostenervi.
Di recente ho letto di un vescovo che
raccontava che era in metrò all’ora di
punta e c’era talmente tanta gente
che non sapeva più dove mettere la
mano per reggersi. Spinto a destra e
a sinistra, si appoggiava alle persone
per non cadere. E così ha pensato
che, oltre la preghiera, quello che fa
stare in piedi un vescovo, è la sua
gente.



Che niente e nessuno vi tolga la gioia
di essere sostenuti dal vostro popolo.
Come pastori siate non predicatori di
complesse dottrine, ma annunciatori
di Cristo, morto e risorto per noi.
Puntate all’essenziale, al kerygma.
Non c’è nulla di più solido, profondo
e sicuro di questo annuncio. Ma sia
tutto il popolo di Dio ad annunciare il
Vangelo, popolo e pastori, intendo.
Ho espresso questa mia
preoccupazione pastorale nella
esortazione apostolica Evangelii
gaudium (cfr nn. 111-134).

A tutta la Chiesa italiana raccomando
ciò che ho indicato in quella
Esortazione: l’inclusione sociale dei
poveri, che hanno un posto
privilegiato nel popolo di Dio, e la
capacità di incontro e di dialogo per
favorire l’amicizia sociale nel vostro
Paese, cercando il bene comune.

L’opzione per i poveri è «forma
speciale di primato nell’esercizio



della carità cristiana, testimoniata da
tutta la Tradizione della
Chiesa» (Giovanni Paolo II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, 42). Questa
opzione «è implicita nella fede
cristologica in quel Dio che si è fatto
povero per noi, per arricchirci
mediante la sua povertà» (Benedetto
XVI, Discorso alla Sessione
inaugurale della V Conferenza
Generale dell’Episcopato
Latinoamericano e dei Caraibi). I
poveri conoscono bene i sentimenti
di Cristo Gesù perché per esperienza
conoscono il Cristo sofferente.
«Siamo chiamati a scoprire Cristo in
loro, a prestare ad essi la nostra voce
nelle loro cause, ma anche a essere
loro amici, ad ascoltarli, a
comprenderli e ad accogliere la
misteriosa sapienza che Dio vuole
comunicarci attraverso di
loro» (Evangelii gaudium, 198).

Che Dio protegga la Chiesa italiana
da ogni surrogato di potere,



d’immagine, di denaro. La povertà
evangelica è creativa, accoglie,
sostiene ed è ricca di speranza.

La medaglia spezzata

Siamo qui a Firenze, città della
bellezza. Quanta bellezza in questa
città è stata messa a servizio della
carità! Penso allo Spedale degli
Innocenti, ad esempio. Una delle
prime architetture rinascimentali è
stata creata per il servizio di bambini
abbandonati e madri disperate.
Spesso queste mamme lasciavano,
insieme ai neonati, delle medaglie
spezzate a metà, con le quali
speravano, presentando l’altra metà,
di poter riconoscere i propri figli in
tempi migliori. Ecco, dobbiamo
immaginare che i nostri poveri
abbiano una medaglia spezzata. Noi
abbiamo l’altra metà. Perché la
Chiesa madre ha in Italia metà della
medaglia di tutti e riconosce tutti i
suoi figli abbandonati, oppressi,



affaticati. E questo da sempre è una
delle vostre virtù, perché ben sapete
che il Signore ha versato il suo
sangue non per alcuni, né per pochi
né per molti, ma per tutti.

Dialogo e incontro

Vi raccomando anche, in maniera
speciale, la capacità di dialogo e di
incontro. Dialogare non è negoziare.
Negoziare è cercare di ricavare la
propria “fetta” della torta comune.
Non è questo che intendo. Ma è
cercare il bene comune per tutti.
Discutere insieme, oserei dire
arrabbiarsi insieme, pensare alle
soluzioni migliori per tutti. Molte
volte l’incontro si trova coinvolto nel
conflitto. Nel dialogo si dà il conflitto:
è logico e prevedibile che sia così. E
non dobbiamo temerlo né ignorarlo
ma accettarlo. «Accettare di
sopportare il conflitto, risolverlo e
trasformarlo in un anello di



collegamento di un nuovo
processo» (Evangelii gaudium, 227).

Ma dobbiamo sempre ricordare che
non esiste umanesimo autentico che
non contempli l’amore come vincolo
tra gli esseri umani, sia esso di
natura interpersonale, intima,
sociale, politica o intellettuale. Su
questo si fonda la necessità del
dialogo e dell’incontro per costruire
insieme con gli altri la società civile.
Noi sappiamo che la migliore
risposta alla conflittualità dell’essere
umano del celebre homo homini
lupus di Thomas Hobbes è l’«Ecce
homo» di Gesù che non recrimina,
ma accoglie e, pagando di persona,
salva.

La società italiana si costruisce
quando le sue diverse ricchezze
culturali possono dialogare in modo
costruttivo: quella popolare, quella
accademica, quella giovanile, quella
artistica, quella tecnologica, quella



economica, quella politica, quella dei
media... La Chiesa sia fermento di
dialogo, di incontro, di unità. Del
resto, le nostre stesse formulazioni di
fede sono frutto di un dialogo e di un
incontro tra culture, comunità e
istanze differenti. Non dobbiamo
aver paura del dialogo: anzi è
proprio il confronto e la critica che ci
aiuta a preservare la teologia dal
trasformarsi in ideologia.

Costruire insieme

Ricordatevi inoltre che il modo
migliore per dialogare non è quello
di parlare e discutere, ma quello di
fare qualcosa insieme, di costruire
insieme, di fare progetti: non da soli,
tra cattolici, ma insieme a tutti coloro
che hanno buona volontà.

E senza paura di compiere l’esodo
necessario ad ogni autentico dialogo.
Altrimenti non è possibile
comprendere le ragioni dell’altro, né
capire fino in fondo che il fratello



conta più delle posizioni che
giudichiamo lontane dalle nostre pur
autentiche certezze. È fratello.

Ma la Chiesa sappia anche dare una
risposta chiara davanti alle minacce
che emergono all’interno del
dibattito pubblico: è questa una delle
forme del contributo specifico dei
credenti alla costruzione della
società comune. I credenti sono
cittadini. E lo dico qui a Firenze, dove
arte, fede e cittadinanza si sono
sempre composte in un equilibrio
dinamico tra denuncia e proposta. La
nazione non è un museo, ma è
un’opera collettiva in permanente
costruzione in cui sono da mettere in
comune proprio le cose che
differenziano, incluse le
appartenenze politiche o religiose.

Ai giovani

Faccio appello soprattutto «a voi,
giovani, perché siete forti», diceva
l’Apostolo Giovanni (1 Gv 1,14).



Giovani, superate l’apatia. Che
nessuno disprezzi la vostra
giovinezza, ma imparate ad essere
modelli nel parlare e nell’agire (cfr 1
Tm 4,12). Vi chiedo di essere
costruttori dell’Italia, di mettervi al
lavoro per una Italia migliore. Per
favore, non guardate dal balcone la
vita, ma impegnatevi, immergetevi
nell’ampio dialogo sociale e politico.
Le mani della vostra fede si alzino
verso il cielo, ma lo facciano mentre
edificano una città costruita su
rapporti in cui l’amore di Dio è il
fondamento. E così sarete liberi di
accettare le sfide dell’oggi, di vivere i
cambiamenti e le trasformazioni.

Si può dire che oggi non viviamo
un’epoca di cambiamento quanto un
cambiamento d’epoca. Le situazioni
che viviamo oggi pongono dunque
sfide nuove che per noi a volte sono
persino difficili da comprendere.
Questo nostro tempo richiede di
vivere i problemi come sfide e non



come ostacoli: il Signore è attivo e
all’opera nel mondo. Voi, dunque,
uscite per le strade e andate ai
crocicchi: tutti quelli che troverete,
chiamateli, nessuno escluso (cfr Mt
22,9). Soprattutto accompagnate chi è
rimasto al bordo della strada, «zoppi,
storpi, ciechi, sordi» (Mt 15,30).
Dovunque voi siate, non costruite
mai muri né frontiere, ma piazze e
ospedali da campo.

* * *

Mi piace una Chiesa italiana
inquieta, sempre più vicina agli
abbandonati, ai dimenticati, agli
imperfetti. Desidero una Chiesa lieta
col volto di mamma, che comprende,
accompagna, accarezza. Sognate
anche voi questa Chiesa, credete in
essa, innovate con libertà.
L’umanesimo cristiano che siete
chiamati a vivere afferma
radicalmente la dignità di ogni
persona come Figlio di Dio, stabilisce



tra ogni essere umano una
fondamentale fraternità, insegna a
comprendere il lavoro, ad abitare il
creato come casa comune, fornisce
ragioni per l’allegria e l’umorismo,
anche nel mezzo di una vita tante
volte molto dura.

Sebbene non tocchi a me dire come
realizzare oggi questo sogno,
permettetemi solo di lasciarvi
un’indicazione per i prossimi anni: in
ogni comunità, in ogni parrocchia e
istituzione, in ogni Diocesi e
circoscrizione, in ogni regione,
cercate di avviare, in modo sinodale,
un approfondimento della Evangelii
gaudium, per trarre da essa criteri
pratici e per attuare le sue
disposizioni, specialmente sulle tre o
quattro priorità che avrete
individuato in questo convegno.
Sono sicuro della vostra capacità di
mettervi in movimento creativo per
concretizzare questo studio. Ne sono
sicuro perché siete una Chiesa



adulta, antichissima nella fede, solida
nelle radici e ampia nei frutti. Perciò
siate creativi nell’esprimere quel
genio che i vostri grandi, da Dante a
Michelangelo, hanno espresso in
maniera ineguagliabile. Credete al
genio del cristianesimo italiano, che
non è patrimonio né di singoli né di
una élite, ma della comunità, del
popolo di questo straordinario Paese.

Vi affido a Maria, che qui a Firenze si
venera come “Santissima
Annunziata”. Nell’affresco che si
trova nella omonima Basilica – dove
mi recherò tra poco –, l’angelo tace e
Maria parla dicendo «Ecce ancilla
Domini». In quelle parole ci siamo
tutti noi. Sia tutta la Chiesa italiana a
pronunciarle con Maria. Grazie.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-ch/article/gesu-e-il-nostro-umanesimo/


opusdei.org/it-ch/article/gesu-e-il-
nostro-umanesimo/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/gesu-e-il-nostro-umanesimo/
https://opusdei.org/it-ch/article/gesu-e-il-nostro-umanesimo/

	Gesù è il nostro umanesimo

