
opusdei.org

Gerusalemme: la
Grotta del Padre
Nostro

Il luogo in cui Gesù insegnò il
Padre Nostro ai suoi discepoli è
uno di quelli di cui abbiamo
ricevuto notizia solo dalle
tradizioni locali, diffuse dai
cristiani di Terra Santa di
generazione in generazione.
San Matteo include il Padre
Nostro nel Discorso della
Montagna, mentre San Luca
dice che avvenne in un certo
luogo durante la salita del
Signore a Gerusalemme.



05/09/2014

Tracce della nostra fede

Addentrandoci nelle pagine del
Vangelo, riviviamo la scena in cui
Gesù si è ritirato in orazione e i
discepoli sono vicino a Lui, forse
contemplandolo. Quando ebbe
terminato, uno di loro si decise a
chiedergli: «Signore, insegnaci a
pregare, come anche Giovanni ha
insegnato ai suoi discepoli». Ed egli
disse loro: «Quando pregate, dite:
Padre, sia santificato il tuo
nome...» (Lc 11, 1-2) (Amici di Dio,
145).

Contempla con calma questa realtà: i
discepoli frequentano Gesù e, nelle
loro conversazioni, il Signore insegna
— anche con l'esempio — come
devono pregare, e il grande portento
della misericordia divina: il nostro



essere figli di Dio e il poterci
rivolgere a Lui come un figlio parla a
suo Padre (Forgia, 71).

Durante i tre anni della sua vita
pubblica, Gesù andava per la
Palestina e le regioni limitrofe
annunciando il regno di Dio. Gli
Evangelisti citano con precisione
alcuni scenari di quella predicazione
itinerante, come le sinagoghe di
Nazaret e Cafarnao, il pozzo di Sicar,
i portici del tempio o la casa di
Marta, Maria e Lazzaro, a Betania. Di
altri luoghi, tuttavia, abbiamo
ricevuto notizia solo dalle tradizioni
locali, trasmesse dai cristiani di Terra
Santa di generazione in generazione.
È questo il caso dell'insegnamento
del Padre Nostro, che San Matteo
include nel Discorso della Montagna,
mentre da San Luca è presentato in
un certo luogo durante la salita del
Signore a Gerusalemme.

Sulla strada di Gerusalemme



In effetti, fin da tempi molto antichi
si venerava una grotta vicino alla
strada che porta da Betania e Betfage
verso la Città Santa, in cima al Monte
degli Ulivi, molto vicino al punto in
cui si ricordava l'Ascensione. In
quella grotta Gesù si sarebbe ritirato
spesso con gli apostoli, li avrebbe
istruiti su molti misteri -fra gli altri,
le profezie sulla fine del mondo e
della distruzione di Gerusalemme-, e
avrebbe loro trasmesso la preghiera
del Padre Nostro. La memoria
doveva essere radicata, se nel 326
Sant'Elena decise la costruzione di
una Basilica: era detta Eleona –come
il luogo in cui si ergeva-, aveva tre
navate ed era preceduta da un
grande atrio con quattro portici. La
grotta costituiva la cripta sotto il
presbiterio. Alcuni decenni più tardi,
a pochi metri di distanza, fu edificato
il santuario noto come Imbomon, che
custodiva la roccia dalla quale il
Signore si sarebbe levato in cielo.



La pellegrina Egeria, che descrive
diverse cerimonie che si celebravano
li alla fine del IV secolo, testimonia: il
martedì della Settimana Santa, «tutti
vanno alla chiesa posta sopra il
monte Eleona. Quando si arriva alla
chiesa, il vescovo entra nella grotta
in cui il Signore era solito istruire i
discepoli, prende il libro dei Vangeli
e, rimanendo in piedi, legge egli
stesso le parole del Signore scritte nel
Vangelo secondo Matteo, dove dice:
guardate che nessuno vi inganni [Mt,
24, 4]; e il vescovo legge fino alla fine
tutto il discorso»; (Itinerarium
Egeriæ, XXXIII, 1-2, CCL 175, 78).

La tradizione del luogo del Padre
Nostro, confermata da altri testimoni
successivi, è rimasta costante: il
luogo non è cambiato, anche se degli
edifici antichi e delle ricostruzioni
medievali restano solo rovine.
Durante il periodo ottomano, nel
1872, si stabilì nella proprietà una
comunità di Carmelitani di



fondazione francese, che costruirono
la chiesa attuale e un convento
annesso. Dopo la prima guerra
mondiale, nel 1920, furono
cominciati i lavori per costruire
sopra la grotta una nuova Basilica
dedicata al Sacro Cuore; tuttavia i
lavori, dopo aver eliminato un'ala del
chiostro e toccato la cripta primitiva,
dovettero essere interrotti e non
furono più ripresi.

Si entra al Santuario di Eleona dalla
strada di Betfage. A destra, dove
cresce un giardino frondoso, si
trovava il portico della Basilica
bizantina; a sinistra, scendendo
alcuni scalini, si accede al convento
dei Carmelitani Scalzi, con la chiesa
preceduta dal chiostro; e nel centro,
sotto il presbiterio della costruzione
abbandonata, si trova la grotta del
Padre Nostro. Si tratta di uno spazio
ridotto, con un doppio ingresso che
ricorda la Basilica della Natività e
risale all'epoca dei crociati. Ci sono



due ambienti: uno restaurato e
l'altro, in fondo, ridotto a rovine; vi
sono state trovate sepolture che
potrebbero risalire ai primi secoli
dopo Cristo.

I muri di tutto il recinto sono coperti
da pannelli di ceramica col Padre
Nostro scritto in più di 70 lingue.
Come sappiamo, la formulazione
tradizionale si ispira agli
insegnamenti del Signore raccolti da
San Matteo: «Pregando, non sprecate
parole come i pagani: essi credono di
venire ascoltati a forza di parole.
Non siate dunque come loro, perché
il Padre vostro sa di quali cose avete
bisogno prima ancora che gliele
chiediate. Voi dunque pregate così:
Padre nostro che sei nei cieli, sia
santificato il tuo nome, venga il tuo
regno, sia fatta la tua volontà, come
in cielo così in terra. Dacci oggi il
nostro pane quotidiano, e rimetti a
noi i nostri debiti come anche noi li
rimettiamo ai nostri debitori, e non



abbandonarci alla tentazione, ma
liberaci dal male (Mt 6, 7-13).

Il Padre Nostro

Il Padre Nostro è l'orazione
principale del cristiano. Il
Catechismo della Chiesa Cattolica -
citando Tertulliano, sant'Agostino e
San Tommaso d'Aquino- lo qualifica
come la sintesi di tutto il Vangelo,
compendio delle nostre richieste, la
più perfetta delle preghiere (cfr. 
Catechismo della Chiesa Cattolica,
2761-2763).

Inoltre viene detta tradizionalmente
"orazione domenicale" per indicare
che è del Signore: Gesù, come
Maestro, ci dà le parole ricevute dal
Padre; e allo stesso tempo, come
nostro Modello, ci rivela il modo in
cui pregare per le nostre necessità
(Cfr. Ibid., n. 2765.)

Questo carattere fondamentale del
Padre Nostro è stato vissuto dalla

https://www.vatican.va/archive/catechism_it/p4s2a1_it.htm
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/p4s2a1_it.htm


Chiesa fin dalle origini: subito ha
sostituito altre formule della pietà
ebraica, è stato incorporato nella
liturgia ed è divenuto parte
integrante della catechesi per
ricevere i sacramenti. Lungo i secoli,
i grandi maestri di vita spirituale
hanno commentato questa preghiera,
estraendone le ricchezze teologiche
che custodisce. «In così poche parole
è racchiusa tutta la contemplazione e
perfezione -scrisse Santa Teresa di
Gesù-, tanto che pare che non
abbiamo bisogno di un altro libro,
ma di studiare questo. Perché qui il
Signore ci ha insegnato tutti i modi
della preghiera e dell'alta
contemplazione, dai principianti
all'orazione mentale, e di quiete e di
unione; se io lo sapessi dire, si
potrebbe scrivere un grande libro di
orazione su un fondamento tanto
vero» (Santa Teresa di Gesù,
Cammino di perfezione [codice di
Valladolid], 37,1).

https://www.vatican.va/archive/catechism_it/p2s1c1a2_it.htm


Per recitare con frutto il Padre
Nostro ricordiamo che Gesù non ci
lascia una formula da ripetere
meccanicamente. Come per qualsiasi
preghiera vocale, è attraverso la
Parola di Dio che lo Spirito Santo
insegna ai figli di Dio a pregare il
loro Padre. Gesù non ci dà soltanto le
parole della nostra preghiera filiale:
ci dà al tempo stesso lo Spirito, per
mezzo del quale quelle parole
diventano in noi «spirito e vita» (Gv
6,63). Di più: la prova e la possibilità
della nostra preghiera filiale è che il
Padre «ha mandato nei nostri cuori
lo Spirito del suo Figlio che grida:
Abbà, Padre!» (Gal 4,6) (Catechismo
della Chiesa Cattolica, 2766)

Un modo per coltivare la coscienza
della nostra filiazione divina è
convertire il contenuto del Padre
Nostro in materia del nostro dialogo
con Dio. Così fece in alcuni momenti
San Josemaría. In un suo scritto, in
cui si riferisce a fatti della sua vita

https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/caratteristiche-dello-spirito-dell92opus-dei


spirituale accaduti negli anni intorno
al 1930 racconta:

"Quando ero giovane avevo
l'abitudine, non poche volte, di non
usare alcun libro per la meditazione.
Recitavo, assaporandole, una a una le
parole del Pater Noster, e mi
trattenevo -assaporandolo- quando
consideravo che Dio era Pater, mio
Padre, che dovevo sentirmi fratello
di Gesù Cristo e fratello di tutti gli
uomini.

Non cessava il mio stupore,
contemplando che ero figlio di Dio!
Dopo ogni riflessione mi ritrovavo
più fermo nella fede, più sicuro nella
speranza, più acceso nell'amore. E
nella mia anima nasceva la necessità,
essendo figlio di Dio, di essere un
figlio piccolo, un figlio bisognoso. Da
lì sgorgò nella mia vita interiore il
vivere finché potevo -finché posso- la
vita di infanzia, che ho sempre
raccomandato ai miei, lasciandoli



liberi (San Josemaría, Lettera 8-
XII-1949, n. 41).

È bello verificare che, anni dopo, il
fondatore dell'Opus Dei consigliava
ciò che lui stesso aveva messo in
pratica. In un incontro con persone
di ogni condizione, durante l'estesa
catechesi che realizzò nella penisola
iberica nel 1972, qualcuno gli
domandò:

-Padre, come possiamo migliorare
l'orazione? Perché molte volte il
Padre Nostro mi viene
meccanicamente.

-Questo succede a tutti, rispose San
Josemaría. Anche Santa Teresa dice
che qualche volta era secca come un
palo, e non poteva pregare neanche
un Padre Nostro rendendosi conto di
quello che diceva.

Dillo al Signore. Digli: mi metto a
pregare e vorrei farlo bene; ti chiedo
di illuminarmi, di aiutarmi a



rendermi conto di quello che dice il
Padre Nostro. Cominci: Padre. E ti
fermi a considerare un momento che
cosa vuol dire questa parola. Pensi a
quello che è per te tuo padre, e che
oltre a questo padre della terra ne
hai un altro in Cielo: Dio. E ti riempi
di orgoglio santo.

Padre nostro. Non è solo tuo: è
nostro, di tutti. Perciò tu sei fratello
delle altre creature che ci sono in
terra. Perciò devi voler bene alla
gente, devi aiutarli ad essere buoni
figli di Dio, perché tutti insieme
formiamo la famiglia di nostro Padre
del Cielo.

Che sei nei cieli… E subito ricordi
quello che mi hai sentito dire: che è
anche nel Tabernacolo e nella nostra
anima in grazia… (San Josemaría,
appunti presi durante una tertulia,
27-10-1972)



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/gerusalemme-
la-grotta-del-padre-nostro/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/gerusalemme-la-grotta-del-padre-nostro/
https://opusdei.org/it-ch/article/gerusalemme-la-grotta-del-padre-nostro/
https://opusdei.org/it-ch/article/gerusalemme-la-grotta-del-padre-nostro/

	Gerusalemme: la Grotta del Padre Nostro

