
opusdei.org

2. Fede e dignità
umana

Senza prendersi cura l'uno
dell'altro, non riusciremo a
"guarire il mondo". È il
messaggio contenuto in questa
catechesi di papa Francesco.

12/08/2020

La pandemia ha messo in risalto
quanto siamo tutti vulnerabili e
interconnessi. Se non ci prendiamo
cura l’uno dell’altro, a partire dagli
ultimi, da coloro che sono
maggiormente colpiti, incluso il



creato, non possiamo guarire il
mondo.

È da lodare l’impegno di tante
persone che in questi mesi stanno
dando prova dell’amore umano e
cristiano verso il prossimo,
dedicandosi ai malati anche a rischio
della propria salute. Sono degli eroi!
Tuttavia, il coronavirus non è l’unica
malattia da combattere, ma la
pandemia ha portato alla luce
patologie sociali più ampie. Una di
queste è la visione distorta della
persona, uno sguardo che ignora la
sua dignità e il suo carattere
relazionale. A volte guardiamo gli
altri come oggetti, da usare e
scartare. In realtà, questo tipo di
sguardo acceca e fomenta una
cultura dello scarto individualistica e
aggressiva, che trasforma l’essere
umano in un bene di consumo (cfr
Esort. ap. Evangelii gaudium, 53; Enc. 
Laudato si’ [LS], 22).

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un%E2%80%99economia_dell%E2%80%99esclusione
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un%E2%80%99economia_dell%E2%80%99esclusione
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#22.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#22.


Nella luce della fede sappiamo,
invece, che Dio guarda all’uomo e
alla donna in un altro modo. Egli ci
ha creati non come oggetti, ma come
persone amate e capaci di amare; ci
ha creati a sua immagine e
somiglianza (cfr Gen 1,27). In questo
modo ci ha donato una dignità unica,
invitandoci a vivere in comunione
con Lui, in comunione con le nostre
sorelle e i nostri fratelli, nel rispetto
di tutto il creato. In comunione, in
armonia, possiamo dire. La
creazione è un'armonia nella quale
siamo chiamati a vivere. E in questa
comunione, in questa armonia che è
comunione, Dio ci dona la capacità di
procreare e di custodire la vita (cfr 
Gen 1,28-29), di lavorare e prenderci
cura della terra (cfr Gen 2,15; LS, 67).
Si capisce che non si può procreare e
custodire la vita senza armonia; sarà
distrutta.

Di quello sguardo individualista,
quello che non è armonia, abbiamo

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67.


un esempio nei Vangeli, nella
richiesta fatta a Gesù dalla madre dei
discepoli Giacomo e Giovanni (cfr Mt
20,20-28). Lei vorrebbe che i suoi figli
possano sedersi alla destra e alla
sinistra del nuovo re. Ma Gesù
propone un altro tipo di visione:
quella del servizio e del dare la vita
per gli altri, e la conferma
restituendo subito dopo la vista a due
ciechi e facendoli suoi discepoli (cfr 
Mt 20,29-34). Cercare di arrampicarsi
nella vita, di essere superiori agli
altri, distrugge l'armonia. È la logica
del dominio, di dominare gli altri.
L’armonia è un’altra cosa: è il
servizio.

Chiediamo, dunque, al Signore di
darci occhi attenti ai fratelli e alle
sorelle, specialmente a quelli che
soffrono. Come discepoli di Gesù non
vogliamo essere indifferenti né
individualisti, questi sono i due
atteggiamenti brutti contro
l’armonia. Indifferente: io guardo da



un’altra parte. Individualisti:
guardare soltanto il proprio
interesse. L’armonia creata da Dio ci
chiede di guardare gli altri, i bisogni
degli altri, i problemi degli altri,
essere in comunione. Vogliamo
riconoscere in ogni persona,
qualunque sia la sua razza, lingua o
condizione, la dignità umana.
L’armonia ti porta a riconoscere la
dignità umana, quell’armonia creata
da Dio, con l’uomo al centro.

Il Concilio Vaticano II sottolinea che
questa dignità è inalienabile, perché
«è stata creata a immagine di
Dio» (Cost. past. Gaudium et spes, 12).
Essa sta a fondamento di tutta la vita
sociale e ne determina i principi
operativi. Nella cultura moderna, il
riferimento più vicino al principio
della dignità inalienabile della
persona è la Dichiarazione
Universale dei Diritti dell’Uomo, che
San Giovanni Paolo II ha definito
«pietra miliare posta sul lungo e

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html


difficile cammino del genere
umano», [1] e come «una delle più
alte espressioni della coscienza
umana». [2] I diritti non sono solo
individuali, ma anche sociali; sono
dei popoli, delle nazioni. [3] L’essere
umano, infatti, nella sua dignità
personale, è un essere sociale, creato
a immagine di Dio Uno e Trino. Noi
siamo esseri sociali, abbiamo bisogno
di vivere in questa armonia sociale,
ma quando c’è l’egoismo, il nostro
sguardo non va agli altri, alla
comunità, ma torna su noi stessi e
questo ci fa brutti, cattivi, egoisti,
distruggendo l’armonia.

Questa rinnovata consapevolezza
della dignità di ogni essere umano ha
serie implicazioni sociali,
economiche e politiche. Guardare il
fratello e tutto il creato come dono
ricevuto dall’amore del Padre suscita
un comportamento di attenzione, di
cura e di stupore. Così il credente,
contemplando il prossimo come un

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200812_udienza-generale.html#_ftn3


fratello e non come un estraneo, lo
guarda con compassione ed empatia,
non con disprezzo o inimicizia. E
contemplando il mondo alla luce
della fede, si adopera a sviluppare,
con l’aiuto della grazia, la sua
creatività e il suo entusiasmo per
risolvere i drammi della storia.
Concepisce e sviluppa le sue capacità
come responsabilità che scaturiscono
dalla sua fede, [4] come doni di Dio
da mettere al servizio dell’umanità e
del creato.

Mentre tutti noi lavoriamo per la
cura da un virus che colpisce tutti in
maniera indistinta, la fede ci esorta a
impegnarci seriamente e attivamente
per contrastare l’indifferenza
davanti alle violazioni della dignità
umana. Questa cultura
dell’indifferenza che accompagna la
cultura dello scarto: le cose che non
mi toccano non mi interessano. La
fede sempre esige di lasciarci guarire
e convertire dal nostro

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200812_udienza-generale.html#_ftn4


individualismo, sia personale sia
collettivo; un individualismo di
partito, per esempio.

Possa il Signore “restituirci la vista”
per riscoprire che cosa significa
essere membri della famiglia umana.
E possa questo sguardo tradursi in
azioni concrete di compassione e
rispetto per ogni persona e di cura e
custodia per la nostra casa comune.

[1] Discorso all'Assemblea Generale
delle Nazioni Unite (2 ottobre 1979),
7.

[2] Discorso all'Assemblea Generale
delle Nazioni Unite (5 ottobre 1995),
2.

[3] Cfr Compendio della Dottrina
Sociale della Chiesa, 157.

[4] Ibid.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1979/october/documents/hf_jp-ii_spe_19791002_general-assembly-onu.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1979/october/documents/hf_jp-ii_spe_19791002_general-assembly-onu.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1979/october/documents/hf_jp-ii_spe_19791002_general-assembly-onu.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1979/october/documents/hf_jp-ii_spe_19791002_general-assembly-onu.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1995/october/documents/hf_jp-ii_spe_05101995_address-to-uno.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1995/october/documents/hf_jp-ii_spe_05101995_address-to-uno.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1995/october/documents/hf_jp-ii_spe_05101995_address-to-uno.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1995/october/documents/hf_jp-ii_spe_05101995_address-to-uno.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html#d)%20Diritti%20dei%20popoli%20e%20delle%20Nazioni
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html#d)%20Diritti%20dei%20popoli%20e%20delle%20Nazioni


© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/fede-e-dignita-
umana/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/fede-e-dignita-umana/
https://opusdei.org/it-ch/article/fede-e-dignita-umana/
https://opusdei.org/it-ch/article/fede-e-dignita-umana/

	2. Fede e dignità umana

