
opusdei.org

Fare di ogni Centro
una famiglia (II)

Le famiglie cristiane sono
luoghi nei quali tutti vivono e
fanno di tutto per gli altri. In
questo articolo analizziamo
alcune derive che possono fare
addormentare questa logica, e
proponiamo delle linee
operative per risvegliarla.

19/12/2023

In una delle sue ultime lettere ai suoi
figli nell’Opus Dei, san Josemaría
rifletteva sulla «logica nuova» di una
famiglia di Dio sulla terra. Già sin dai



giorni di attesa a Nazaret, il Signore
aveva introdotto Maria e Giuseppe
sul modo di pensare e di vivere di
quel bambino che si sarebbe
annichilito e dato completamente,
perché non sarebbe venuto per
essere servito ma a servire[1]. È la
stessa logica che Dio vuole per ogni
casa cristiana.

«Guardate qual è l’ambiente nel
quale Cristo è nato. Tutto parla di
dedizione incondizionata: Giuseppe
— una storia di duri eventi,
combinati con la gioia di essere il
custode di Gesù — mette in gioco il
suo onore, la serena continuità del
suo lavoro, la tranquillità del futuro;
tutta la sua esistenza è una
disponibilità pronta a ciò che Dio
chiede. Maria ci si manifesta come la 
Serva del Signore (Lc 1, 38) che, con il
suo fiat, trasforma la sua intera
esistenza in una sottomissione al
disegno divino della salvezza. E
Gesù? Basterebbe dire che il nostro



Dio ci si mostra come un bambino; il
Creatore di tutte le cose si presenta a
noi nelle fasce di una piccola
creatura, in modo che non possiamo
dubitare che è vero Dio e vero Uomo
(...). Bisogno impregnarsi di questa
logica nuova, che Dio ha inaugurato
scendendo sulla terra. A Betlemme
nessuno si riserva niente. Là non si
sente parlare del mio onore, né del
mio tempo, né del mio lavoro, né
delle mie idee, né dei miei gusti, né
del mio denaro. Là tutto si mette al
servizio del grandioso gioco di Dio
con l’umanità, che è la
Redenzione»[2].

La vita di famiglia si rinnova e si
moltiplica in accordo con questo
«grandioso gioco» del servizio, inteso
non come servilismo, né come un
freddo assommare di prestazioni, di
servizi... ma come una disposizione
permanente a vivere per gli altri,
come strumenti dell’attenzione
quotidiana di Dio. Questo modo di



vivere, che san Josemaría certe volte
chiamava «il sano pregiudizio
psicologico di pensare abitualmente
agli altri»[3], deve essere il normale
tenore dei centri dell’Opera. E, grazie
a Dio, è proprio questo che, in tanti
modi, viene percepito da tante
persone che li frequentano: la
disposizione che porta a rendere
gradevole la vita degli altri, a
dedicare loro tempo e ascolto anche
se magari abbiamo da fare cose
urgenti, ad aiutarli a risolvere un
problema, a chiedere perdono
quando è necessario, ad andare
avanti con un sorriso, a compiere un
incarico di un’altro che è stanco o
arriva tardi... e tante altre occasioni
che la convivenza ci presenta
quotidianamente.

Tuttavia, come accade in ogni
famiglia, la vita di ogni giorno
qualche volta produce un certo
effetto di erosione; e, col passare del
tempo, possono radicarsi altre



dinamiche in casa o nel nostro
carattere. Senza voler essere
esaustivi, possiamo riassumerle in
quattro derive, nelle quali possono
apparire impostazioni
eccessivamente centrate al
funzionamento della casa, a danno
delle persone che vi abitano, oppure
quello che potremmo chiamare
«equivoci relazionali»: conflitti che
nascono da posizioni non comprese
della convivenza. Ovviamente,
quanto viene descritto di seguito non
sono situazioni che si danno, per così
dire, in maniera chimicamente pura;
son piuttosto tendenze che possono
intervenire a poco a poco, magari
mescolate tra di loro, e che mostrano
come la debolezza umana tende a
fondersi con ciò che è più importante
e desiderato. Una breve riflessione
sull’una e l’altra ci permetterà di
identificare «le volpi, le volpi
piccoline che devastano le vigne» (Ct
2, 15). Così, per contrasto, resterà ben
evidente la «logica» di Dio riguardo i



focolari, e concretamente i centri
dell’Opera.

Efficace, ma freddo

Le prime due derive che possono
confondere la vera logica del servizio
si trovano nell’ambito della 
funzionalità. Se pensiamo ai due
termini di cui si serviva
frequentemente san Josemaría per
caratterizzare l’Opera —«famiglia, e
insieme milizia»[4]—, il rischio allora
sarebbe quello di un certo
scompenso, dato che la «milizia»
tenderebbe a fare eclissare la
famiglia, dando luogo a focolari
efficienti, ma con poco calore, o forse
con tensioni e ferite più o meno
nascoste.

Una prima deriva in questo senso è
quella che potremmo dire logica
della sinergia. Questa logica è in
parte legata allo sviluppo della
società negli ultimi decenni, che ha
portato con sé, come rovescio di tanti



servizi e possibilità, una infinità di
compiti e lotte da affrontare: fatture,
gestioni amministrative, messaggi...
Il risultato è che facilmente possiamo
passare le ore correndo appresso agli
avvenimenti e alle gestioni. Come
succede in una famiglia qualsiasi
nella quale, a furia di essere vincolati
al lavoro, alla casa, ai figli, e a tutto
quello che si deve fare per loro,
marito e moglie possono trovarsi
guastata l’amicizia matrimoniale (la
loro intimità, l’affetto reciproco...),
così anche in un centro, con maggiori
motivazioni quando in esso fanno
capo diverse attività apostoliche,
potrebbe succedere che gli uni e gli
altri finiscano con l’avere tra di loro
un rapporto che si avvicina
maggiormente alla funzionalità,
quasi fosse ridotto alle «cose delle
quali bisogna occuparsi»[5].

A questo punto, il centro tenderebbe
a funzionare con sinergia (syn –
ergon, unione di azioni), ma con una



significativa mancanza di simpatia
(syn – pathos, unione di sentimento).
Ognuno svolgerebbe i suoi incarichi,
i suoi compiti, il suo piano di vita; la
casa funzionerebbe come un
meccanismo di precisione —ognuno
starebbe al suo posto, ogni persona
nel suo lavoro... —, ma verrebbe
meno la capacità di simpatizzare, di 
sentire con gli altri: stare bene con gli
altri, soffrire con loro. San Josemaría
ha messo in guardia contro questo
rischio con parole forti: « Il giorno
nel quale dovessimo vivere come
estranei o indifferenti, avremo ucciso
l’Opus Dei»[6]. Inoltre, come succede a
un semplice livello umano in
qualunque organizzazione, la
mancanza di simpatia tra gli uni e gli
altri finirebbe col pregiudicare o
bloccare anche la sinergia.

Una seconda deriva potremmo
chiamarla logica dell'ordine. Anche
qui c’è analogia con qualsiasi casa,
nella quale l’uno e l’altro dei coniugi



dia una importanza magari eccessiva
al fatto che le cose siano «come
devono essere»: l’orario, l’ordine
materiale, gli incarichi dell’uno o
dell’altro... Ovviamente, ogni casa ha
bisogno di certe regole per non
trovarsi nel caos, ma a volte possono
coltivarsi aspettative eccessive su
una casa ideale, un modo di fare le
cose che si pensano le migliori e da
seguirsi a ogni costo, anche a costo
della pace familiare. E, tuttavia,
l’esperienza di tante famiglie
dimostra come, quando c’è un
eccesso di regole, e non si sta attenti
nella cura dei rapporti tra genitori e
figli, si crea frustrazione, quando non
ribellione, nei figli. A questo, tra
l’altro, faceva riferimento san Paolo
quando scriveva: «Voi, padri, non
esasperate i vostri figli, perché non si
scoraggino» (Col 3, 21).

Questi modi di vedere e di fare
potrebbero risultare non meno
problematici nel caso di un centro.



Da un lato, perché quelli che vi
convivono sono adulti, ognuno con la
propria libertà e responsabilità;
dall’altro, perché il centro, essendo
una iniziativa apostolica chiamata a
«funzionare», è una casa aperta a
tutti, è anche focolare di chi vi abita,
ed è necessario che questi lo possano
sentire come tale, e non come una
mera continuazione della loro vita
professionale. Rispetto a un
convenzionale focolare domestico,
un centro dell’Opera ha una
peculiarità nel fatto che in esso il
focolare e il lavoro coesistono in
permanenza; e anche nel fatto che
quelli che sono impegnati in compiti
apostolici stanno lì perché ne hanno
voglia. Essendo questa il motivo più
soprannaturale[7], e, quindi, più
radicale, dev’essere anche principio
di tatto e sensibilità. «Per essere
molto spirituali, molto
soprannaturali —insegnava san
Josemaría—, bisogna essere molto



umani, sforzarsi di avere un senso
affettuosamente umano della vita»[8]

Alla luce di questi elementi, si può
capire quanto sia problematico
mettere troppa enfasi sui criteri, le
regole, gli obiettivi, ecc. Il passare del
tempo finisce con il manifestare gli
inconvenienti di tale logica. La cosa
più ovvia è che chi mette a fuoco
esclusivamente o principalmente
«quanto previsto» può confondere
l’importanza dei mezzi con quella del
fine, e finire con limitare la libertà
degli altri su problemi che possono
ammettere diverse soluzioni[9]. Un
altro inconveniente consiste nel fatto
che, se non si arriva a trovarsi
d’accordo su ciò che «dovrebbe
essere» con la spontaneità che deve
caratterizzare la vita di famiglia,
l’ambiente potrebbe raffreddarsi e
irrigidirsi. Infine, c’è il fatto che chi si
impegna a tenere sotto controllo la
situazione ottiene sempre vittorie
fragili: nel mettere al primo posto



l’efficacia, magari non ottiene di
attrarre e convincere veramente:
guadagnare il loro cuore e aiutarli a
crescere in libertà[10]. Chi
fondamentalmente aspira a
controllare la situazione si stanca
facilmente, e può fare stancare gli
altri, che possono sentirsi poco
protagonisti nella costruzione del
focolare.

Equivoci relazionali

Nella vita del focolare possono
introdursi altre due derive che
possono definirsi equivoci o
«cortocircuiti» relazionali. Come le
prime, hanno le loro analogie con la
vita di alcune famiglie, e sono
caratterizzate dal fatto di generare
una certa insoddisfazione di fondo in
coloro che si vedono intrappolati da
questi equivoci. Un personaggio delle
parabole del Signore personifica
questo tipo di situazione. È il figlio
maggiore che rinfaccia a suo padre



una serie di torti subiti in paragone a
suo fratello, e che finisce con l’essere
costretto a sentire queste parole:
«Figlio, tu sei sempre con me, e tutto
quello che è mio è tuo» (Lc 15, 31).

La prima di queste derive si potrebbe
chiamare logica del merito. È quella
di chi può essere esteriormente
pieno di attenzioni per questo o per
quello, e di una grande capacità di
sacrificarsi per occuparsi delle cose
della casa e di chi vi abita. Ma opera,
in generale in modo inconsapevole,
con la prospettiva di guadagnarsi
l’affetto degli altri come
contropartita delle sue fatiche.
Questa logica, che a ragione si
applica a molti ambiti della vita, non
funziona in famiglia, perchè non
corrisponde alla realtà. Qui siamo
nel terreno della gratuità: siamo
famiglia, e ha poco significato voler
raccogliere meriti da chi ci vuole
bene



Per altro, chi sente come propria la
famiglia si fa in quattro per essa:
però, senza esigere contropartite
affettive, come un padre o una
madre non le esige per amare i figli
(al contrario, e contro ogni
previsione, hanno la loro felicità,
proprio in questo prodigarsi). Certo,
a volte potrebbe mancarci la
considerazione per le nostre fatiche;
però, se pensiamo abitualmente a
quello che ci devono dare per ciò che
facciamo, il nostro sguardo può
diventare autoreferenziale: come
succede al figlio maggiore della
parabola, che vive nella casa del
padre, ma non la sente come
realmente sua. Questo figlio, quando
rimprovera per i torti subiti rispetto
al fratello, sa coniugare le persone
solo al singolare —io, tu, egli—.
Dimenticando il noi, che è proprio il
terreno sul quale il padre vorrebbe
portarlo. Alla fine, la sua logica svela
una profonda insoddisfazione, si
paragona e osserva la libertà degli



altri (quella del padre, quella del
fratello), che giudica, perchè danno o
perché ricevono ciò che, secondo lui,
non dovrebbero dare o ricevere (cfr. 
Lc 15,29-32). In questo modo, quello
che, ai suoi occhi, sembra una giusta
rivendicazione in realtà è amara
gelosia, orgoglio ferito.

Infine, c’è una deriva che potremmo
chiamare logica del sentimento, per
la quale il criterio di valutare la vita
familiare si concentra nelle proprie
sensazioni: Come mi fa sentire la vita
in famiglia? Mi sento bene? Senza
dubbio queste sono domande alle
quali è giusto fare attenzione: gli uni
e gli altri dovrebbero stare attenti a
individuare ciò che migliora il clima
di casa come ciò che potrebbe creare
malessere. Tuttavia, per quanto il 
benessere emotivo possa essere un
importante indicatore, non può
diventare il principale criterio, la
motivazione fondamentale per



collaborare nella costruzione del
focolare.

Se, in una persona, si creasse questa
logica, diventerebbero indispensabili
le sensazioni positive per sforzarsi di
attendere alla famiglia. E, tuttavia, ci
sono momenti nei quali la famiglia
ha bisogno che lasciamo da parte le
nostre preferenze. Come ci ha
ricordato spesso il Padre, «si può fare
con gioia – e non malvolentieri –
quello che costa, quello che non
piace, se lo si fa per e con amore, e
dunque liberamente»[11]. Uno
potrebbe non riuscire a superare
questa difficoltà perchè, mentre
sente di «avere diritto» di ricevere
affetto, e lo richiede come un amore
incondizionato, non si fa domande
sul suo contributo. È quello che
succede al fratello maggiore della
parabola, che non considera se suo
padre ha bisogno, da parte sua, di
qualche «extra»: pensa soltanto alla



festa che non ha potuto fare (cfr. Lc
15, 29).

Concentrarsi soltanto a pretendere
affetto porta a generare preferenze
di persone: di fronte all’amicizia
sincera e aperta che è propria della
relazione fraterna[12], si sviluppa
allora la dinamica delle amicizie
particolari,[13] che, per il fatto di
essere esclusive ed escludenti, sono
caricature dell’amicizia fraterna; in
tal modo, in casa ci sarebbero «gli
amici» e «gli altri». Naturalmente, un
comportamento del genere
pregiudicherebbe l’ambiente
familiare, ma anche la stessa persona
interessata, che potrebbe restare
amareggiata, senza risorse affettive.
Il dono del celibato, orientato com’è a
generare una grande «capacità di
volere bene a tutti»[14], diventerebbe
tristemente rimpicciolito.

La logica del servizio è la logica del
dono



Le derive che abbiamo abbozzato
hanno in comune che conducono a
un implicito fino a qui , una
delimitazione degli sforzi e della
dedizione. A volte — e questo accade
in qualsiasi settore della società —,
dietro certe crisi o cedimenti fisici e
psichici può nascondersi una logica
di pensiero e un comportamento
fissato in una fredda pretesa di
efficacia, di controllo, di aver meriti
o di attesa di affetto; oppure in un
miscuglio di vari di questi elementi,
tra le altre possibilità[15].

Queste tipologie di crisi, con le quali
la vita stessa vuole riportarci alla
realtà, può essere occasione di
purificazione e di rettificare:
l’occasione per rendersi conto di ciò
che si è perso, o che non si è riusciti a
trovare, il giusto obiettivo. Tuttavia,
se non le si affronta, ne può derivare
un forte desiderio di evasione, un
bisogno di eventi straordinari dovuti
alla frustrazione; anche se, in



conclusione, non saranno risolutivi,
perché non affrontano il problema
alla radice. Magari, allora succede
che le vicende più importanti della
vita familiare - proprio quelle che ci
fanno uscire dalla normalità - non si
apprezzano sufficientemente: niente
sembra avere un ritorno abbastanza
soddisfacente. E, mentre si potrebbe
vivere felici e grati di ciò che si ha, si
vive sospirando per quello che non si
ha.

Di fronte a queste derive, che
rimpiccioliscono la vita e la
vocazione, c’è il «grandioso gioco di
Dio, che è la Redenzione»[16]. La
logica del servizio ci spinge a dare,
ma non perché vogliamo ricevere,
ma perché «abbiamo conosciuto e
creduto l'amore che Dio ha in noi» (1 
Gv 4, 16). Nel centro della nostra vita
c’è Dio, che ci ama e ci colma di
grazia per saperci dare
gratuitamente: «Gratuitamente avete
ricevuto, gratuitamente date» (Mt 10,



8). Allora, il focolare non viene
costruito per calcolo. La logica del
servizio conduce alla semplicità del
padre e della madre, che non ha
bisogno di fare propositi né di
assommare gesti di servizio[17]:
semplicemente si danno, si prestano
a essere semplicemente un semplice
blocco di pietra[18] affinché le pareti
siano più robuste e il calore del
focolare si mantenga meglio. E,
contemplando la bellezza della casa
che stanno costruendo, si riempiano
di gioia e di gratitudine.

Questa è la logica filiale di Gesù che
può dire veramente al Padre: «Tutte
le cose mie sono tue, e le tue sono
mie» (Gv 17, 10). Qui la migliore
ricompensa è l’amore di Dio, che
sempre ci precede; in ogni istante, ci
ama per primo (cfr. 1 Gv 4, 10). E di
questo amore si riempie il cuore
quando è con gli altri. Un amore
«senza riposo e senza stanchezza»[19],
perché ciò che veramente stanca è



«girare attorno al proprio io»[20].
Servire, invece, vivere veramente per
gli altri, a volte può costare; però, alla
fine, non stanca.

Tonalità diverse, a seconda dei
luoghi e delle persone

«Se il Signore non costruisce la casa,
invano si affaticano i costruttori. Se il
Signore non vigila sulla città, invano
veglia la sentinella» (Sal 127, 1).
Queste parole della Scrittura hanno
una brillantezza particolare quando
si pensa alla presenza reale del
Signore negli oratori dei centri
dell’Opera: Egli costruisce la casa,
Egli custodisce la città, se lo lasciamo
fare. «Se il centro dei tuoi pensieri e
delle tue speranze è il Tabernacolo —
scrive san Josemaría —, come
saranno abbondanti, figlio mio, i
frutti di santità e di apostolato!»[21].
Ed è proprio così: quando uno vive
nella prospettiva di Dio, per gli altri,
diventa uno che facilita, ispira e



avvicina alla santità, che è il
fondamento più forte del focolare.

Il modo in cui questa dinamica del
servizio si potrà manifestare —«il
“sano preconcetto psicologico” di
pensare abitualmente agli altri»[22]—
sarà diverso a seconda delle persone.
Ogni centro dev’essere un mosaico
unico, composto dai talenti che
ciascuno mette al servizio del calore
della famiglia. L’aspettativa di come
dev’essere il focolare è diversa per
ognuno, e per questo è importante
che non sia guidato da una semplice
lista di regole da applicare.

Ogni centro finirà con l’avere toni
particolari nella celebrazione delle
feste, nell’aiutarsi gli uni gli altri
nella gestione materiale della casa, o
nello sviluppo di progetti apostolici, o
nei rapporti con le famiglie. C’è
sempre qualcosa di comune: l'affetto,
il senso dello humor, il senso
soprannaturale, gli incontri familiari,



le notizie del Padre e della famiglia
dell’Opera, la sobrietà gioiosa e la
serenità soprannaturale che
consente un riposo rigeneratore. Uno
stesso spirito dappertutto, con una
viva concretezza ovunque. Per
questo ci sentiamo sempre in casa
quando andiamo in un’altra Regione
o in un altro centro; perché sentiamo
l’unità e la diversità — la ricchezza
— dell’Opera.

La logica del servizio non libera dai
propri difetti, e neppure da quelli
degli altri; tanto meno impedisce di
trovarsi più o meno bene con quelli
che vivono assieme; oppure che la
casa e le attività siano organizzate
meglio o peggio; oppure esime dalla
necessità di sforzarci per capire chi
ci sta intorno[23]; o di chiedere
perdono o di perdonare quando è il
caso[24]. Però — e questa è la cosa
decisiva — questa logica consente di
trovare sempre la soluzione per



andare avanti e per avvicinarsi di
più a Dio.

Quando si costruisce il focolare in
chiave di servizio, tutto prende vita:
nei momenti di tertulia o del
dopocena, ognuno è attento a
rendere viva la conversazione, in
modo che gli altri possano riposare;
la correzione fraterna si porta nella
preghiera e si pensa con un grande
affetto verso l’altro, e si fa non per il
fastidio che possono causare i suoi
difetti; si fa in modo di passare sopra
a tante cose senza irritarsi;
sorridendo e scrollando le spalle[25].
L’autentico servizio, per quanto
possa richiedere lo sforzo di uscire
dal nostro piccolo egoismo, è un win-
win; è sempre una somma in tutte e
due le direzioni; da quella di chi
serve e da quella di chi è servito. Ed è
giusto chiamarlo «servizio», anche se
con un certo imbarazzo. É,
semplicemente, amore fraterno.



L’impegno di ognuno nella
costruzione del focolare

Nella sua lettera sulle caratteristiche
della vocazione all’Opera, il Padre ha
ricordato la decisiva influenza delle
amministrazioni nella creazione
dell’ambiente di famiglia nei centri:
«con il vostro lavoro curate e servite
la vita nell’Opera, mettendo la
singola persona come obiettivo e
priorità del vostro impegno. Ciò
esprime in modo molto concreto che
l’Opera è famiglia; una famiglia vera,
non in senso metaforico»[26]. Si tratta
di un lavoro performante, nel senso
che crea un ambiente propizio e
propone un riferimento nel quale si
può vedere il contributo di ciascuno
all’ambiente di famiglia. Tuttavia,
per incarnarsi, per farlo diventare
vita, questa base ha bisogno
dell’impegno di tutti.

Per i componenti del consiglio locale
di un centro, il compito di servizio



che Dio affida loro attraverso l’Opera
consiste soprattutto nel vegliare in
modo che ciascuno abbia la
necessaria formazione e
l’accompagnamento spirituale, oltre
a un certo benessere materiale. San
Josemaría lo sintetizzava così: «con
sollecitudine paterna e materna,
prendetevi cura delle anime e dei
corpi di quelli che vi sono stati
affidati»[27]. Questo compito richiede
da loro responsabilità, ma anche
tante dosi di pazienza e di
abbandono a Dio. Così, si vede la
necessità di capire il modo di essere
di ciascuno, e i suoi punti di forza,
sui quali faranno leva per aiutarli a
crescere, ciascuno e il centro nel suo
insieme; si vede con maggiore
chiarezza che ciò che veramente
conta è che tutti si avvicinano di più
a Dio, e non tanto che le cose vadano
in un modo determinato, e sono
pronti a chiedere perdono, perché
questo non solo non fa venire meno
la loro autorità, ma li avvicina agli



altri. Quando l’organizzazione del
centro si svolge in questo modo,
l’ambiente non cessa di esigere, come
presuppone la ricerca della santità,
ma ci guadagna in gioia e serenità
che rende autentica questa ricerca[28].
Allora, tutto il centro si sente un
tutt’uno con la ragion d’essere del
focolare: tutti in uno, con le finalità
di tutti e le particolarità di ognuno.

Il sacerdote, da parte sua, è spesso un
interlocutore che ascolta e dà
serenità, e aiuta a vedere, con
prospettiva e magari con acutezza, i
diversi aspetti della convivenza
quotidiana. «Noi sacerdoti, scriveva
san Josemaría, dobbiamo avere lo
stesso spirito degli altri, ma
specialmente di comprensione, di
carità, di convivenza con tutti, di non
scandalizzarci, di sollevare, di
aiutare, come una madre»[29]. Con
maggiore motivazione degli altri,
quindi, il sacerdote dev’essere
strumento di unità e di speranza,



«senza timidezza né “complessi” (che
di solito denotano poca maturità
umana), ma anche senza invadenze
“clericali” (che rivelano poco senso
soprannaturale)»[30]. Se per i direttori
la logica dell’esigenza può essere un
rischio, per i sacerdoti può esserlo
quella del merito: egli è sempre al
servizio degli altri in modo palpabile,
differenziato e insostituibile; e, senza
rendersene conto, potrebbe
intervenire una certa mentalità di
vittima, se gli sembra che i suoi sforzi
non vengano valorizzati. Don Álvaro
andava così al punto di questa
mentalità: «Se desiderate davvero
sapere in che cosa si vede l’anima
sacerdotale, ve lo riassumerò con
parole di nostro Padre: nel non dire
mai basta. Non rispondere mai
“basta” all’amore, non fermarci di
fronte al sacrificio, come Cristo»[31].

«È normale che in molte famiglie
convivano persone appartenenti a
varie generazioni (nonni, genitori,



figli) e con caratteristiche diverse.(...)
Se è vero che, talvolta, queste
situazioni possono portare a un
deteriorarsi dell’unità familiare, è
anche vero che, molto spesso, tali
difficoltà e altre ancora possono
unire di più la famiglia, quando c’è
vero amore»[32]. Ne deriva che tutti
quelli che vivono in uno stesso
centro, dal più anziano all’ultimo
arrivato, hanno la missione di
costruire il focolare, con i talenti che
Dio ha dato loro, e con il loro proprio
modo di essere; in modo che la casa
sia, per ciascuno, un luogo di
intimità, di amore incondizionato e
di riposo sereno. Tutti hanno un
ruolo insostituibile in questo
impegno, perché ciascuno conosce
meglio degli altri i talenti che Dio gli
ha dato, per metterli a servizio di
tutti, con iniziativa e generosità. La
fraternità che si vive in ogni nostro
centro sarà così un’oasi di pace e un
punto di ispirazione per la vita degli
aggregati e dei soprannumerari, e



per tutte le persone che si avvicinano
al calore dell’Opera.

Per ultimo, ma non il meno
importante, i malati hanno un
compito speciale, non solo «perché
per un'anima innamorata, i bambini
e i malati sono Lui»[33], ma anche
perché sono la sfida più diretta e
pratica alle derive negative che
abbiamo di fronte. Lasciandosi
accudire, dando quello che nel loro
stato possono dare, e senza cedere
alla logica di chi non si sente
abbastanza voluto bene, possono
essere un polo di coesione del centro,
per unire gli sforzi nel servire chi ne
ha più bisogno.

La vita di focolare del centro,
edificata su queste basi, irradia
intorno a sè l’amore di Dio e apre a
poco a poco, in quelli che vi abitano e
in quelli che lo frequentano, le porte
della casa che Egli ha preparato per
quelli che lo amano. «Se vi amate,



diceva san Josemaría, ognuna delle
nostre case sarà il focolare che io ho
visto, quello che io voglio che sia in
ogni nostro angolo. E ognuno dei
vostri fratelli sentirà una fame santa
di arrivare a casa, dopo una giornata
di lavoro; e poi avrà voglia di uscire
per strada (...), per questa guerra di
pace»[34].

[1]. Cfr. Fil 2,7; Mt 20,28.

[2]. San Josemaría, Lettera, 14-
II-1974, n. 2.

[3]. San Josemaría, Forgia, n. 861.

[4]. «L’Opus Dei certamente è
famiglia e, insieme, milizia. Famiglia
unita dall’affetto gioioso e amabile;
milizia, prontissima alla lotta
spirituale» (De Spiritu, n. 64).



[5]. A questo può aggiungersi un
altro rischio culturale del presente.
La tendenza a vivere il tempo libero
in maniera individualista, in modo
che tutto quello che non è lavoro
tende a girare attorno ai miei
interessi, ai miei gusti, alle mie
attività, alla mia vita sociale, ecc.
Naturalmente, un atteggiamento di
questo tipo comprometterebbe
significativamente il calore della
casa.

[6]. Citato in F. Ocáriz, Lettera
pastorale, 16-II-2023, n. 9.

[7]. Cfr. San Josemaría, È Gesù che
passa, n. 17.

[8]. San Josemaría, Lettera 27, n. 34,
citato in E. Burkhart - J. López, Vita
quotidiana e santità
nell’insegnamento di San Josemaría,
Libreria Editrice Vaticana, vol. III.

[9]. Cfr. F. Ocáriz, Lettera pastorale,
9-I-2018, n. 8.



[10]. «La formazione, durante l’intera
vita, senza trascurarne la necessaria
esigenza, deve tendere in grande
misura ad aprire orizzonti. Se invece
ci limitassimo alla reciproca
esigenza, potremmo finire per
vedere soltanto ciò che non
riusciamo a fare, i nostri difetti e i
nostri limiti, dimenticandoci la cosa
più importante: l’amore di Dio per
noi.» (F. Ocáriz, Lettera pastorale, 9-
I-2018, n. 11).

[11]. F. Ocáriz, Lettera pastorale, 9-
I-2018, n. 6.

[12]. Cfr. F. Ocáriz, Lettera pastorale,
1-XI-2019, nn. 14-17.

[13]. La nozione di amicizia
particolare ha una ampia e
complessa storia nella tradizione
cristiana. Nominata per la prima
volta da san Basilio di Cesarea, avrà
uno speciale sviluppo in Occidente a
partire dall’Imitazione di Cristo e
delle opere di santa Teresa d’Avila e



di san Francesco di Sales. Per la
comprensione di questa nozione in
san Josemaría, cfr. Camino, edizione
storico-crítica, n. 366.

[14]. F. Ocáriz, Lettera pastorale, 28-
X-2020, n. 22.

[15]. A volte, scrive san Josemaría, «i
Direttori commetterebbero un grave
errore se permettessero che un figlio
mio, senza una vera necessità, si
trovasse in situazioni che esigessero
da lui una continua eroicità,
dimenticando che tali situazioni
devono essere transitorie e che si
devono cercare i mezzi giusti per
farli smettere prima
possibile» (Lettera 27, n. 38).

[16]. San Josemaría, Lettera, 14 -
II-1974, n. 2.

[17]. «Quando c’è amore, oserei
affermare che non c’è bisogno di fare
propositi. Mia madre non ha fatto il
proposito di amarmi. E bisogna



vedere che dettagli di affetto aveva
per me!» (San Josemaría, appunti da
un incontro familiare, citato in S.
Bernal, Monsignor Josemaría Escrivá
de Balaguer. Appunti sulla vita del
Fondatore dell'Opus Dei; Ares, Milano
1977).

[18]. Cfr. San Josemaría, «Pietre da
costruzione» (27-VII-1937) in Crescere
al di dentro, 233-239 (AGP, biblioteca,
P12).

[19]. San Josemaría, Amici di Dio, n.
296.

[20]. «Quello che stanca veramente,
figli miei, è la superbia, girare
intorno al proprio io. E, oltre a
stancare, impedisce all’anima di
sentirsi vicina a Dio» (Beato Álvaro,
in Crónica, XI-1989, p. 1141; AGP,
Biblioteca P01).

[21]. San Josemaría, Forgia, n. 835.

[22]. Ibidem, n. 861.



[23]. F. Ocáriz, Lettera pastorale, 16-
II-2023, nn. 3-6.

[24]. Ibidem, nn. 7-8.

[25]. «San Giuseppe è meraviglioso! È
il santo dell’umiltà piena..., del
sorriso costante e dell’alzata di
spalle» (San Josemaría), citato en A.
Vázquez de Prada, Il Fondatore dell’
Opus Dei (III), Leonardo
International, Milano, 2004.

[26]. F. Ocáriz, Lettera pastorale, 28-
X-2020, n. 15.

[27]. San Josemaría, Lettera 27, n. 39.

[28]. « «Siete tutti così allegri che uno
non se lo aspetta», ho sentito
commentare. Viene da lontano
l’impegno diabolico dei nemici di
Cristo, che non si stancano di
mormorare che la gente dedicata a
Dio ha «la faccia lunga». E,
purtroppo, alcuni di coloro che
vogliono essere «buoni» fanno loro



eco, con le proprie «virtù tristi». — Ti
rendiamo grazie, Signore, perché hai
voluto contare sulle nostre vite, felici
e contente, per cancellare questa
falsa caricatura. — Ti chiedo anche
di non farcelo dimenticare» (Solco, n.
58).

[29]. San Josemaría, appunti da un
incontro, 19-III-1961, in Crónica
II-1993, p. 189 (AGP, Biblioteca, P01).

[30]. San Josemaría, Colloqui, n. 4.

[31]. Beato Álvaro, Lettere di
Famiglia, n. 377 (AGP, Biblioteca,
P17).

[32]. F. Ocáriz, Lettera pastorale, 16-
II-2023, n. 14.

[33]. San Josemaría, Cammino, n. 419.

[34]. San Josemaría, Crónica VII-1956,
p. 7 (AGP, Biblioteca P01).

Carlos Ayxelá



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/fare-di-ogni-
centro-una-famiglia-ii/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/fare-di-ogni-centro-una-famiglia-ii/
https://opusdei.org/it-ch/article/fare-di-ogni-centro-una-famiglia-ii/
https://opusdei.org/it-ch/article/fare-di-ogni-centro-una-famiglia-ii/

	Fare di ogni Centro una famiglia (II)

