
opusdei.org

Eterna è la sua
misericordia

Iniziamo una serie di articoli
sull' "Anno della Misericordia"
per alimentare la preghiera
personale durante il Giubileo.
"Come desidero - ha scritto il
Papa - che gli anni a venire
siano intrisi di misericordia per
andare incontro ad ogni
persona portando la bontà e la
tenerezza di Dio!"

21/12/2015

«Lo Spirito del Signore è su di me
perché il Signore mi ha consacrato



con l’unzione; mi ha mandato a
portare il lieto annunzio ai poveri, a
fasciare le piaghe dei cuori spezzati,
a proclamare la libertà degli schiavi,
la scarcerazione dei prigionieri, a
promulgare l’anno di misericordia
del Signore»1. Il Signore ritorna per
la prima volta a Nazaret durante la
sua vita pubblica e si alza per leggere
nella sinagoga. Gli consegnano il
libro di Isaia e proclama questo
passo, che si riferisce proprio a Lui.
Poi si siede e, tra lo stupore di tutti,
commenta: «Oggi si è adempiuta
questa Scrittura che voi avete udito
con i vostri orecchi»2.

Hanno lì, davanti a loro, Colui che
viene da Dio, ed è Dio stesso, che
viene a togliere il peccato del
mondo3. Ma i concittadini del Signore
non sono ancora preparati ad
accoglierlo e adottano un
atteggiamento ostile: lo cacciano
fuori della città e tentano di gettarlo
giù dal precipizio, quasi si trattasse



di un falso profeta. Allora Gesù,
racconta il Vangelo con una frase
misteriosa, «passando in mezzo a
loro, se ne andò»4. Gesù prosegue per
la sua strada, perché nulla può
fermare il cuore di Dio.

La libertà che soltanto Dio può
dare

Nell’indire un giubileo, la Chiesa sa
di essere portatrice della stessa
spinta irrefrenabile del Signore: la
salvezza è oggi. «Utinam hodie vocem
eius audiatis: nolite obdurare corda
vestra, Ascoltate oggi la sua voce: non
indurite il cuore»5. Nell’Antico
Testamento una prefigurazione della
salvezza di Dio è proprio l’anno
giubilare, che aveva luogo ogni 50
anni. Al compimento di «sette
settimane di anni»6 - sette volte sette
anni – aveva inizio un anno nel quale
gli schiavi erano liberati e ognuno
tornava nella sua proprietà e nella
sua famiglia7, perché gli uomini non



appartengono a nessuno, se non a
Dio8. Se una parola dovesse
riassumere ciò che per il popolo di
Israele comportava un giubileo,
questa potrebbe essere “libertà”9.

Libertà: oggi questa parola non è,
forse, sulla bocca di tutti come mai
era accaduto prima? Eppure assai
spesso dimentichiamo che la libertà,
nel suo significato più profondo,
proviene da Dio. Con la sua passione
salvifica e la sua risurrezione, Egli ci
libera dalla schiavitù peggiore: il
peccato. «Grazie alla bontà
misericordiosa del nostro Dio, per cui
verrà a visitarci dall’alto un sole che
sorge per rischiarare quelli che
stanno nelle tenebre e nell’ombra
della morte e dirigere i nostri passi
sulla via della pace»10.

La sorgente della vera libertà sta
nella misericordia di Dio. Secondo
una logica semplicemente mondana,
questa affermazione potrebbe



sembrare una ingenuità: si può
ammettere che un po’ di
misericordia potrebbe venir bene
per addolcire le relazioni, ma
soltanto dopo aver risolto molte altre
cose più urgenti. Invece, mettere la
misericordia, al primo posto
«umanamente parlando è da folli, ma
“ciò che è stoltezza di Dio è più
sapiente degli uomini, e ciò che è
debolezza di Dio è più forte degli
uomini” (1 Cor 1, 25)»11. Il mondo ne
ha bisogno per uscire da tante spirali
di risentimento, di invidia, di
frustrazione; ne hanno bisogno le
famiglie, la società.

«La debolezza di Dio»: con il sì del
Signore a farsi uomo, a essere
inchiodato sulla Croce e a essere
ricevuto nelle profondità della terra,
nasce nel mondo un nuovo germe di
libertà che ormai non morirà più. La
risurrezione gloriosa di Cristo
prolunga attraverso i secoli l’«anno
di grazia del Signore»12. Però insieme



al frumento cresce anche la zizzania,
sino alla fine del mondo13: insieme ai
segni dell’autentica liberazione, si
percepiscono continuamente nella
storia quelli della schiavitù. Satana
cerca di vagliarci come il grano, ma il
Signore ha pregato per Pietro,
affinché la sua fede non venga meno.
Ed egli ci conferma nella nostra
fede14. A un mondo che desidera
ardentemente la libertà senza
riuscire a ottenerla, la Chiesa offre
instancabilmente la misericordia del
Signore, che porta con sé «la libertà
dei figli di Dio»15.

Tutto un lungo itinerario spirituale
della Chiesa

«In mezzo alle luci e alle ombre che
appaiono nel cammino dei cristiani,
non sono mai mancati gli interventi
della clemenza divina: mediante lo
Spirito Santo che abita nella Chiesa e
con la presenza reale di Cristo
nell’Eucaristia, oltre all’intercessione



sempre attuale della Santissima
Vergine, ci vengono rivelati i torrenti
di misericordia che si riversano
ininterrottamente sul mondo»16. Nel
2002 san Giovanni Paolo II – che
aveva dedicato la sua seconda
enciclica, Dives in misericordia,
all’amore di Dio Padre per gli uomini
– proclamò la seconda domenica di
Pasqua solennità della divina
misericordia, seguendo un
suggerimento di santa Maria
Faustina Kowalska, da lui stesso
canonizzata. «Bisogna trasmettere al
mondo questo fuoco della
misericordia. Nella misericordia di
Dio il mondo troverà la pace»17.

Benedetto XVI si è fatto eco molte
volte di questa urgenza del suo
predecessore. «Come Suor Faustina, 
Giovanni Paolo II si è fatto a sua
volta apostolo della Divina
Misericordia. La sera
dell'indimenticabile sabato 2 aprile
2005, quando chiuse gli occhi a

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html


questo mondo, era proprio la vigilia
della seconda Domenica di Pasqua, e
molti notarono la singolare
coincidenza, che univa in sé la
dimensione mariana - il primo
sabato del mese - e quella della
Divina Misericordia. In effetti, il suo
lungo e multiforme pontificato ha
qui il suo nucleo centrale; tutta la sua
missione a servizio della verità su
Dio e sull'uomo e della pace nel
mondo si riassume in
quest'annuncio»18. Anche nella
Prelatura si è verificata questa
provvidenziale coincidenza: dalla
mano della Madonna, Mater
misericordiae, si sovrappongono la
fine dell’Anno mariano della famiglia
e l’inizio del Giubileo della
misericordia.

«Il volto di Dio – ha detto Papa
Francesco nel suo primo Angelus – è
quello di un padre misericordioso,
che ha sempre pazienza»19. La
decisione con la quale il Santo Padre



parla della misericordia rimanda
anche alla sua vocazione personale.
È ora più eloquente il suo motto
episcopale, «miserando atque
eligendo», che ha mantenuto quando
è stato eletto alla sede di Pietro; sono
parole che alludono alla vocazione di
Matteo: Gesù lo guardò con molta
misericordia e lo scelse per Sé.

«Dal cuore della Trinità, dall’intimo
più profondo del mistero di Dio,
sgorga e scorre senza sosta il grande
fiume della misericordia»20. La
decisione del Papa di indire un
Giubileo della Misericordia riprende,
in sostanza, tutto un itinerario
spirituale della Chiesa, un impulso
dello Spirito Santo per il tempo
presente. Il giorno dopo aver aperto
la Porta Santa in San Pietro, il Papa
dava la seguente spiegazione: «La
Chiesa ha bisogno di questo
momento straordinario [...]. Nella
nostra epoca di profondi
cambiamenti, la Chiesa è chiamata



ad offrire il suo contributo peculiare,
rendendo visibili i segni della
presenza e della vicinanza di Dio. E il
Giubileo è un tempo favorevole per
tutti noi, perché contemplando la
Divina Misericordia, che supera ogni
limite umano e risplende
sull’oscurità del peccato, possiamo
diventare testimoni più convinti ed
efficaci»21.

La porta della misericordia

«Celebrate il Signore, perché è
buono; perché eterna è la sua
misericordia»22. Nel rito di apertura
della Porta Santa nella basilica di San
Pietro è stato cantato il salmo 117
(118), che si apre e si chiude con
questo stesso versetto. E al motivo
della misericordia si unisce quello
della porta: «apritemi le porte della
giustizia: entrerò a rendere grazie al
Signore. È questa la porta del
Signore, per essa entrano i giusti»23.



Da un punto di vista pragmatico, una
porta è in fin dei conti un semplice
punto di passaggio, che unisce e
distingue due ambienti. La porta non
sembra assumere, in se stessa,
particolare importanza. Importanti
sono, in ogni caso, gli ambienti; ma
non la porta. Eppure l’Anno santo ci
invita a soffermarci su questo
motivo, a considerarlo un simbolo
della nostra vita, del nostro
pellegrinaggio sulla terra; a riflettere
su ciò che significa attraversare
questa soglia di speranza, secondo
un’espressione che piaceva a san
Giovanni Paolo II.

Nella Scrittura la porta ha un grande
valore simbolico: dall’ingresso della
tenda di Abraham, dove sta seduto il
Patriarca quando riceve la visita di
Yahveh24, poi la porta della tenda del
Convegno, dove Mosè parlava faccia
a faccia con Dio25, fino alle porte
della città nella grande visione di
Ezechiele26. Tutti questi riferimenti



convergono nel momento del
Vangelo di Giovanni in cui il Signore
si presenta, Egli stesso, come «la
porta delle pecore»27.

La Porta Santa ci ricorda, in un modo
molto vivo, da dove viene la
salvezza: dall’ovile di Dio, dallo
spazio di Dio, nel quale Egli ci invita
a entrare. «Come il soldato che sta di
sentinella, così dobbiamo stare noi
alla porta di Dio nostro Signore: e
questo è orazione. O come si accuccia
un cagnolino ai piedi del suo
padrone»28. La salvezza non viene da
ciò che noi possiamo fare, ma da ciò
che Dio fa per noi. «Non esiste per
l’uomo altra fonte di speranza, al di
fuori della misericordia di Dio»29.

Succede che a volte noi uomini
pensiamo che in realtà non ci siano
porte da aprire per i nostri problemi,
soprattutto quelli meno importanti.
Aspiriamo semplicemente a
sopravvivere bene o male alle nostre



paure e alle nostre difficoltà. Magari
preferiamo non dar loro un nome,
preferiamo non pensarci troppo...
Perché, anche se stiamo male, non
crediamo che Dio possa risolvere il
problema. Con le opere più che con
le parole, spesso gli diciamo: «Non
vivrò più a lungo. Lasciami, perché
un soffio sono i miei giorni»30. E
tuttavia Dio «va incontro a coloro che
non lo cercano»31 e ci invita ad aprire
una porta di speranza. Il Giubileo è
«un Anno Santo per sentire forte in
noi la gioia di essere stati ritrovati da
Gesù, che come Buon Pastore è
venuto a cercarci perché ci eravamo
smarriti»32.

Quello che a Dio piace di più

Ci troviamo, dunque, in un momento
speciale per sperimentare la forza
liberatrice della misericordia divina,
che perdona i nostri peccati e ci apre
agli altri uomini: «Questo Giubileo,
insomma, è un momento privilegiato



perché la Chiesa impari a scegliere
unicamente “ciò che a Dio piace di
più”. E, che cosa è che “a Dio piace di
più”? Perdonare i suoi figli, aver
misericordia di loro, affinché
anch’essi possano a loro volta
perdonare i fratelli, risplendendo
come fiaccole della misericordia di
Dio nel mondo. Questo è quello che a
Dio piace di più»33.

La riconciliazione con Dio – che
riceviamo nella Confessione,
sacramento che sta al centro
dell’Anno giubilare34 – apre una
porta per lasciare entrare nella
nostra vita coloro che stanno attorno
a noi. La misericordia di Dio, infatti,
non è un semplice mantello che
nasconde le nostre miserie, senza che
in realtà nulla cambi nella nostra
vita. Al contrario, la sua misericordia
ci trasforma radicalmente, ci fa
diventare uomini e donne 
misericordiosi come il Padre35: lo
siamo quando perdoniamo coloro



che ci avevano offeso, compiamo
forse con un certo sforzo qualche
opera di carità, facciamo conoscere il
messaggio salvifico del Vangelo a
colui che vive lontano dal Signore.
Per avvicinarsi alla misericordia di
Dio bisogna necessariamente
diventare strumenti della sua
compassione verso coloro che stanno
attorno a noi: «Il cuore del Signore è
cuore di misericordia, che
compatisce gli uomini e si avvicina a
loro. La nostra donazione, al servizio
delle anime, è una manifestazione di
questa misericordia del Signore, non
solo verso noi, ma verso l’umanità
intera»36.

Carlos Ayxelà

1 Is 61, 1-2; cfr. Lc 4, 16.

2 Lc 4, 21.

3  Cfr. Gv 1, 29.

4 Lc 4, 30.



5 Sal 94 (95), 8.

6 Lv 25, 8.

7  Cfr. Lv 25, 10.39ss.

8  Cfr. Lv 25, 55.

9  Cfr. Lv 25, 10.

10Lc 1, 78-79.

11Papa Francesco, Udienza, 9-
XII-2015.

12Lc 4, 19.

13Cfr. Mt 13, 24-30.

14Cfr. Lc 22, 31.

15San Josemaría, Amici di Dio, n. 297.
Cfr. Gal 5, 1.

16Javier Echevarría, Lettera
pastorale, 4-XI-2015, n. 4.

17San Giovanni Paolo II, Omelia, 17-
VIII- 2002.



18Benedetto XVI, Angelus, 30-
III-2008.

19Papa Francesco, Angelus, 17-
III-2013.

20Papa Francesco, Bolla 
Misericordiae vultus, n. 25.

21Papa Francesco, Udienza, 9-
XII-2015.

22Sal 117 (118), 1.29.

23Sal 117 (118), 19-20.

24Cfr. Gn 18, 1.

25Cfr. Nm 12, 5.

26Cfr. Ez 48, 31.

27Gv 10, 7.

28San Josemaría, Forgia, n. 73.

29San Giovanni Paolo II, Omelia, 17-
VIII-2002.



30Gb 7, 16.

31San Josemaría, La Chiesa nostra
Madre, n. 39.

32Papa Francesco, Omelia, 11-
IV-2005.

33Papa Francesco, Udienza, 9-
XII-2015.

34Cfr. Papa Francesco, Bolla 
Misericordiae Vultus, n. 17.

35Cfr. Lc 6, 36.

36San Josemaría, Lettera 24-III-1930,
n. 1.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/eterna-e-la-sua-
misericordia/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/eterna-e-la-sua-misericordia/
https://opusdei.org/it-ch/article/eterna-e-la-sua-misericordia/
https://opusdei.org/it-ch/article/eterna-e-la-sua-misericordia/

	Eterna è la sua misericordia

