
opusdei.org

Essere e diventare
fratelli nella
convivenza
sociopolitica

Condividiamo un articolo
pubblicato sul numero 73 di
Romana, il bollettino semestrale
della Prelatura della Santa
Croce e Opus Dei. L'autrice è
Maria Aparecida Ferrari,
Associata di Etica Applicata
nella Facoltà di Filosofia presso
la Pontificia Università della
Santa Croce di Roma.

24/10/2023



La santità nella vita ordinaria
contempla tutto l’agire del cristiano:
«Pensate, per esempio, alla vostra
azione di cittadini nella vita civile.
Un uomo, consapevole che il mondo
– e non solo il tempio – è il luogo del
suo incontro con Cristo, ama questo
mondo, si sforza di raggiungere una
buona preparazione intellettuale e
professionale, e va formando – in
piena libertà – il proprio criterio sui
problemi dell’ambiente in cui opera;
e di conseguenza prende le sue
decisioni che, essendo decisioni di un
cristiano, sono anche frutto di una
riflessione personale, umilmente
intesa a cogliere la Volontà di Dio in
questi particolari piccoli e grandi
della vita»[1].

Alla luce degli insegnamenti
dell’enciclica Fratelli tutti[2],
iniziamo con queste parole di san
Josemaría la nostra riflessione su ciò
che significa essere fratelli nella
convivenza sociopolitica. Nella prima



parte di questo studio esamineremo
il bene comune politico nella
prospettiva relazionale, con il
proposito di dimostrare che tutti i
cittadini sono chiamati a realizzarlo,
ognuno a seconda del posto che
occupa nella società. I prossimi
paragrafi, seguendo il filo del
documento pontificio, mostreranno
in che senso è pertinente identificare
la fraternità, nell’ambito sociale e
civile, come uno dei principi etici
essenziali dai quali deriva il bene
comune politico.

Non è usuale presentare la fraternità
come un elemento strutturale della
convivenza politica. Sia la dottrina
sociale della Chiesa che il pensiero
filosofico-politico mettono piuttosto
altri principi a fondamento del bene
comune: la dignità inalienabile della
persona, la giustizia, la solidarietà, la
sussidiarietà, la libertà di
associazione, ecc. La fraternità
compare piuttosto in altri ambiti,



come quello familiare, quello
religioso e quello delle relazioni di
amicizia. Ebbene, una delle novità
più importanti dell’enciclica Fratelli
tutti è il vincolo che postula tra la
fraternità e il bene comune politico.

Sono, infatti, dimensioni
interdipendenti, in quanto, «per
rendere possibile lo sviluppo di una
comunità mondiale, capace di
realizzare la fraternità a partire da
popoli e nazioni che vivano
l’amicizia sociale, è necessaria la
migliore politica posta al servizio del
vero bene comune» (Ft, n. 154).

1. La natura relazionale del bene
comune politico

Definire “relazionale” il bene
comune politico costituisce una
novità rispetto alla concezione più
diffusa nella filosofia e nelle scienze
sociali. Mentre in queste il bene
comune si suole concepire in termini
di “proprietà” dei cittadini o dello



Stato, la comprensione relazionale lo
identifica essenzialmente come la
forma di convivenza che permette ai
soggetti sociali di perseguire i propri
fini con autonomia e responsabilità.
Da questo punto di vista il bene
comune politico si configura come
«l’insieme di quelle condizioni della
vita sociale che permettono ai gruppi
come ai singoli membri di
raggiungere la propria perfezione
più pienamente e più speditamente»
e comprende «diritti e doveri, che
riguardano l’intero genere
umano»[3].

Relazioni umane di qualità per il bene

Partendo da questa concezione, il
fine comune, la vita buona nella
convivenza politica, è costituito
fondamentalmente da relazioni
umane di qualità e, pertanto,
realizzare il bene comune consiste
nel generare, preservare e
consolidare le relazioni che



permettono agli individui e ai gruppi
di procedere liberamente verso quel 
bene di tutti che arricchisce anche il
proprio bene particolare. I beni
necessari alla pienezza dei soggetti
sociali derivano dalle relazioni
umane, nelle quali il bene personale
e il bene comune sono generati e
posseduti congiuntamente, sono
relazionali.

Nel pensiero moderno si è sviluppata
una concezione differente del bene
comune politico, inteso come un
bene collettivo, materiale e utile, che
lo Stato deve rendere disponibile a
tutti gli individui. Lo si intende
essenzialmente come somma di beni
individuali o insieme di elementi
fisici, di vantaggi, di utilità, di
tecniche o di leggi che favoriscono il
progresso materiale.

Nella prospettiva della dottrina
sociale cristiana, invece, il bene
comune politico non può essere



ridotto all’ambito dei beni utili,
perché è anzitutto un bene umano,
vale a dire una risposta alle esigenze
primarie della dignità della persona,
che sono il fondamento risolutivo,
ma anche la prospettiva o la finalità
ultima della convivenza. Pertanto il
bene comune politico va oltre ciò che
è strettamente politico, ossia il
governo della città, il che implica, per
un verso, che nessuna realtà
associativa, neppure la società
politica come tale, può conseguire da
sola la totalità dei beni umani, e, per
l’altro, che nessuna può essere
autonoma rispetto alle altre in
relazione al bene dell’uomo come
tale.

Inoltre, se il bene comune è anzitutto
il vincolo sociale dal quale
dipendono tanto i fini materiali come
quelli razionali o spirituali, si dovrà
concludere che il cittadino non trova
la sua realizzazione in sé stesso, ma



nell’interazione “con” gli altri e “per”
gli altri[4].

Il bene comune per i cristiani

La concezione cristiana del bene
comune sostiene, infatti, che le
persone, individualmente o associate
con altre, così come la stessa società
politica, sono chiamate a mettere in
pratica quella «fraternità aperta, che
permette di riconoscere, apprezzare
e amare ogni persona al di là della
vicinanza fisica, al di là del luogo del
mondo dove è nata o dove abita» (Ft,
n. 1).

Non potrebbe essere altrimenti,
poiché non è dalle fabbriche o
dall’imposizione di una legge che
possono provenire certi beni
essenziali della convivenza come la
pace, la giustizia, l’amore del
prossimo, la gratuità, il perdono, la
protezione dell’ambiente, l’amore del
bene altrui, l’esercizio della libertà



orientato al bene collettivo, la
gratitudine, la laboriosità, ecc. 

Vita privata e ordine pubblico

Questi sono beni comuni ed
eminentemente politici, in quanto
sono personali e relazionali, e il
ruolo dell’autorità politica consiste
nell’appoggiarli e, per quanto
possibile, nel promuovere il tessuto
di relazioni nel quale nascono e
crescono. Come? Garantendo e
promuovendo la libertà degli
individui e dei gruppi. In ciò consiste
il prezioso servizio peculiare che lo
Stato è chiamato a prestare alla
dignità di ogni persona e alla vita
sociale politicamente organizzata. 
Fratelli tutti lo mette acutamente in
rilievo citando Ricoeur: «Non c’è di
fatto vita privata se non è protetta da
un ordine pubblico; un caldo focolare
domestico non ha intimità se non sta
sotto la tutela della legalità, di uno
stato di tranquillità fondato sulla



legge e sulla forza e con la
condizione di un minimo di
benessere assicurato dalla divisione
del lavoro, dagli scambi commerciali,
dalla giustizia sociale e dalla
cittadinanza politica» (Ft, n. 164)[5].

È chiaro quindi che, nella prospettiva
dell’enciclica, gli agenti del bene
comune politico non sono solo gli
organismi statali o solo la società
civile. Il bene comune politico è un
compito congiunto delle istituzioni
politiche e degli attori sociali, vale a
dire, dei cittadini e delle società
intermedie.

Tuttavia, nella cultura
contemporanea è ricorrente una
concezione del bene comune politico
e della funzione dei governanti e dei
governati ben diversa, che rende
difficile mettere in pratica e
salvaguardare la fraternità
nell’ambito sociopolitico. Si tende a
ridurre la tutela del bene comune



alla funzione dello Stato di stabilire
la giustizia mediante leggi che
garantiscano la difesa del pubblico
interesse e di reprimere i
comportamenti antisociali con
sanzioni penali e amministrative.
Questa impostazione fa perdere di
vista che le leggi civili non sono
sufficienti a garantire la giustizia
nelle relazioni sociali e politiche, e
che la ricerca del bene comune
attraverso il progressivo incremento
dell’attività normativa genera
passività nella società civile, perché
induce i cittadini a credere che ciò
che va male sia dovuto a qualche
difetto nelle leggi o alla carenza di
norme. 

Inoltre, ne distoglie l’attenzione dalla
questione principale, cioè il dovere
che hanno di preoccuparsi del bene
comune sia individualmente che in
unione con altri. In definitiva, invece
di stimolare nei soggetti sociali la
solidarietà, la cooperazione fraterna



e lo spirito di iniziativa, fomenta la
mentalità del minimo sforzo, la
negligenza, l’indifferenza e il rifiuto,
cosicché finisce per prevalere
l’insensibilità ai problemi della vita
sociale: “Io mi occupo dei fatti miei,
obbedisco alle leggi, pago le tasse,
non faccio del male a nessuno; tutto
il resto, cioè le necessità degli altri,
tocca a chi governa”.

In tal modo, la convivenza
sociopolitica segue un doppio
binario: “i cittadini pensano al bene
privato” mentre “lo Stato si occupa
del bene pubblico”. In molti Paesi
questa combinazione ha avuto come
conseguenza che lo Stato si è
appropriato di attività che sono di
competenza dei cittadini, come
l’inizio e il fine vita, l’educazione e la
scuola, la sanità e la lotta contro la
povertà. Si è costituito così lo Stato
del benessere, denunciato
nell’enciclica Centesimus annus. La
grande espansione della sfera di



intervento dello Stato, sottolineava
san Giovanni Paolo II, «ha portato a
costituire, in qualche modo, uno
Stato di tipo nuovo: lo “Stato del
benessere”». Nello sforzo per
combattere forme di povertà e di
privazione indegne della persona
umana, prosegue il documento, «non
sono, però, mancati eccessi e abusi
che hanno provocato, specialmente
negli anni più recenti, dure critiche
allo Stato del benessere, qualificato
come “Stato assistenziale”. Le
disfunzioni e i difetti nello Stato
assistenziale sono dovuti a
un’inadeguata comprensione dei
compiti specifici dello Stato. Anche in
questo ambito deve essere rispettato
il principio di sussidiarietà»[6].

In opposizione a questo processo e in
linea con Fratelli tutti, si deve
osservare che il bene comune al
quale si ordina la vita nella società è
invece essenzialmente
manifestazione ed esercizio della



fraternità, promozione del bene
altrui che configura il bene
personale: una prospettiva di
fraternità nella quale, procurando
quello dell’altro, si ottiene il proprio
bene.

Il volto civile e politico della
fraternità risplende, pertanto, nelle
azioni individuali e sociali che
generano il bene comune, cioè
promuovono le condizioni
esistenziali e le relazioni che
permettono a tutti di realizzare i
propri fini con libertà e
responsabilità. In questa prospettiva,
ogni cosa diventa una opportunità
per essere fratello o sorella.

2. La fraternità sociale, volto della
cittadinanza politica

Se il bene comune politico si genera a
partire dall’azione congiunta dello
Stato e della società civile, è d’obbligo
riconoscere che una parte essenziale
di questo bene comune politico è



l’idoneità (competenza e
propensione) dei cittadini a
realizzare il bene personale e sociale.
In assenza di questo patrimonio
etico, diventa difficile resistere, dire
“no”, per esempio, a benefici ingiusti
quando è facile ottenerli, soprattutto
se, come si afferma più o meno
sinceramente, “lo fanno tutti”, o se
l’illegalità riesce a evadere le
procedure di controllo
regolamentari. Detto altrimenti,
essere un agente generatore del bene
richiede al cittadino di andare oltre
la stretta obbedienza
all’ordinamento giuridico stabilito:
comporta un esercizio della libertà
che oltrepassa i limiti legali, perché
richiede laboriosità, onestà,
solidarietà, prudenza, sussidiarietà,
fiducia, temperanza, ecc.

Nell’esercizio della cittadinanza così
intesa, prende forma la fraternità
sociale, in modo tale che, quando un
cittadino instaura con gli altri un



rapporto connotato dal rispetto e
dalla reciprocità, svolge con
competenza la sua professione o le
sue mansioni, si occupa degli
interessi generali..., sta mostrando il
volto della fraternità nell’ambito
sociopolitico, e così configura il bene
comune politico nel suo significato
più autentico. Fratelli tutti lo illustra
chiaramente ricorrendo alla
parabola del buon samaritano.

Rivolgendosi agli uomini di buona
volontà, a tutti e a ognuno, l’enciclica
invita a lasciarsi interpellare dalla
parabola al di là delle proprie
convinzioni religiose (cfr. Ft, n. 56).
Ricorda loro che il racconto
evangelico li invita a far rivivere la
«vocazione di cittadini del nostro
Paese e del mondo intero, costruttori
di un nuovo legame sociale», e spiega
che è «un richiamo sempre nuovo,
benché sia scritto come legge
fondamentale del nostro essere: che
la società si incammini verso il



perseguimento del bene comune e, a
partire da questa finalità,
ricostruisca sempre nuovamente il
suo ordine politico e sociale, il suo
tessuto di relazioni, il suo progetto
umano» (Ft, n. 66).

Nel corso della sua vita, ogni
individuo umano incarna in qualche
modo l’uno o l’altro personaggio
della parabola, ma agli effetti di
questa riflessione è opportuno
soffermarsi su quello che
apparentemente è il meno centrale,
l’albergatore. Questo personaggio,
che nell’esegesi abituale quasi
scompare, dimostra forse meglio
degli altri che ogni persona, con la
sua vita semplice e normale, può
vivere la fraternità sociale
nell’ambito della cittadinanza
politica in modo stabile e senza
stravolgere l’ordinarietà della
propria esistenza.



Infatti, come osserva l’enciclica,
«anche il buon samaritano ha avuto
bisogno che ci fosse una locanda che
gli permettesse di risolvere quello
che lui da solo in quel momento non
era in condizioni di assicurare» (Ft,
n. 165). Allo stesso modo, nella
società politica, tutti, compreso lo
Stato, hanno bisogno che i cittadini e
le società intermedie facciano ogni
giorno la loro parte nei diversi
ambiti della convivenza e del lavoro
professionale. È necessario che tutti,
nelle loro relazioni, siano
continuamente albergatori, e quindi
fratelli, non solo nell’accogliere e
prendersi cura dell’altro in famiglia e
nelle diverse comunità basate
sull’amicizia e sulla fiducia, ma
anche negli altri ambiti relazionali.

Di conseguenza, l’impegno civile e
politico è esercizio di fraternità, se
finalizzato al bene delle persone, e
ogni atto fraterno di amore, di
attenzione reciproca, è anche civile e



politico, poiché costruisce realmente
una società migliore[7] (cfr. Ft, n.
181). Indubbiamente, nella società
politica, di solito le relazioni sono
vaste e anonime, ma ciò non esclude
la dimensione fraterna. Chi, per
esempio, dipendente comunale o
utente di quello spazio, tiene pulita
una piazza, sta rispettando tutti gli
altri cittadini e se ne sta prendendo
cura, pur non conoscendo i loro volti
e senza avere una relazione diretta
con essi; esercita l’amicizia civica,
l’amore sociale o la fraternità sociale,
cioè una relazione di benevolenza
(volere il bene dell’altro) basata sulla
compartecipazione e sulla
corresponsabilità del bene pubblico.
Pratica così una fraternità che può
evolvere verso una virtù sociale, il
proposito stabile e abituale di
rispettare e promuovere sempre il
bene degli altri; una virtù che può
generare a sua volta innumerevoli
forme di solidarietà. Man mano che
si diffonde nel contesto sociale,



questo comportamento solidale
aiuterà anche a costruire la cultura
di tutto il popolo.

La figura dell’albergatore è pertanto
emblematica della fraternità sociale
esercitata nella vita quotidiana, nei
diversi ambiti relazionali: rispettare
le norme del traffico quando si guida,
pagare le imposte, lavorare in modo
responsabile ed efficace, non
acconsentire a pratiche illecite
(“bustarelle”, corruzione, ecc.) a
beneficio proprio o altrui, dare
importanza alle norme di buona
educazione, comportarsi
onestamente in ogni situazione,
utilizzare l’intelligenza creativa per
soddisfare le necessità proprie e
altrui.

3. Fecondità per tutta la società

Se tutti possono e debbono essere 
albergatori nei rapporti sociali,
sembra opportuno, oltre a metterne
a fuoco i protagonisti, riproporre la



domanda dalla quale è nata la
parabola del samaritano, sostituendo
“chi è mio fratello?” con “chi è mio
fratello nella convivenza
sociopolitica?”. Naturalmente, si può
rispondere: “Chi ha fame, chi ha sete,
chi è nudo, chi è in carcere o è
malato”. Però, pur essendo corretta,
questa risposta è incompleta, poiché
l’altro non è mio fratello solo perché
è bisognoso o derelitto. La fraternità
sociale consiste nella disponibilità di
ognuno verso il prossimo in
qualunque situazione; significa la
capacità di coltivare sempre la
sensibilità verso il suo bene e le sue
necessità e di trasformarla in un
aiuto efficace[8]. Si tratta, pertanto,
di mettere in primo piano la persona
dell’altro piuttosto che i suoi bisogni,
riconoscendo in lui un fratello, una
persona comunque meritevole della
disponibilità da parte di tutti a dare e
a darsi liberamente.



In questo ampio esercizio di
fraternità, la maggior parte dei
cittadini impersonano l’albergatore
rimanendo nell’anonimato. Svolgono
le loro attività quotidiane, come 
albergatori di professione, senza far
rumore e, in tal modo, realizzano il
bene comune politico. In questa
moltitudine di albergatori, ciascuno,
anche senza mettere la sua firma su
quello che fa, è, diventa
effettivamente, fratello/sorella di
tutti. Il titolo della parabola che
stiamo commentando è “parabola del
buon samaritano”, ma sarebbe
ugualmente corretto intitolarla
“parabola dell’albergatore”. Come
nel racconto di Gesù, gli albergatori
di tutti i tempi e di tutte le società
politiche passano quasi inosservati,
benché prestino un servizio
indispensabile per tutti: per quelli
che incarnano il buon samaritano,
per quelli che incarnano il ferito e
anche, più in generale, per il buon



funzionamento della società nel suo
complesso.

Ecco perché riflettere sulla figura
dell’albergatore ci permette di
comprendere meglio l’avvertenza di
Papa Francesco: «Non dobbiamo
aspettare tutto da coloro che ci
governano [...]. Godiamo di uno
spazio di corresponsabilità capace di
avviare e generare nuovi processi e
trasformazioni. Dobbiamo essere
parte attiva nella riabilitazione e nel
sostegno delle società ferite. Oggi
siamo di fronte alla grande occasione
di esprimere il nostro essere
fratelli» (Ft, n. 77).

“Spazio di corresponsabilità” e
“grande occasione”, perché la
maggior parte di ciò che configura il
bene comune politico è opera di
cittadini che agiscono come
albergatori, anche se talvolta
debbono anche fare il buon
samaritano. La lettura più consueta



della parabola si concentra
nell’ammirevole atto di quest’ultimo,
e solo raramente si mette in luce che
la guarigione del ferito è anche opera
dell’albergatore. Fu costui, in realtà,
a svolgere la maggior parte del
lavoro, e lo fece compiendo
semplicemente il suo dovere
professionale, senza la pretesa di
apparire sui mediao sulle reti sociali,
come diremmo in termini attuali.
L’albergatore fu fratello del buon
samaritano e del ferito nell’esercizio
del suo lavoro.

Ricordiamoci, d’altra parte, che gli
albergatori di solito non agiscono da
soli, ma sono inseriti in una loro
dinamica relazionale e si
preoccupano del bene di tutti.
Consapevolmente o
inconsapevolmente, nella loro
attività colgono occasioni più o meno
dirette, più o meno evidenti, di
prestare un servizio, di esercitare la
fraternità, coinvolgendo anche altri,



come suggerisce Papa Francesco –
«non facciamolo da soli,
individualmente» – osservando che
«il samaritano cercò un
affittacamere che potesse prendersi
cura di quell’uomo» (Ft, n. 78). In
effetti, senza il lavoro ben fatto
dell’albergatore, non avrebbe potuto
offrire tutta l’assistenza necessaria
all’uomo che soffriva[9], e neppure
l’albergatore avrebbe potuto
espletare l’impegno che si era
assunto senza il lavoro di coloro che
con lui gestivano l’albergo.

In sostanza, la professione, il
mestiere e, in generale, qualunque
servizio egli presti, è per ogni
cittadino una via privilegiata di
fraternità sociale e civile, poiché è
un’occasione permanente di agire
con rettitudine, promuovendo
effettivamente la giustizia, la
solidarietà e il bene degli altri. Come
il samaritano prestò un servizio e «se
ne andò senza aspettare



riconoscimenti o gratitudine», gli 
albergatori del mondo esercitano,
nella routine quotidiana della loro
vita e nel loro lavoro, la
responsabilità verso quel «ferito che
è il popolo stesso e tutti i popoli della
terra». Dal loro posto nella società,
nel loro ruolo di albergatori, danno
una risposta personale e concreta
alle necessità degli altri, rispondono
alla chiamata di Papa Francesco:
«Prendiamoci cura della fragilità di
ogni uomo, di ogni donna, di ogni
bambino e di ogni anziano, con un
atteggiamento solidale e attento,
l’atteggiamento di prossimità del
buon samaritano» (Ft, n. 79)[10].

Una larga diffusione di questo
atteggiamento può trasformare tutta
la città terrena, come il lievito
mescolato nella farina (cfr. Mt 13,
33), poiché, come dice Papa
Francesco rifacendosi al Compendio
della dottrina sociale della Chiesa,
l’amore sociale è una «forza capace



di suscitare nuove vie per affrontare
i problemi del mondo d’oggi e per
rinnovare profondamente
dall’interno strutture, organizzazioni
sociali e ordinamenti giuridici»[11]
(Ft, n. 183).

4. Fraternità sociale e carità
politica

Il lievito della fraternità sociale che
impregna le azioni di ogni cittadino,
sia egli albergatore o samaritano, ha
una specifica efficacia nel terreno
politico, dove si elaborano le leggi
che determinano come si può servire
il bene comune, sia da cittadino-buon
samaritano, sia da cittadino-
lavoratore. Basta pensare
all’importanza capitale che hanno
per il nostro agire quotidiano le leggi
sulla famiglia, sul matrimonio,
sull’educazione, sul lavoro, sulle
prestazioni sociali, sulla libertà di
associazione, sulla libertà di
espressione, ecc.



È fuor di dubbio che non tutti i
cittadini sono chiamati a svolgere
funzioni di governo. Tuttavia,
nessuno è dispensato dall’obbligo di
formarsi bene e di seguire la propria
coscienza in tutto ciò che concerne le
dimensioni fondamentali
dell’esistenza umana e il bene
comune della società. Per essere
fratello o sorella nel dibattito politico
bisogna impegnarsi ad approfondire
diverse tematiche e contribuire alla
soluzione dei problemi sociali.
Questo comportamento è un
requisito dell’amore sociale, la carità,
ma prima ancora della virtù
cardinale della giustizia. Ecco perché
mettere in pratica queste esigenze di
fraternità sociale è un dovere anche
per ciò che concerne questioni che
forse non riguardano direttamente o
immediatamente la vita o gli
interessi personali e sulle quali
sarebbe più comodo chiudere gli
occhi, non parlarne nemmeno.



È vero che la partecipazione attiva,
libera e responsabile alla vita politica
dipende dal grado di educazione e di
cultura di ciascuno e dalla
compatibilità con gli altri impegni
familiari, professionali e sociali.
Tutti, però, e in maggior misura
coloro che posseggono le competenze
e le capacità necessarie, sono
chiamati a essere fratelli degli altri,
compiendo con libertà e lealtà i
doveri civici e politici e tenendosi
opportunamente aggiornati sulle
questioni riguardanti la pubblica
amministrazione e il governo, per
poter offrire personalmente una
critica sociale serena e costruttiva.

I più preparati hanno inoltre una
particolare responsabilità in materia
di solidarietà e di sussidiarietà. Come
ricorda Fratelli tutti, «la politica non
può rinunciare all’obiettivo di
ottenere che l’organizzazione di una
società assicuri a ogni persona un
modo di contribuire [al bene



comune] con le proprie capacità e
con il proprio impegno» (Ft, n. 162).
Allo stesso modo, in un altro brano
precisa che la dimensione locale
«possiede qualcosa che il globale [lo
Stato o le organizzazioni
internazionali] non ha: essere lievito,
arricchire, avviare dispositivi di
sussidiarietà» (Ft, n. 142). I cittadini e
le associazioni locali, infatti, essendo
più vicini alle necessità concrete, si
trovano in una posizione migliore
per occuparsi delle persone e
prendersi cura delle loro ferite.

Si tratta, in sostanza, di coniugare
anche nell’ambito pubblico “il noi” al
posto “dell’ io”, come proponeva
Papa Francesco in una recente
intervista, per attingere la “carità
politica” o “carità sociale”, intesa
come superamento della mentalità
individualista e maturazione di quel
senso del “noi” che fa amare il bene
collettivo e cercare veramente il



bene di tutte le persone (cfr. Ft, n.
182)[12].

Nell’iter tracciato dalla Fratelli tutti,
la carità politica non avanza alla
cieca, né dipende da sentimenti più o
meno benevoli. Ha bisogno della luce
della verità, che proviene sia dalla
ragione che dalla fede: di
conseguenza «implica anche lo
sviluppo delle scienze e il loro
apporto insostituibile al fine di
trovare i percorsi concreti e più
sicuri per raggiungere i risultati
sperati. Infatti, quando è in gioco il
bene degli altri, non bastano le
buone intenzioni, ma si tratta di
ottenere effettivamente ciò di cui essi
e le loro nazioni hanno bisogno per
realizzarsi» (Ft, n. 185). Papa
Francesco non esita a prendere in
considerazione le vere ferite
dell’umanità, non per far soffrire la
gente ma per incoraggiare tutti a
impegnarsi a guarirle; per esempio,
quando osserva: «Tante volte, mentre



ci immergiamo in discussioni
semantiche o ideologiche, lasciamo
che ancora oggi ci siano fratelli e
sorelle che muoiono di fame e di sete,
senza un tetto o senza accesso alle
cure per la loro salute. Insieme a
questi bisogni elementari non
soddisfatti, la tratta di persone è
un’altra vergogna per l’umanità che
la politica internazionale non
dovrebbe continuare a tollerare, al di
là dei discorsi e delle buone
intenzioni. È il minimo
indispensabile» (Ft, n. 189). O anche
quando afferma che «le maggiori
preoccupazioni di un politico non
dovrebbero essere quelle causate da
una caduta nelle inchieste, bensì dal
non trovare un’effettiva soluzione al
“fenomeno dell’esclusione sociale ed
economica, con le sue tristi
conseguenze di tratta degli esseri
umani, commercio di organi e tessuti
umani, sfruttamento sessuale di
bambini e bambine, lavoro
schiavizzato, compresa la



prostituzione, il traffico di droghe e
di armi, il terrorismo e il crimine
internazionale organizzato”[13]» (Ft,
n. 188).

L’enciclica, dunque, richiama tutti
alla propria responsabilità: cittadini
comuni, istituzioni pubbliche e
private, Stati e organismi
internazionali. Occorre evitare la
polarizzazione che divide e
allontana, senza eludere le eventuali
discussioni necessarie. La meta
comune è irrinunciabile: arrivare a
«una globalizzazione dei diritti
umani più essenziali» (Ft, n. 189). Se
questo traguardo è ancora lontano,
non è perché sia irraggiungibile, ma
per altre ragioni.

La pandemia è stata un importante
incubatore per la maturazione delle
riflessioni contenute nella Fratelli
tutti e ha messo in evidenza, con la
tremenda sfida che ha lanciato alla
maggior parte del mondo,



l’incapacità dell’umanità
iperconnessa di agire in modo
unitario (cfr. Ft, n. 7). Di
conseguenza, abbiamo colto
l’urgenza di riscoprire la fraternità,
di riconoscere che uomini e donne,
“fratelli tutti”, come ci ricorda Papa
Francesco, «siamo chiamati a
invitare e incontrarci in un “noi” che
sia più forte della somma di piccole
individualità» poiché «il tutto [il bene
comune] è più delle parti, ed è anche
più della loro semplice somma» (Ft,
n. 78)[14].

Le circostanze ordinarie o
straordinarie della convivenza, siano
esse positive o negative, sono
occasioni speciali non solo per dare
agli altri qualcosa di ciò che si
possiede, ma anche per dare
completamente sé stessi, nel senso di
fare tutto quello che possiamo.
Proprio per questo abbiamo voluto
iniziare queste riflessioni con le
parole del “santo dell’ordinario”, san



Josemaría, «scelto dal Signore per
annunciare la chiamata universale
alla santità e per indicare che la vita
di tutti i giorni, le attività comuni,
sono cammino di santificazione»[15].
La vocazione del cristiano consiste
nel cercare la santità nella vita
quotidiana, amare Dio facendosi
fratello/sorella in ogni circostanza
dell’esistenza, scoprendo di poterlo
fare con frutto svolgendo qualsiasi
lavoro onesto e nel compimento delle
attività quotidiane. «Quando uno
cerca di vivere così mentre svolge il
suo lavoro quotidiano, la sua
condotta cristiana diventa buon
esempio, testimonianza, aiuto
concreto ed efficace; si impara a
seguire le orme di Cristo, il quale 
coepit facere et docere (At 1, 1),
cominciò a fare e a insegnare,
unendo l’esempio alla parola»[16].



[1] San Josemaría, Colloqui, n. 116.

[2] Papa Francesco, Lett. enc. Fratelli
tutti, sulla fraternità e l’amicizia
sociale, 3-X-2020. Più avanti indicata
con Ft.

[3] Concilio Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes, n. 26.

[4] Cfr. P. Donati, I fondamenti socio-
antropologici della sussidiarietà: una
prospettiva relazionale, in Id. (a cura
di), Verso una società sussidiaria,
Bologna University Press, Bologna
2011, pp. 25-52.

[5] P. Ricoeur, Histoire et vérité, Le
Seuil, Paris 1967, p. 122.

[6] Cfr. San Giovanni Paolo II, Lett.
enc. Centesimus annus (1-V-1991), n.
48. L’esperienza dimostra che nel
tentativo di arrivare a un sistema
giuridico che imponga in modo
massimalista la buona condotta nella
sfera pubblica si ottiene in realtà la



progressiva diminuzione delle libertà
reali (Cfr. E.-W. Böckenförde, Die
Entstehung des Staates als Vorgang
der Säkularisation, in Id., Recht,
Staat, Freiheit. Studien zur
Rechtsphilosophie, Staatstheorie und
Verfassungsgeschichte, Suhrkamp,
Frankfurt 1991, pp. 92-114).

[7] Cfr. Papa Francesco, Lett. enc. 
Laudato si’ (24-V-2015), n. 231.

[8] Cfr. San Giovanni Paolo II, Lett.
enc. Salvifici doloris (11-II-1984), n.
28.

[9] Lo spiega bene il beato Álvaro del
Portillo in una lettera del 1993: «Per
occuparsi del ferito il samaritano
ricorse anche al locandiere. Come
avrebbe potuto cavarsela senza di
lui? Nostro Padre [san Josemaría]
ammirava la figura di quest’uomo, il
padrone dell’albergo, che rimase
nell’ombra, fece la maggior parte del
lavoro e operò professionalmente. Se
considerate il suo comportamento,



capite, da una parte, che tutti voi,
nell’esercizio del vostro lavoro,
potete fare come lui, perché
qualunque attività professionale
offre l’occasione, più o meno diretta,
di aiutare i bisognosi. Sicuramente lo
permette l’attività di un medico, di
un avvocato o di un imprenditore
che non chiuda gli occhi davanti alle
necessità materiali che la legge non
l’obbliga a prendere in
considerazione, perché sa di essere
obbligato dalla giustizia e dall’amore;
ma anche quella di un impiegato, di
un lavoratore manuale o di un
agricoltore che trova il modo di
servire gli altri, pur in mezzo a
difficoltà personali, a volte pesanti.
Senza dimenticare – vi ripeto – che il
fedele compimento dei propri doveri
professionali è già attuazione
dell’amore verso i singoli e verso la
società» (Lettera del 9-I-1993, in
occasione del 50° anniversario della
fondazione della Società Sacerdotale
della Santa Croce, n. 21).



[10] L’animazione cristiana del
mondo si consegue non solo
intervenendo direttamente a favore
dei poveri e dei bisognosi (gli
“uomini gravemente feriti” che
popolano le strade della vita), ma
anche infondendo in tutte le realtà
umane lo spirito evangelico
mediante l’adempimento dei doveri
professionali e la testimonianza di
una vita familiare, sociale e civica
esemplare o, almeno, dell’impegno
per essere esemplari (cfr. San
Giovanni Paolo II,Alzatevi, andiamo!
Mondadori, Milano 2004, p. 91).

[11] Pontificio Consiglio della
Giustizia e della Pace, Compendio
della dottrina sociale della Chiesa, n.
207.

[12] Purtroppo, invece, «oggi in molti
Paesi si utilizza il meccanismo
politico di esasperare, esacerbare e
polarizzare. Con varie modalità si
nega ad altri il diritto di esistere e di



pensare, e a tale scopo si ricorre alla
strategia di ridicolizzarli, di
insinuare sospetti su di loro, di
accerchiarli. Non si accoglie la loro
parte di verità, i loro valori, e in
questo modo la società si
impoverisce e si riduce alla
prepotenza del più forte. La politica
così non è più una sana discussione
su progetti a lungo termine per lo
sviluppo di tutti e del bene comune,
bensì solo ricette effimere di 
marketing che trovano nella
distruzione dell’altro la risorsa più
efficace. In questo gioco meschino
delle squalificazioni, il dibattito
viene manipolato per mantenerlo
allo stato di controversia e
contrapposizione permanente» (Ft, n.
15).

[13] Papa Francesco, Discorso alla
Organizzazione delle Nazioni Unite,
New York (25-IX-2015).



[14] Id., Esort. ap. Evangelii gaudium,
(24-XI-2013), n. 235.

[15] San Giovanni Paolo II, Discorso
ai pellegrini riuniti per la
canonizzazione di san Josemaría
Escrivá (7-X-2002).

[16] San Josemaría, Colloqui, n. 62.

Maria Aparecida Ferrari, Associata di
Etica Applicata nella Facoltà di
Filosofia della Pontificia Università
della Santa Croce (Roma)

Maria Aparecida Ferrari

https://romana.org/it/73/studio/
essere-e-diventare-fratelli-nella-
convivenza-socio/

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/essere-e-

https://opusdei.org/it-ch/article/essere-e-diventare-fratelli-nella-convivenza-sociopolitica/
https://opusdei.org/it-ch/article/essere-e-diventare-fratelli-nella-convivenza-sociopolitica/


diventare-fratelli-nella-convivenza-
sociopolitica/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/essere-e-diventare-fratelli-nella-convivenza-sociopolitica/
https://opusdei.org/it-ch/article/essere-e-diventare-fratelli-nella-convivenza-sociopolitica/

	Essere e diventare fratelli nella convivenza sociopolitica

