
opusdei.org

Esortazione
Apostolica Sinodale
"Sacramentum
caritatis"

Testo completo dell'Esortazione
Apostolica.

28/03/2007

INTRODUZIONE

1. Sacramento della carità (1), la
Santissima Eucaristia è il dono che
Gesù Cristo fa di se stesso,
rivelandoci l'amore infinito di Dio
per ogni uomo. In questo mirabile



Sacramento si manifesta l'amore «
più grande », quello che spinge a «
dare la vita per i propri amici » (Gv
15,13). Gesù, infatti, « li amò fino alla
fine » (Gv 13,1). Con questa
espressione, l'Evangelista introduce il
gesto di infinita umiltà da Lui
compiuto: prima di morire sulla
croce per noi, messosi un asciugatoio
attorno ai fianchi, Egli lava i piedi ai
suoi discepoli. Allo stesso modo, Gesù
nel Sacramento eucaristico continua
ad amarci « fino alla fine », fino al
dono del suo corpo e del suo sangue.
Quale stupore deve aver preso il
cuore degli Apostoli di fronte ai gesti
e alle parole del Signore durante
quella Cena! Quale meraviglia deve
suscitare anche nel nostro cuore il
Mistero eucaristico!

Il cibo della verità

2. Nel Sacramento dell'altare, il
Signore viene incontro all'uomo,
creato ad immagine e somiglianza di



Dio (cfr Gn 1,27), facendosi suo
compagno di viaggio. In questo
Sacramento, infatti, il Signore si fa
cibo per l'uomo affamato di verità e
di libertà. Poiché solo la verità può
renderci liberi davvero (cfr Gv 8,36),
Cristo si fa per noi cibo di Verità. Con
acuta conoscenza della realtà umana,
sant'Agostino ha messo in evidenza
come l'uomo si muova
spontaneamente, e non per
costrizione, quando si trova in
relazione con ciò che lo attrae e
suscita in lui desiderio.
Domandandosi, allora, che cosa
possa ultimamente muovere l'uomo
nell'intimo, il santo Vescovo esclama:
« Che cosa desidera l'anima più
ardentemente della verità? » (2).
Ogni uomo, infatti, porta in sé
l'insopprimibile desiderio della
verità, ultima e definitiva. Per
questo, il Signore Gesù, « via, verità e
vita » (Gv 14,6), si rivolge al cuore
anelante dell'uomo, che si sente
pellegrino e assetato, al cuore che



sospira verso la fonte della vita, al
cuore mendicante della Verità. Gesù
Cristo, infatti, è la Verità fatta
Persona, che attira a sé il mondo. «
Gesù è la stella polare della libertà
umana: senza di Lui essa perde il suo
orientamento, poiché senza la
conoscenza della verità la libertà si
snatura, si isola e si riduce a sterile
arbitrio. Con Lui, la libertà si ritrova
» (3). Nel sacramento dell'Eucaristia
Gesù ci mostra in particolare la 
verità dell'amore, che è la stessa
essenza di Dio. È questa verità
evangelica che interessa ogni uomo e
tutto l'uomo. Per questo la Chiesa,
che trova nell'Eucaristia il suo centro
vitale, si impegna costantemente ad
annunciare a tutti, opportune
importune (cfr 2 Tm 4,2), che Dio è
amore (4). Proprio perché Cristo si è
fatto per noi cibo di Verità, la Chiesa
si rivolge all'uomo, invitandolo ad
accogliere liberamente il dono di Dio.

Lo sviluppo del rito eucaristico



3. Guardando alla storia bimillenaria
della Chiesa di Dio, guidata dalla
sapiente azione dello Spirito Santo,
ammiriamo, pieni di gratitudine, lo
sviluppo, ordinato nel tempo, delle
forme rituali in cui facciamo
memoria dell'evento della nostra
salvezza. Dalle molteplici forme dei
primi secoli, che ancora splendono
nei riti delle antiche Chiese di
Oriente, fino alla diffusione del rito
romano; dalle chiare indicazioni del
Concilio di Trento e del Messale di
san Pio V fino al rinnovamento
liturgico voluto dal Concilio Vaticano
II: in ogni tappa della storia della
Chiesa la Celebrazione eucaristica,
quale fonte e culmine della sua vita e
missione, risplende nel rito liturgico
in tutta la sua multiforme ricchezza.
La XI Assemblea Generale Ordinaria
del Sinodo dei Vescovi, svoltasi dal 2
al 23 ottobre 2005 in Vaticano, ha
espresso nei confronti di questa
storia un profondo ringraziamento a
Dio, riconoscendo operante in essa la

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm#XI%20Assemblea%20Generale%20Ordinaria%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm#XI%20Assemblea%20Generale%20Ordinaria%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi


guida dello Spirito Santo. In
particolare, i Padri sinodali hanno
constatato e ribadito il benefico
influsso che la riforma liturgica
attuata a partire dal Concilio
ecumenico Vaticano II ha avuto per
la vita della Chiesa (5). Il Sinodo dei
Vescovi ha avuto la possibilità di
valutare la sua ricezione dopo
l'Assise conciliare. Moltissimi sono
stati gli apprezzamenti. Le difficoltà
ed anche taluni abusi rilevati, è stato
affermato, non possono oscurare la
bontà e la validità del rinnovamento
liturgico, che contiene ancora
ricchezze non pienamente esplorate.
Si tratta in concreto di leggere i
cambiamenti voluti dal Concilio
all'interno dell'unità che caratterizza
lo sviluppo storico del rito stesso,
senza introdurre artificiose rotture
(6).

Il Sinodo dei Vescovi e l'Anno
dell'Eucaristia



4. È necessario inoltre sottolineare il
rapporto del recente Sinodo dei
Vescovi sull'Eucaristia con quanto è
accaduto negli ultimi anni nella vita
della Chiesa. Innanzitutto, dobbiamo
ricollegarci idealmente al Grande
Giubileo del 2000, con il quale il mio
amato Predecessore, il servo di Dio
Giovanni Paolo II, ha introdotto la
Chiesa nel terzo millennio cristiano.
L'Anno Giubilare è stato
indubbiamente caratterizzato in
senso fortemente eucaristico. Non si
può poi dimenticare che il Sinodo dei
Vescovi è stato preceduto, ed in un
certo senso anche preparato,
dall'Anno dell'Eucaristia, voluto con
grande lungimiranza da Giovanni
Paolo II per tutta la Chiesa. Tale
periodo, iniziato con il Congresso
Eucaristico Internazionale a
Guadalajara nell'ottobre 2004, si è
concluso il 23 Ottobre 2005, al
termine della XI Assemblea Sinodale,
con la canonizzazione di cinque
Beati, che si sono particolarmente

https://www.vatican.va/holy_father/special_features/eucharist/index_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pont_committees/eucharist-congr/archive/index_it.htm#48%C2%B0%20Congresso%20Eucaristico%20Internazionale%20di%20Guadalajara%20(Messico)
https://www.vatican.va/roman_curia/pont_committees/eucharist-congr/archive/index_it.htm#48%C2%B0%20Congresso%20Eucaristico%20Internazionale%20di%20Guadalajara%20(Messico)
https://www.vatican.va/roman_curia/pont_committees/eucharist-congr/archive/index_it.htm#48%C2%B0%20Congresso%20Eucaristico%20Internazionale%20di%20Guadalajara%20(Messico)
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051023_canonizations_it.html


distinti per la pietà eucaristica: il
Vescovo Józef Bilczewski, i presbiteri
Gaetano Catanoso, Zygmunt
Gorazdowski e Alberto Hurtado
Cruchaga, e il religioso cappuccino
Felice da Nicosia. Grazie agli
insegnamenti proposti da Giovanni
Paolo II nella Lettera apostolica Mane
nobiscum Domine (7) e ai preziosi
suggerimenti della Congregazione
per il Culto Divino e la Disciplina dei
Sacramenti (8), sono state numerose
le iniziative che le diocesi e le diverse
realtà ecclesiali hanno intrapreso per
risvegliare ed accrescere nei credenti
la fede eucaristica, per migliorare la
cura delle celebrazioni e promuovere
l'adorazione eucaristica, per
incoraggiare una fattiva solidarietà
che partendo dall'Eucaristia
raggiungesse i bisognosi. Infine, è
necessario menzionare l'importanza
dell'ultima Enciclica del mio
venerato Predecessore, Ecclesia de
Eucharistia (9), con la quale egli ci ha
lasciato un sicuro riferimento

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20041008_mane-nobiscum-domine_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20041008_mane-nobiscum-domine_it.html
https://www.vatican.va/edocs/ITA1798/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ITA1798/_INDEX.HTM


magisteriale sulla dottrina
eucaristica e un'ultima testimonianza
circa il posto centrale che questo
divino Sacramento occupava nella
sua esistenza.

Scopo della presente Esortazione

5. Questa Esortazione apostolica
postsinodale ha lo scopo di
riprendere la multiforme ricchezza
di riflessioni e proposte emerse nella
recente Assemblea Generale
Ordinaria del Sinodo dei Vescovi, – a
partire daiLineamenta fino
allePropositiones, passando
attraverso l'Instrumentum laboris,
leRelationes ante et post
disceptationem, gli interventi dei
Padri sinodali, degliauditores e dei
delegati fraterni –, nell'intento di
esplicitare alcune fondamentali linee
di impegno, volte a destare nella
Chiesa nuovo impulso e fervore
eucaristico. Consapevoli del vasto
patrimonio dottrinale e disciplinare

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm#XI%20Assemblea%20Generale%20Ordinaria%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_it.htm#XI%20Assemblea%20Generale%20Ordinaria%20del%20Sinodo%20dei%20Vescovi
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20040528_lineamenta-xi-assembly_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20050707_instrlabor-xi-assembly_it.html


accumulato nel corso dei secoli
intorno a questo Sacramento (10), nel
presente documento desidero
soprattutto raccomandare,
accogliendo il voto dei Padri sinodali
(11), che il popolo cristiano
approfondisca la relazione tra
ilMistero eucaristico, l'azione
liturgica e ilnuovo culto spirituale
derivante dall'Eucaristia, quale 
sacramento della carità. In questa
prospettiva intendo porre la presente
Esortazione in relazione con la mia
prima Lettera enciclicaDeus caritas
est, nella quale ho parlato più volte
del sacramento dell'Eucaristia per
sottolineare il suo rapporto con
l'amore cristiano, sia in riferimento a
Dio che al prossimo: « Il Dio
incarnato ci attrae tutti a sé. Da ciò si
comprende comeagape sia ora
diventata anche un nome
dell'Eucaristia: in essa l'agape di Dio
viene a noi corporalmente per
continuare il suo operare in noi e
attraverso di noi » (12).

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_it.html


PRIMA PARTE EUCARISTIA,
MISTERO DA CREDERE « Questa è
l'opera di Dio: credere in colui

che egli ha mandato » (Gv 6,29) La
fede eucaristica della Chiesa

6. « Mistero della fede! ». Con questa
espressione pronunciata
immediatamente dopo le parole della
consacrazione, il sacerdote proclama
il mistero celebrato e manifesta il suo
stupore di fronte alla conversione
sostanziale del pane e del vino nel
corpo e nel sangue del Signore Gesù,
una realtà che supera ogni
comprensione umana. In effetti,
l'Eucaristia è per eccellenza « mistero
della fede »: « è il compendio e la
somma della nostra fede » (13). La
fede della Chiesa è essenzialmente
fede eucaristica e si alimenta in
modo particolare alla mensa
dell'Eucaristia. La fede e i Sacramenti
sono due aspetti complementari della
vita ecclesiale. Suscitata



dall'annuncio della Parola di Dio, la
fede è nutrita e cresce nell'incontro
di grazia col Signore risorto che si
realizza nei Sacramenti: « La fede si
esprime nel rito e il rito rafforza e
fortifica la fede » (14). Per questo, il
Sacramento dell'altare sta sempre al
centro della vita ecclesiale; « grazie
all'Eucaristia la Chiesa rinasce
sempre di nuovo! » (15). Quanto più
viva è la fede eucaristica nel Popolo
di Dio, tanto più profonda è la sua
partecipazione alla vita ecclesiale
mediante la convinta adesione alla
missione che Cristo ha affidato ai
suoi discepoli. Di ciò è testimone la
stessa storia della Chiesa. Ogni
grande riforma è legata, in qualche
modo, alla riscoperta della fede nella
presenza eucaristica del Signore in
mezzo al suo popolo.

Santissima Trinità ed Eucaristia Il
pane disceso dal cielo



7. La prima realtà della fede
eucaristica è il mistero stesso di Dio,
amore trinitario. Nel dialogo di Gesù
con Nicodemo, troviamo
un'espressione illuminante a questo
proposito: « Dio ha tanto amato il
mondo da dare il suo Figlio
unigenito, perché chiunque crede in
lui non muoia, ma abbia la vita
eterna. Dio non ha mandato il Figlio
nel mondo per giudicare il mondo,
ma perché il mondo si salvi per
mezzo di lui » (Gv 3,16-17). Queste
parole mostrano la radice ultima del
dono di Dio. Gesù nell'Eucaristia dà
non « qualche cosa » ma se stesso;
egli offre il suo corpo e versa il suo
sangue. In tal modo dona la totalità
della propria esistenza, rivelando la
fonte originaria di questo amore. Egli
è l'eterno Figlio dato per noi dal
Padre. Nel Vangelo ascoltiamo
ancora Gesù che, dopo aver sfamato
la moltitudine con la moltiplicazione
dei pani e dei pesci, ai suoi
interlocutori che lo avevano seguito



fino alla sinagoga di Cafarnao, dice: «
Il Padre mio vi dà il pane dal cielo,
quello vero; il pane di Dio è colui che
discende dal cielo e dà la vita al
mondo » (Gv 6,32-33), ed arriva ad
identificare se stesso, la propria
carne e il proprio sangue, con quel
pane: « Io sono il pane vivo, disceso
dal cielo. Se uno mangia di questo
pane vivrà in eterno e il pane che io
darò è la mia carne per la vita del
mondo » (Gv 6,51). Gesù si manifesta
così come il pane della vita, che
l'eterno Padre dona agli uomini.

Dono gratuito della Santissima
Trinità

8. Nell'Eucaristia si rivela il disegno
di amore che guida tutta la storia
della salvezza (cfr Ef 1,10; 3,8-11). In
essa il Deus Trinitas, che in se stesso
è amore (cfr1 Gv 4,7-8), si coinvolge
pienamente con la nostra condizione
umana. Nel pane e nel vino, sotto le
cui apparenze Cristo si dona a noi



nella cena pasquale (cfr Lc 22,14-20;1
Cor 11,23- 26), è l'intera vita divina
che ci raggiunge e si partecipa a noi
nella forma del Sacramento. Dio è
comunione perfetta di amore tra il
Padre, il Figlio e lo Spirito Santo. Già
nella creazione l'uomo è chiamato a
condividere in qualche misura il
soffio vitale di Dio (cfrGn 2,7). Ma è
in Cristo morto e risorto e
nell'effusione dello Spirito Santo,
dato senza misura (cfrGv 3,34), che
siamo resi partecipi dell'intimità
divina (16). Gesù Cristo, dunque, che
« con uno Spirito eterno offrì se
stesso senza macchia a Dio » (Eb
9,14), nel dono eucaristico ci
comunica la stessa vita divina. Si
tratta di un dono assolutamente
gratuito, che risponde soltanto alle
promesse di Dio, compiute oltre ogni
misura. La Chiesa accoglie, celebra,
adora questo dono in fedele
obbedienza. Il « mistero della fede »
è mistero di amore trinitario, al
quale siamo per grazia chiamati a



partecipare. Anche noi dobbiamo
pertanto esclamare con sant'Agostino
« Se vedi la carità, vedi la Trinità
» (17).

Eucaristia: Gesù vero Agnello
immolato La nuova ed eterna
alleanza nel sangue dell'Agnello

9. La missione per la quale Gesù è
venuto fra noi giunge a compimento
nel Mistero pasquale. Dall'alto della
croce, dalla quale attira tutti a sé
(cfrGv 12,32), prima di « consegnare
lo Spirito », Egli dice: « Tutto è
compiuto » (Gv 19,30). Nel mistero
della sua obbedienza fino alla morte,
e alla morte di croce (cfr Fil 2,8), si è
compiuta la nuova ed eterna
alleanza. La libertà di Dio e la libertà
dell'uomo si sono definitivamente
incontrate nella sua carne crocifissa
in un patto indissolubile, valido per
sempre. Anche il peccato dell'uomo è
stato espiato una volta per tutte dal
Figlio di Dio (cfr Eb 7,27; 1 Gv 2,2;



4,10). Come ho già avuto modo di
affermare, « nella sua morte in croce
si compie quel volgersi di Dio contro
se stesso nel quale Egli si dona per
rialzare l'uomo e salvarlo – amore,
questo, nella sua forma più radicale
» (18). Nel Mistero pasquale si è
realizzata davvero la nostra
liberazione dal male e dalla morte.
Nell'istituzione dell'Eucaristia Gesù
stesso aveva parlato della « nuova ed
eterna alleanza », stipulata nel suo
sangue versato (cfrMt 26,28;Mc
14,24;Lc 22,20). Questo scopo ultimo
della sua missione era già ben
evidente all'inizio della sua vita
pubblica. Infatti, quando sulle rive
del Giordano, Giovanni il Battista
vede Gesù venire verso di lui,
esclama: « Eccol'agnello di Dio, ecco
colui che toglie il peccato del mondo
» (Gv 1,29). È significativo che la
stessa espressione ricorra, ogni volta
che celebriamo la santa Messa,
nell'invito del sacerdote ad accostarsi
all'altare: « Beati gli invitati alla cena



del Signore, ecco l'agnello di Dio che
toglie i peccati del mondo ». Gesù è
ilvero agnello pasquale che ha offerto
spontaneamente se stesso in
sacrificio per noi, realizzando così la
nuova ed eterna alleanza.
L'Eucaristia contiene in sé questa
radicale novità, che si ripropone a
noi in ogni celebrazione (19).

L'istituzione dell'Eucaristia

10. In tal modo siamo portati a
riflettere sull'istituzione
dell'Eucaristia nell'Ultima Cena. Ciò
accadde nel contesto di una cena
rituale che costituiva il memoriale
dell'avvenimento fondante del
popolo di Israele: la liberazione dalla
schiavitù dell'Egitto. Questa cena
rituale, legata all'immolazione degli
agnelli (cfr Es 12,1-28.43-51), era
memoria del passato ma, nello stesso
tempo, anche memoria profetica,
ossia annuncio di una liberazione
futura. Infatti, il popolo aveva



sperimentato che quella liberazione
non era stata definitiva, poiché la sua
storia era ancora troppo segnata
dalla schiavitù e dal peccato. Il
memoriale dell'antica liberazione si
apriva così alla domanda e all'attesa
di una salvezza più profonda,
radicale, universale e definitiva. È in
questo contesto che Gesù introduce
la novità del suo dono. Nella
preghiera di lode, laBerakah, Egli
ringrazia il Padre non solo per i
grandi eventi della storia passata, ma
anche per la propria « esaltazione ».
Istituendo il sacramento
dell'Eucaristia, Gesù anticipa ed
implica il Sacrificio della croce e la
vittoria della risurrezione. Al tempo
stesso, Egli si rivela come ilvero
agnello immolato, previsto nel
disegno del Padre fin dalla
fondazione del mondo, come si legge
nella Prima Lettera di Pietro (cfr
1,18-20). Collocando in questo
contesto il suo dono, Gesù manifesta
il senso salvifico della sua morte e



risurrezione, mistero che diviene
realtà rinnovatrice della storia e del
cosmo intero. L'istituzione
dell'Eucaristia mostra, infatti, come
quella morte, di per sé violenta ed
assurda, sia diventata in Gesù
supremo atto di amore e definitiva
liberazione dell'umanità dal male.

Figura transit in veritatem

11. In questo modo Gesù inserisce il
suonovum radicale all'interno
dell'antica cena sacrificale ebraica.
Quella cena per noi cristiani non è
più necessario ripeterla. Come
giustamente dicono i Padri,figura
transit in veritatem: ciò che
annunciava le realtà future ha ora
lasciato il posto alla verità stessa.
L'antico rito si è compiuto ed è stato
superato definitivamente attraverso
il dono d'amore del Figlio di Dio
incarnato. Il cibo della verità, Cristo
immolato per noi, dat ... figuris
terminum (20). Con il comando « Fate



questo in memoria di me » (Lc 22,19;1
Cor 11,25), Egli ci chiede di
corrispondere al suo dono e di
rappresentarlo sacramentalmente.
Con queste parole, pertanto, il
Signore esprime, per così dire,
l'attesa che la sua Chiesa, nata dal
suo sacrificio, accolga questo dono,
sviluppando sotto la guida dello
Spirito Santo la forma liturgica del
Sacramento. Il memoriale del suo
dono perfetto, infatti, non consiste
nella semplice ripetizione dell'Ultima
Cena, ma propriamente
nell'Eucaristia, ossia nella novità
radicale del culto cristiano. Gesù ci
ha così lasciato il compito di entrare
nella sua « ora »: « L'Eucaristia ci
attira nell'atto oblativo di Gesù. Noi
non riceviamo soltanto in modo
statico ilLogos incarnato, ma
veniamo coinvolti nella dinamica
della sua donazione » (21). Egli « ci
attira dentro di sé » (22). La
conversione sostanziale del pane e
del vino nel suo corpo e nel suo



sangue pone dentro la creazione il
principio di un cambiamento
radicale, come una sorta di « fissione
nucleare », per usare un'immagine a
noi oggi ben nota, portata nel più
intimo dell'essere, un cambiamento
destinato a suscitare un processo di
trasformazione della realtà, il cui
termine ultimo sarà la
trasfigurazione del mondo intero,
fino a quella condizione in cui Dio
sarà tutto in tutti (cfr 1 Cor 15,28).

Lo Spirito Santo e l' Eucaristia
Gesù e lo Spirito Santo

12. Con la sua parola e con il pane ed
il vino il Signore stesso ci ha offerto
gli elementi essenziali del culto
nuovo. La Chiesa, sua Sposa, è
chiamata a celebrare il convito
eucaristico giorno dopo giorno in
memoria di Lui. Essa inscrive così il
sacrificio redentore del suo Sposo
nella storia degli uomini e lo rende
presente sacramentalmente in tutte



le culture. Questo grande mistero
viene celebrato nelle forme
liturgiche che la Chiesa, guidata dallo
Spirito Santo, sviluppa nel tempo e
nello spazio (23). A tale proposito è
necessario risvegliare in noi la
consapevolezza del ruolo decisivo
esercitato dallo Spirito Santo nello
sviluppo della forma liturgica e
nell'approfondimento dei divini
misteri. Il Paraclito, primo dono ai
credenti (24), operante già nella
creazione (cfr Gn 1,2), è pienamente
presente in tutta l'esistenza del Verbo
incarnato: Gesù Cristo, infatti, è
concepito dalla Vergine Maria per
opera dello Spirito Santo (cfrMt
1,18;Lc 1,35); all'inizio della sua
missione pubblica, sulle rive del
Giordano, lo vede scendere su di sé
in forma di colomba (cfrMt 3,16
epar); in questo stesso Spirito agisce,
parla ed esulta (cfrLc 10,21); ed è in
Lui che egli può offrire se stesso (cfr 
Eb 9,14). Nei cosiddetti « discorsi di
addio », riportati da Giovanni, Gesù



mette in chiara relazione il dono
della sua vita nel mistero pasquale
con il dono dello Spirito ai suoi
(cfrGv 16,7). Una volta risorto,
portando nella sua carne i segni della
passione, Egli può effondere lo
Spirito (cfrGv 20,22), rendendo i suoi
partecipi della sua stessa missione
(cfrGv 20,21). Sarà poi lo Spirito ad
insegnare ai discepoli ogni cosa e a
ricordare loro tutto ciò che Cristo ha
detto (cfrGv 14,26), perché spetta a
Lui, in quanto Spirito di verità (cfrGv
15,26), introdurre i discepoli alla
verità tutta intera (cfrGv 16,13). Nel
racconto degliAtti lo Spirito discende
sugli Apostoli radunati in preghiera
con Maria nel giorno di Pentecoste
(cfr 2,1-4), e li anima alla missione di
annunciare a tutti i popoli la buona
novella. Pertanto, è in forza
dell'azione dello Spirito che Cristo
stesso rimane presente ed operante
nella sua Chiesa, a partire dal suo
centro vitale che è l'Eucaristia.



Spirito Santo e Celebrazione
eucaristica

13. In questo orizzonte si comprende
il ruolo decisivo dello Spirito Santo
nella Celebrazione eucaristica ed in
particolare in riferimento alla
transustanziazione. La
consapevolezza di ciò è ben
documentabile nei Padri della
Chiesa. San Cirillo di Gerusalemme,
nelle sue Catechesi, ricorda che noi «
invochiamo Dio misericordioso di
inviare il suo Santo Spirito sulle
oblate che ci stanno dinanzi, affinché
Egli trasformi il pane in corpo di
Cristo e il vino in sangue di Cristo.
Ciò che lo Spirito Santo tocca è
santificato e trasformato totalmente
».(25) Anche san Giovanni
Crisostomo rileva che il sacerdote
invoca lo Spirito Santo quando
celebra il Sacrificio: (26) come Elia, il
ministro – egli dice – attira lo Spirito
Santo affinché « discendendo la
grazia sulla vittima si accendano per



mezzo di essa le anime di tutti ».(27)
È quanto mai necessaria per la vita
spirituale dei fedeli una coscienza
più chiara della ricchezza
dell'anafora: insieme alle parole
pronunciate da Cristo nell'Ultima
Cena, essa contiene l'epiclesi, quale
invocazione al Padre perché faccia
discendere il dono dello Spirito
affinché il pane e il vino diventino il
corpo ed il sangue di Gesù Cristo e
perché « la comunità tutta intera
diventi sempre più corpo di Cristo ».
(28) Lo Spirito, invocato dal
celebrante sui doni del pane e del
vino posti sull'altare, è il medesimo
che riunisce i fedeli « in un solo
corpo », rendendoli un'offerta
spirituale gradita al Padre.(29)

Eucaristia e Chiesa Eucaristia
principio causale della Chiesa

14. Attraverso il Sacramento
eucaristico Gesù coinvolge i fedeli
nella sua stessa « ora »; in tal modo



Egli ci mostra il legame che ha voluto
tra sé e noi, tra la sua persona e la
Chiesa. Infatti, Cristo stesso nel
sacrificio della croce ha generato la
Chiesa come sua sposa e suo corpo. I
Padri della Chiesa hanno lungamente
meditato sulla relazione tra l'origine
di Eva dal fianco di Adamo
dormiente (cfrGn 2,21-23) e della
nuova Eva, la Chiesa, dal fianco
aperto di Cristo, immerso nel sonno
della morte: dal costato trafitto,
racconta Giovanni, uscì sangue ed
acqua (cfrGv 19,34), simbolo dei
sacramenti.(30) Uno sguardo
contemplativo « a colui che hanno
trafitto » (Gv 19,37) ci porta a
considerare il legame causale tra il
sacrificio di Cristo, l'Eucaristia e la
Chiesa. La Chiesa, in effetti, « vive
dell'Eucaristia ».(31) Poiché in essa si
rende presente il sacrificio redentore
di Cristo, si deve innanzitutto
riconoscere che « c'è un influsso
causale dell'Eucaristia alle origini
stesse della Chiesa ».(32) L'Eucaristia



è Cristo che si dona a noi,
edificandoci continuamente come
suo corpo. Pertanto, nella suggestiva
circolarità tra Eucaristia che edifica
la Chiesa e Chiesa stessa che fa
l'Eucaristia,(33) la causalità primaria
è quella espressa nella prima
formula: la Chiesa può celebrare e
adorare il mistero di Cristo presente
nell'Eucaristia proprio perché Cristo
stesso si è donato per primo ad essa
nel sacrificio della Croce. La
possibilità per la Chiesa di « fare »
l'Eucaristia è tutta radicata nella
donazione che Cristo le ha fatto di se
stesso. Anche qui scopriamo un
aspetto convincente della formula di
san Giovanni: « Egli ci ha amati per
primo » (1 Gv 4,19). Così anche noi in
ogni celebrazione confessiamo il
primato del dono di Cristo. L'influsso
causale dell'Eucaristia all'origine
della Chiesa rivela in definitiva la
precedenza non solo cronologica ma
anche ontologica del suo averci



amati « per primo ». Egli è per
l'eternità colui che ci ama per primo.

Eucaristia e comunione ecclesiale

15. L'Eucaristia, dunque, è costitutiva
dell'essere e dell'agire della Chiesa.
Per questo l'antichità cristiana
designava con le stesse paroleCorpus
Christi il Corpo nato dalla Vergine
Maria, il Corpo eucaristico e il Corpo
ecclesiale di Cristo.(34) Questo dato
ben presente nella tradizione ci aiuta
ad accrescere in noi la
consapevolezza dell'inseparabilità
tra Cristo e la Chiesa. Il Signore Gesù,
offrendo se stesso in sacrificio per
noi, ha efficacemente preannunciato
nel suo dono il mistero della Chiesa.
È significativo che la seconda
preghiera eucaristica, invocando il
Paraclito, formuli in questo modo la
preghiera per l'unità della Chiesa: « 
per la comunione al corpo e al sangue
di Cristo lo Spirito Santo ci riunisca in
un solo corpo ». Questo passaggio fa



ben comprendere come lares del
Sacramento eucaristico sia l'unità dei
fedeli nella comunione ecclesiale.
L'Eucaristia si mostra così alla radice
della Chiesa come mistero di
comunione.(35)

Sulla relazione tra Eucaristia e 
communio aveva già attirato
l'attenzione il servo di Dio Giovanni
Paolo II nella sua Enciclica Ecclesia
de Eucharistia. Egli ha parlato del
memoriale di Cristo come della «
suprema manifestazione
sacramentale della comunione nella
Chiesa ».(36) L'unità della comunione
ecclesiale si rivela concretamente
nelle comunità cristiane e si rinnova
nell'atto eucaristico che le unisce e le
differenzia in Chiese particolari, « in
quibus et ex quibus una et unica
Ecclesia catholica exsistit ».(37)
Proprio la realtà dell'unica Eucaristia
che viene celebrata in ogni Diocesi
intorno al proprio Vescovo ci fa
comprendere come le stesse Chiese

https://www.vatican.va/edocs/ITA1798/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ITA1798/_INDEX.HTM


particolari sussistano in eex Ecclesia.
Infatti, « l'unicità e indivisibilità del
Corpo eucaristico del Signore implica
l'unicità del suo Corpo mistico, che è
la Chiesa una ed indivisibile. Dal
centro eucaristico sorge la necessaria
apertura di ogni comunità
celebrante, di ogni Chiesa
particolare: attratta tra le braccia
aperte del Signore, essa viene
inserita nel suo Corpo, unico ed
indiviso ».(38) Per questo motivo
nella celebrazione dell'Eucaristia,
ogni fedele si trova nella sua Chiesa,
cioè nella Chiesa di Cristo. In questa
prospettiva eucaristica,
adeguatamente compresa, la
comunione ecclesiale si rivela realtà
per natura sua cattolica.(39)
Sottolineare questa radice eucaristica
della comunione ecclesiale può
contribuire efficacemente anche al
dialogo ecumenico con le Chiese e
con le Comunità ecclesiali non in
piena comunione con la Sede di
Pietro. Infatti, l'Eucaristia stabilisce



obiettivamente un forte legame di
unità tra la Chiesa cattolica e le
Chiese ortodosse, che hanno
conservato la genuina e integra
natura del mistero dell'Eucaristia. Al
tempo stesso, il rilievo dato al
carattere ecclesiale dell'Eucaristia
può diventare elemento privilegiato
nel dialogo anche con le Comunità
nate dalla Riforma.(40)

Eucaristia e Sacramenti
Sacramentalità della Chiesa

16. Il Concilio Vaticano II ha
ricordato che « tutti i Sacramenti,
come pure tutti i ministeri
ecclesiastici e le opere d'apostolato,
sono strettamente uniti alla sacra
Eucaristia e ad essa sono ordinati.
Infatti, nella santissima Eucaristia è
racchiuso tutto il bene spirituale
della Chiesa, cioè lo stesso Cristo,
nostra Pasqua e pane vivo che,
mediante la sua carne vivificata dallo
Spirito Santo e vivificante, dà vita

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm


agli uomini, i quali sono in tal modo
invitati e indotti a offrire assieme a
Lui se stessi, il proprio lavoro e tutte
le cose create ».(41) Questa relazione
intima dell'Eucaristia con tutti gli
altri Sacramenti e con l'esistenza
cristiana è compresa nella sua radice
quando si contempla il mistero della
Chiesa stessa come sacramento.(42) A
questo proposito il Concilio Vaticano
II ha affermato che « la Chiesa è, in
Cristo, in qualche modo il
sacramento, ossia il segno e lo
strumento dell'intima unione con Dio
e dell'unità di tutto il genere umano
».(43) Essa, in quanto « popolo –
come dice san Cipriano – adunato
dall'unità del Padre, del Figlio e dello
Spirito Santo »,(44) è sacramento
della comunione trinitaria.

Il fatto che la Chiesa sia « sacramento
universale di salvezza »(45) mostra
come l'« economia » sacramentale
determini ultimamente il modo in
cui Cristo, unico Salvatore, mediante

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm


lo Spirito raggiunge la nostra
esistenza nella specificità delle sue
circostanze. La Chiesasi riceve e
insieme si esprime nei sette
Sacramenti, attraverso i quali la
grazia di Dio influenza
concretamente l'esistenza dei fedeli
affinché tutta la vita, redenta da
Cristo, diventi culto gradito a Dio. In
questa prospettiva desidero qui
sottolineare alcuni elementi, messi in
evidenza dai Padri sinodali, che
possono aiutare a cogliere la
relazione di tutti i Sacramenti con il
Mistero eucaristico.

I. Eucaristia e iniziazione cristiana 
Eucaristia, pienezza
dell'iniziazione cristiana

17. Se davvero l'Eucaristia è fonte e
culmine della vita e della missione
della Chiesa, ne consegue
innanzitutto che il cammino di
iniziazione cristiana ha come suo
punto di riferimento la possibilità di



accedere a tale sacramento. A questo
proposito, come hanno detto i Padri
sinodali, dobbiamo chiederci se nelle
nostre comunità cristiane sia
sufficientemente percepito lo stretto
legame tra Battesimo, Confermazione
ed Eucaristia.(46) Non bisogna mai
dimenticare, infatti, che veniamo
battezzati e cresimati in ordine
all'Eucaristia. Tale dato implica
l'impegno di favorire nella prassi
pastorale una comprensione più
unitaria del percorso di iniziazione
cristiana. Il sacramento del
Battesimo, con il quale siamo resi
conformi a Cristo,(47) incorporati
nella Chiesa e resi figli di Dio,
costituisce la porta di accesso a tutti i
Sacramenti. Con esso veniamo
inseriti nell'unico Corpo di Cristo
(cfr1 Cor 12,13), popolo sacerdotale.
Tuttavia è la partecipazione al
Sacrificio eucaristico a perfezionare
in noi quanto ci è donato nel
Battesimo. Anche i doni dello Spirito
sono dati per l'edificazione del Corpo



di Cristo (1 Cor 12) e per la maggiore
testimonianza evangelica nel mondo.
(48) Pertanto la santissima Eucaristia
porta a pienezza l'iniziazione
cristiana e si pone come centro e fine
di tutta la vita sacramentale.(49)

L'ordine dei Sacramenti
dell'iniziazione

18. A questo riguardo è necessario
porre attenzione al tema dell'ordine
dei Sacramenti dell'iniziazione. Nella
Chiesa vi sono tradizioni differenti.
Tale diversità si manifesta con
evidenza nelle consuetudini
ecclesiali dell'Oriente,(50) e nella
stessa prassi occidentale per quanto
concerne l'iniziazione degli adulti,
(51) rispetto a quella dei bambini.(52)
Tuttavia tali differenziazioni non
sono propriamente di ordine
dogmatico, ma di carattere pastorale.
Concretamente, è necessario
verificare quale prassi possa in
effetti aiutare meglio i fedeli a



mettere al centro il sacramento
dell'Eucaristia, come realtà cui tutta
l'iniziazione tende. In stretta
collaborazione con i competenti
Dicasteri della Curia Romana le
Conferenze Episcopali verifichino
l'efficacia degli attuali percorsi di
iniziazione, affinché il cristiano
dall'azione educativa delle nostre
comunità sia aiutato a maturare
sempre di più, giungendo ad
assumere nella sua vita
un'impostazione autenticamente
eucaristica, così da essere in grado di
dare ragione della propria speranza
in modo adeguato per il nostro
tempo (cfr1Pt 3,15).

Iniziazione, comunità ecclesiale e
famiglia

19. Occorre tenere sempre presente
che l'intera iniziazione cristiana è
cammino di conversione da
compiere con l'aiuto di Dio ed in
costante riferimento alla comunità



ecclesiale, sia quando è l'adulto a
chiedere di entrare nella Chiesa,
come avviene nei luoghi di prima
evangelizzazione e in tante zone
secolarizzate, oppure quando i
genitori chiedono i Sacramenti per i
loro figli. A questo proposito,
desidero portare l'attenzione
soprattutto sul rapporto tra
iniziazione cristiana e famiglia.
Nell'opera pastorale si deve associare
sempre la famiglia cristiana
all'itinerario di iniziazione. Ricevere
il Battesimo, la Cresima ed accostarsi
per la prima volta all'Eucaristia sono
momenti decisivi non solo per la
persona che li riceve ma anche per
l'intera famiglia, la quale deve essere
sostenuta nel suo compito educativo
dalla comunità ecclesiale, nelle sue
varie componenti.(53) Qui vorrei
sottolineare la rilevanza della prima
Comunione. In tantissimi fedeli
questo giorno rimane giustamente
impresso nella memoria come il
primo momento in cui, seppur



ancora in modo iniziale, si è
percepita l'importanza dell'incontro
personale con Gesù. La pastorale
parrocchiale deve valorizzare
adeguatamente questa occasione così
significativa.

II. Eucaristia e sacramento della
Riconciliazione Loro nesso
intrinseco

20. Giustamente, i Padri sinodali
hanno affermato che l'amore
all'Eucaristia porta ad apprezzare
sempre più anche il sacramento della
Riconciliazione (54). A causa del
legame tra questi sacramenti,
un'autentica catechesi riguardo al
senso dell'Eucaristia non può essere
disgiunta dalla proposta di un
cammino penitenziale (cfr1 Cor
11,27-29). Certo, constatiamo come
nel nostro tempo i fedeli si trovino
immersi in una cultura che tende a
cancellare il senso del peccato (55),
favorendo un atteggiamento



superficiale, che porta a dimenticare
la necessità di essere in grazia di Dio
per accostarsi degnamente alla
comunione sacramentale (56). In
realtà, perdere la coscienza del
peccato comporta sempre anche una
certa superficialità nell'intendere
l'amore stesso di Dio. Giova molto ai
fedeli richiamare quegli elementi
che, all'interno del rito della santa
Messa, esplicitano la coscienza del
proprio peccato e,
contemporaneamente, della
misericordia di Dio (57). Inoltre, la
relazione tra Eucaristia e
Riconciliazione ci ricorda che il
peccato non è mai una realtà
esclusivamente individuale; esso
comporta sempre anche una ferita
all'interno della comunione
ecclesiale, nella quale siamo inseriti
grazie al Battesimo. Per questo la
Riconciliazione, come dicevano i
Padri della Chiesa, èlaboriosus
quidam baptismus,(58) sottolineando
in tal modo che l'esito del cammino



di conversione è anche il
ristabilimento della piena
comunione ecclesiale, che si esprime
nel riaccostarsi all'Eucaristia.(59)

Alcune attenzioni pastorali

21. Il Sinodo ha ricordato che è
compito pastorale del Vescovo
promuovere nella propria Diocesi un
deciso recupero della pedagogia della
conversione che nasce dalla
Eucaristia e favorire tra i fedeli la
confessione frequente. Tutti i
sacerdoti si dedichino con generosità,
impegno e competenza
all'amministrazione del sacramento
della Riconciliazione.(60) A questo
proposito si deve fare attenzione a
che i confessionali nelle nostre chiese
siano ben visibili ed espressivi del
significato di questo Sacramento.
Chiedo ai Pastori di vigilare
attentamente sulla celebrazione del
sacramento della Riconciliazione,
limitando la prassi dell'assoluzione



generale esclusivamente ai casi
previsti,(61) essendo solo quella
personale la forma ordinaria.(62) Di
fronte alla necessità di riscoprire il
perdono sacramentale, in tutte le
Diocesi vi sia sempre il Penitenziere.
(63) Infine, alla nuova presa di
coscienza della relazione tra
Eucaristia e Riconciliazione può
essere di valido aiuto una equilibrata
ed approfondita prassi
dell'indulgenza, lucrata per sé o per i
defunti. Con essa si ottiene « la
remissione davanti a Dio della pena
temporale

per i peccati, già rimessi quanto alla
colpa ».(64) L'uso delle indulgenze ci
aiuta a comprendere che con le
nostre sole forze non saremmo
capaci di riparare al male compiuto e
che i peccati di ciascuno recano
danno a tutta la comunità; inoltre, la
pratica dell'indulgenza, implicando
oltre alla dottrina degli infiniti meriti
di Cristo anche quella della



comunione dei santi, ci dice « quanto
intimamente siamo uniti in Cristo gli
uni con gli altri e quanto la vita
soprannaturale di ciascuno possa
giovare agli altri ».(65) Poiché la sua
stessa forma prevede, tra le
condizioni, l'accostarsi alla
confessione e alla comunione
sacramentale, la sua pratica può
sostenere efficacemente i fedeli nel
cammino di conversione e nella
scoperta della centralità
dell'Eucaristia nella vita cristiana.

III. Eucaristia e Unzione degli
infermi

22. Gesù non ha soltanto inviato i
suoi discepoli a curare gli infermi
(cfrMt 10,8;Lc 9,2; 10,9), ma ha anche
istituito per loro uno specifico
sacramento: l'Unzione degli infermi.
(66) La Lettera di Giacomo ci attesta
la presenza di questo gesto
sacramentale già nella prima
comunità cristiana (cfr 5,14-16). Se



l'Eucaristia mostra come le
sofferenze e la morte di Cristo siano
state trasformate in amore, l'Unzione
degli infermi, da parte sua, associa il
sofferente all'offerta che Cristo ha
fatto di sé per la salvezza di tutti, così
che anch'egli possa, nel mistero della
comunione dei santi, partecipare alla
redenzione del mondo. La relazione
tra questi Sacramenti si manifesta,
inoltre, di fronte all'aggravarsi della
malattia: « A coloro che stanno per
lasciare questa vita, la Chiesa offre,
oltre all'Unzione degli infermi,
l'Eucaristia come viatico ».(67) Nel
passaggio al Padre, la comunione al
Corpo e al Sangue di Cristo si
manifesta come seme di vita eterna e
potenza di risurrezione: « Chi
mangia la mia carne e beve il mio
sangue ha la vita eterna e io lo
risusciterò nell'ultimo giorno » (Gv
6,54). Poiché il Santo Viatico schiude
all'infermo la pienezza del mistero
pasquale, è necessario assicurarne la
pratica.(68) L'attenzione e la cura



pastorale verso coloro che si trovano
nella malattia ridonda sicuramente a
vantaggio spirituale di tutta la
comunità, sapendo che quanto
avremo fatto al più piccolo lo avremo
fatto a Gesù stesso (cfrMt 25,40).

IV. Eucaristia e sacramento
dell'Ordine In persona Christi
capitis

23. Il nesso intrinseco fra Eucaristia e
sacramento dell'Ordine risulta dalle
parole stesse di Gesù nel Cenacolo: «
Fate questo in memoria di me » (Lc
22,19). Gesù, infatti, alla vigilia della
sua morte, ha istituito l'Eucaristia e
fondato allo stesso tempoil
sacerdozio della Nuova Alleanza. Egli
è sacerdote, vittima ed altare:
mediatore tra Dio Padre ed il popolo
(cfr Eb 5,5-10), vittima di espiazione
(cfr 1 Gv 2,2; 4,10) che offre se stessa
sull'altare della croce. Nessuno può
dire « questo è il mio corpo » e «
questo è il calice del mio sangue » se



non nel nome e nella persona di
Cristo, unico sommo sacerdote della
nuova ed eterna Alleanza (cfrEb 8-9).
Il Sinodo dei Vescovi già in altre
assemblee aveva messo a tema il
Sacerdozio ordinato, sia per quanto
riguarda l'identità del ministero(69)
sia per la formazione dei candidati.
(70) In questa circostanza, alla luce
del dialogo avvenuto all'interno
dell'ultima Assemblea sinodale, mi
preme richiamare alcuni valori
relativi al rapporto tra Sacramento
eucaristico e Ordine. Innanzitutto è
necessario ribadire che il legame
tral'Ordine sacro e l'Eucaristia è
visibile proprio nella Messa
presieduta dal Vescovo o dal
presbitero in persona di Cristo capo.

La dottrina della Chiesa fa
dell'ordinazione sacerdotale la
condizione imprescindibile per la
celebrazione valida dell'Eucaristia.
(71) Infatti, « nel servizio ecclesiale
del ministro ordinato è Cristo stesso



che è presente alla sua Chiesa, in
quanto Capo del suo corpo, Pastore
del suo gregge, Sommo Sacerdote del
sacrificio redentore ».(72)
Certamente il ministro ordinato «
agisce anche a nome di tutta la
Chiesa allorché presenta a Dio la
preghiera della Chiesa e soprattutto
quando offre il sacrificio eucaristico
».(73) È necessario, pertanto, che i
sacerdoti abbiano coscienza che tutto
il loro ministero non deve mai
mettere in primo piano loro stessi o
le loro opinioni, ma Gesù Cristo.
Contraddice l'identità sacerdotale
ogni tentativo di porre se stessi come
protagonisti dell'azione liturgica. Il
sacerdote è più che mai servo e deve
impegnarsi continuamente ad essere
segno che, come strumento docile
nelle mani di Cristo, rimanda a Lui.
Ciò si esprime particolarmente
nell'umiltà con la quale il sacerdote
guida l'azione liturgica, in
obbedienza al rito, corrispondendovi
con il cuore e la mente, evitando



tutto ciò che possa dare la sensazione
di un proprio inopportuno
protagonismo. Raccomando,
pertanto, al clero di approfondire
sempre la coscienza del proprio
ministero eucaristico come umile
servizio a Cristo e alla sua Chiesa. Il
sacerdozio, come diceva
sant'Agostino, èamoris officium,(74) è
l'ufficio del buon pastore, che offre la
vita per le pecore (cfrGv 10,14-15).

Eucaristia e celibato sacerdotale

24. I Padri sinodali hanno voluto
sottolineare che il sacerdozio
ministeriale richiede, attraverso
l'Ordinazione, la piena
configurazione a Cristo. Pur nel
rispetto della differente prassi e
tradizione orientale, è necessario
ribadire il senso profondo del
celibato sacerdotale, ritenuto
giustamente una ricchezza
inestimabile, e confermato anche
dalla prassi orientale di scegliere i



Vescovi solo tra coloro che vivono nel
celibato e che tiene in grande onore
la scelta del celibato operata da
numerosi presbiteri. In tale scelta del
sacerdote, infatti, trovano peculiare
espressione la dedizione che lo
conforma a Cristo e l'offerta
esclusiva di se stesso per il Regno di
Dio.(75) Il fatto che Cristo stesso,
sacerdote in eterno, abbia vissuto la
sua missione fino al sacrificio della
croce nello stato di verginità
costituisce il punto di riferimento
sicuro per cogliere il senso della
tradizione della Chiesa latina a
questo proposito. Pertanto, non è
sufficiente comprendere il celibato
sacerdotale in termini meramente
funzionali. In realtà, esso
rappresenta una speciale
conformazione allo stile di vita di
Cristo stesso. Tale scelta è
innanzitutto sponsale; è
immedesimazione con il cuore di
Cristo Sposo che dà la vita per la sua
Sposa. In unità con la grande



tradizione ecclesiale, con il Concilio
Vaticano II (76) e con i Sommi
Pontefici miei predecessori (77),
ribadisco la bellezza e l'importanza
di una vita sacerdotale vissuta nel
celibato come segno espressivo della
dedizione totale ed esclusiva a Cristo,
alla Chiesa e al Regno di Dio, e ne
confermo quindi l'obbligatorietà per
la tradizione latina. Il celibato
sacerdotale vissuto con maturità,
letizia e dedizione è una grandissima
benedizione per la Chiesa e per la
stessa società.

Scarsità di clero e pastorale
vocazionale

25. A proposito del legame tra
sacramento dell'Ordine ed Eucaristia,
il Sinodo si è soffermato sulla
situazione di disagio che si viene a
creare in diverse Diocesi quando ci si
trova a dover fare i conti con la
scarsità di sacerdoti. Ciò accade non
solo in alcune zone di prima

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/holy_father/index_it.htm
https://www.vatican.va/holy_father/index_it.htm


evangelizzazione, ma anche in molti
Paesi di lunga tradizione cristiana.
Certamente giova alla soluzione del
problema una più equa distribuzione
del clero. Occorre dunque un lavoro
di sensibilizzazione capillare. I
Vescovi coinvolgano nelle necessità
pastorali gli Istituti di Vita
Consacrata e le nuove realtà
ecclesiali, nel rispetto del carisma
loro proprio, e sollecitino tutti i
membri del clero a una più grande
disponibilità per servire la Chiesa là
dove ve ne sia bisogno, anche a costo
di sacrificio.(78) Inoltre, all'interno
del Sinodo si è anche discusso sulle
attenzioni pastorali da mettere in
atto per favorire, soprattutto nei
giovani, l'apertura interiore alla
vocazione sacerdotale. Tale
situazione non può trovare soluzione
in semplici accorgimenti pragmatici.
Si deve evitare che i Vescovi, spinti
da pur comprensibili preoccupazioni
funzionali per la mancanza di clero,
non svolgano un adeguato



discernimento vocazionale e
ammettano alla formazione specifica
e all'ordinazione candidati che non
possiedono le caratteristiche
necessarie per il servizio sacerdotale.
(79) Un clero non sufficientemente
formato, ammesso all'ordinazione
senza il doveroso discernimento,
difficilmente potrà offrire una
testimonianza atta a suscitare in altri
il desiderio di corrispondere con
generosità alla chiamata di Cristo. La
pastorale vocazionale, in realtà, deve
coinvolgere tutta la comunità
cristiana in ogni suo ambito.(80)
Ovviamente, in questo capillare
lavoro pastorale è inclusa anche
l'opera di sensibilizzazione delle
famiglie, spesso indifferenti se non
addirittura contrarie all'ipotesi della
vocazione sacerdotale. Si aprano con
generosità al dono della vita ed
educhino i figli ad essere disponibili
alla volontà di Dio. In sintesi, occorre
soprattutto avere il coraggio di
proporre ai giovani la radicalità della



sequela di Cristo mostrandone il
fascino.

Gratitudine e speranza

26. Infine, è necessario avere
maggiore fede e speranza nella
iniziativa divina. Anche se in alcune
regioni si registra scarsità di clero,
non deve mai venire meno la fiducia
che Cristo continui a suscitare
uomini, i quali, abbandonata ogni
altra occupazione, si dedichino
totalmente alla celebrazione dei sacri
misteri, alla predicazione del Vangelo
e al ministero pastorale. In questa
circostanza desidero dare voce alla
gratitudine della Chiesa intera per
tutti i Vescovi e i presbiteri, che
svolgono con fedele dedizione ed
impegno la propria missione.
Naturalmente il ringraziamento della
Chiesa va anche ai diaconi, cui sono
imposte le mani « non per il
sacerdozio ma per il servizio ».(81)
Come ha raccomandato l'Assemblea



del Sinodo, uno speciale grazie
rivolgo ai presbiterifidei donum, che
con competenza e generosa
dedizione edificano la comunità
annunciandole la Parola di Dio e
spezzando il Pane della vita, senza
risparmiare energie nel servizio alla
missione della Chiesa.(82) Occorre
ringraziare Dio per i tanti sacerdoti
che hanno sofferto fino al sacrificio
della vita per servire Cristo. In essi si
rivela con l'eloquenza dei fatti che
cosa significhi essere sacerdote sino
in fondo. Si tratta di testimonianze
commoventi che possono ispirare
tanti giovani a seguire a loro volta
Cristo ed a spendere la loro vita per
gli altri, trovando proprio così la vita
vera.

V. Eucaristia e Matrimonio 
Eucaristia, sacramento sponsale

27. L'Eucaristia, sacramento della
carità, mostra un particolare
rapporto con l'amore tra l'uomo e la



donna, uniti in matrimonio.
Approfondire questo legame è una
necessità propria del nostro tempo.
(83) Il Papa Giovanni Paolo II ha
avuto più volte l'occasione di
affermare il carattere sponsale
dell'Eucaristia ed il suo rapporto
peculiare con il sacramento del
Matrimonio: « L'Eucaristia è il
sacramento della nostra redenzione.
È il sacramento dello Sposo, della
Sposa ».(84) Del resto, « tutta la vita
cristiana porta il segno dell'amore
sponsale di Cristo e della Chiesa. Già
il Battesimo, che introduce nel
Popolo di Dio, è un mistero nuziale: è
per così dire il lavacro delle nozze
che precede il banchetto delle nozze,
l'Eucaristia ».(85) L'Eucaristia
corrobora in modo inesauribile
l'unità e l'amore indissolubili di ogni
Matrimonio cristiano. In esso, in
forza del sacramento, il vincolo
coniugale è intrinsecamente
connesso all'unità eucaristica tra
Cristo sposo e la Chiesa sposa (cfr Ef



5,31-32). Il reciproco consenso che
marito e moglie si scambiano in
Cristo, e che li costituisce in comunità
di vita e di amore, ha anch'esso una
dimensione eucaristica. Infatti, nella
teologia paolina, l'amore sponsale è
segno sacramentale dell'amore di
Cristo per la sua Chiesa, un amore
che ha il suo punto culminante nella
Croce, espressione delle sue « nozze »
con l'umanità e, al contempo, origine
e centro dell'Eucaristia. Per questo la
Chiesa manifesta una particolare
vicinanza spirituale a tutti coloro che
hanno fondato la loro famiglia sul
sacramento del Matrimonio.(86) La
famiglia – chiesa domestica(87) – è
un ambito primario della vita della
Chiesa, specialmente per il ruolo
decisivo nei confronti
dell'educazione cristiana dei figli.(88)
In questo contesto il Sinodo ha
raccomandato anche di riconoscere
la singolare missione della donna
nella famiglia e nella società, una
missione che va difesa,



salvaguardata e promossa.(89) Il suo
essere sposa e madre costituisce una
realtà imprescindibile che non deve
mai essere svilita.

Eucaristia e unicità del
matrimonio

28. È propriamente alla luce di
questa relazione intrinseca tra
matrimonio, famiglia ed Eucaristia
che è possibile considerare alcuni
problemi pastorali. Il legame fedele,
indissolubile ed esclusivo che unisce
Cristo e la Chiesa, e che trova
espressione sacramentale
nell'Eucaristia, si incontra con il dato
antropologico originario per cui
l'uomo deve essere unito in modo
definitivo ad una sola donna e
viceversa (cfr Gn 2,24;Mt 19,5). In
questo orizzonte di pensieri, il
Sinodo dei Vescovi ha affrontato il
tema della prassi pastorale nei
confronti di chi incontra l'annuncio
del Vangelo provenendo da culture



in cui è praticata la poligamia. Coloro
che si trovano in una tale situazione
e che si aprono alla fede cristiana
devono essere aiutati ad integrare il
loro progetto umano nella novità
radicale di Cristo. Nel percorso di
catecumenato, Cristo li raggiunge
nella loro condizione specifica e li
chiama alla piena verità dell'amore
passando attraverso le rinunce
necessarie, in vista della comunione
ecclesiale perfetta. La Chiesa li
accompagna con una pastorale piena
di dolcezza e insieme di fermezza,
(90) soprattutto mostrando loro la
luce che dai misteri cristiani si
riverbera sulla natura e sugli affetti
umani.

Eucaristia e indissolubilità del
matrimonio

29. Se l'Eucaristia esprime
l'irreversibilità dell'amore di Dio in
Cristo per la sua Chiesa, si
comprende perché essa implichi, in



relazione al sacramento del
Matrimonio, quella indissolubilità
alla quale ogni vero amore non può
che anelare.(91) Più che giustificata
quindi l'attenzione pastorale che il
Sinodo ha riservato alle situazioni
dolorose in cui si trovano non pochi
fedeli che, dopo aver celebrato il
sacramento del Matrimonio, hanno
divorziato e contratto nuove nozze.
Si tratta di un problema pastorale
spinoso e complesso, una vera piaga
dell'odierno contesto sociale che
intacca in misura crescente gli stessi
ambienti cattolici. I Pastori, per
amore della verità, sono obbligati a
discernere bene le diverse situazioni,
per aiutare spiritualmente nei modi
adeguati i fedeli coinvolti.(92) Il
Sinodo dei Vescovi ha confermato la
prassi della Chiesa, fondata sulla
Sacra Scrittura (cfr Mc 10,2-12), di
non ammettere ai Sacramenti i
divorziati risposati, perché il loro
stato e la loro condizione di vita
oggettivamente contraddicono



quell'unione di amore tra Cristo e la
Chiesa che è significata ed attuata
nell'Eucaristia. I divorziati risposati,
tuttavia, nonostante la loro
situazione, continuano ad
appartenere alla Chiesa, che li segue
con speciale attenzione, nel desiderio
che coltivino, per quanto possibile,
uno stile cristiano di vita attraverso
la partecipazione alla santa Messa,
pur senza ricevere la Comunione,
l'ascolto della Parola di Dio,
l'Adorazione eucaristica, la
preghiera, la partecipazione alla vita
comunitaria, il dialogo confidente
con un sacerdote o un maestro di
vita spirituale, la dedizione alla
carità vissuta, le opere di penitenza,
l'impegno educativo verso i figli.

Là dove sorgono legittimamente dei
dubbi sulla validità del Matrimonio
sacramentale contratto, si deve
intraprendere quanto è necessario
per verificarne la fondatezza.
Bisogna poi assicurare, nel pieno



rispetto del diritto canonico,(93) la
presenza sul territorio dei tribunali
ecclesiastici, il loro carattere
pastorale, la loro corretta e pronta
attività.(94) Occorre che in ogni
Diocesi ci sia un numero sufficiente
di persone preparate per il sollecito
funzionamento dei tribunali
ecclesiastici. Ricordo che « è un
obbligo grave quello di rendere
l'operato istituzionale della Chiesa
nei tribunali sempre più vicino ai
fedeli ».(95) È necessario, tuttavia,
evitare di intendere la
preoccupazione pastorale come se
fosse in contrapposizione col diritto.
Si deve piuttosto partire dal
presupposto che fondamentale punto
d'incontro tra diritto e pastorale
èl'amore per la verità: questa infatti
non è mai astratta, ma « si integra
nell'itinerario umano e cristiano di
ogni fedele ».(96) Infine, là dove non
viene riconosciuta la nullità del
vincolo matrimoniale e si danno
condizioni oggettive che di fatto



rendono la convivenza irreversibile,
la Chiesa incoraggia questi fedeli a
impegnarsi a vivere la loro relazione
secondo le esigenze della legge di
Dio, come amici, come fratello e
sorella; così potranno riaccostarsi
alla mensa eucaristica, con le
attenzioni previste dalla provata
prassi ecclesiale. Tale cammino,
perché sia possibile e porti frutti,
deve essere sostenuto dall'aiuto dei
pastori e da adeguate iniziative
ecclesiali, evitando, in ogni caso, di
benedire queste relazioni, perché tra
i fedeli non sorgano confusioni circa
il valore del Matrimonio.(97)

Data la complessità del contesto
culturale in cui vive la Chiesa in
molti Paesi, il Sinodo ha, poi,
raccomandato di avere la massima
cura pastorale nella formazione dei
nubendi e nella previa verifica delle
loro convinzioni circa gli impegni
irrinunciabili per la validità del
sacramento del Matrimonio. Un serio



discernimento a questo riguardo
potrà evitare che impulsi emotivi o
ragioni superficiali inducano i due
giovani ad assumere responsabilità
che non sapranno poi onorare.(98)
Troppo grande è il bene che la Chiesa
e l'intera società s'attendono dal
matrimonio e dalla famiglia su di
esso fondata per non impegnarsi a
fondo in questo specifico ambito
pastorale. Matrimonio e famiglia
sono istituzioni che devono essere
promosse e difese da ogni possibile
equivoco sulla loro verità, perché
ogni danno arrecato ad esse è di fatto
una ferita che si arreca alla
convivenza umana come tale.

Eucaristia ed Escatologia
Eucaristia: dono all'uomo in
cammino

30. Se è vero che i Sacramenti sono
una realtà che appartiene alla Chiesa
pellegrinante nel tempo(99) verso la
piena manifestazione della vittoria di



Cristo risorto, è tuttavia altrettanto
vero che, specialmente nella liturgia
eucaristica, ci è dato di pregustare il
compimento escatologico verso cui
ogni uomo e tutta la creazione sono
in cammino (cfrRm 8,19 ss.). L'uomo
è creato per la felicità vera ed eterna,
che solo l'amore di Dio può dare. Ma
la nostra libertà ferita si
smarrirebbe, se non fosse possibile
già fin d'ora sperimentare qualcosa
del compimento futuro. Del resto,
ogni uomo per poter camminare
nella direzione giusta ha bisogno di
essere orientato verso il traguardo
finale. Questa meta ultima, in realtà,
è lo stesso Cristo Signore vincitore
del peccato e della morte, che si
rende presente a noi in modo
speciale nella Celebrazione
eucaristica. Così, pur essendo noi
ancora « stranieri e pellegrini » (1
Pt2,11) in questo mondo, nella fede
già partecipiamo alla pienezza della
vita risorta. Il banchetto eucaristico,
rivelando la sua dimensione



fortemente escatologica, viene in
aiuto alla nostra libertà in cammino.

Il banchetto escatologico

31. Riflettendo su questo mistero,
possiamo dire che con la sua venuta
Gesù si è posto in rapporto con
l'attesa presente nel popolo di
Israele, nell'intera umanità ed in
fondo nella stessa creazione. Con il
dono di se stesso, Egli ha
obiettivamente inaugurato il tempo
escatologico. Cristo è venuto per
chiamare a raccolta il Popolo di Dio
disperso (cfr Gv 11,52), manifestando
chiaramente l'intenzione di radunare
la comunità dell'alleanza, per portare
a compimento le promesse di Dio
fatte agli antichi padri (cfrGer 23,3;
31,10;Lc 1,55.70). Nella chiamata dei
Dodici, da porre in relazione con le
dodici tribù di Israele, e nel mandato
loro affidato nell'Ultima Cena, prima
della sua Passione redentrice, di
celebrare il suo memoriale, Gesù ha



mostrato di voler trasferire all'intera
comunità da Lui fondata il compito
di essere, nella storia, segno e
strumento del raduno escatologico,
in Lui iniziato. Pertanto, in ogni
Celebrazione eucaristica si realizza
sacramentalmente il radunarsi
escatologico del Popolo di Dio. Il
banchetto eucaristico è per noi reale
anticipazione del banchetto finale,
preannunziato dai Profeti (cfrIs
25,6-9) e descritto nel Nuovo
Testamento come « le nozze
dell'Agnello » (Ap 19,7.9), da
celebrarsi nella gioia della
comunione dei santi.(100)

Preghiera per i defunti

32. La Celebrazione eucaristica, nella
quale annunciamo la morte del
Signore, proclamiamo la sua
risurrezione, nell'attesa della sua
venuta, è pegno della gloria futura in
cui anche i nostri corpi saranno
glorificati. Celebrando il Memoriale



della nostra salvezza si rafforza in
noi la speranza della risurrezione
della carne e della possibilità di
incontrare di nuovo, faccia a faccia,
coloro che ci hanno preceduto nel
segno della fede. In questo orizzonte,
insieme ai Padri sinodali, vorrei
ricordare a tutti i fedeli l'importanza
della preghiera di suffragio per i
defunti, in particolare della
celebrazione di sante Messe per loro,
(101) affinché, purificati, possano
giungere alla visione beatifica di Dio.
Riscoprendo la dimensione
escatologica insita nell'Eucaristia,
celebrata ed adorata, siamo così
sostenuti nel nostro cammino e
confortati nella speranza della gloria
(cfrRm 5,2;Tt 2,13).

L'Eucaristia ela Vergine Maria

33. Dalla relazione tra l'Eucaristia e i
singoli Sacramenti, e dal significato
escatologico dei santi Misteri emerge
nel suo insieme il profilo



dell'esistenza cristiana, chiamata ad
essere in ogni istante culto spirituale,
offerta di se stessa gradita a Dio. E se
è vero che noi tutti siamo ancora in
cammino verso il pieno compimento
della nostra speranza, questo non
toglie che si possa già ora con
gratitudine riconoscere che quanto
Dio ci ha donato trova perfetta
realizzazione nella Vergine Maria,
Madre di Dio e Madre nostra: la sua
Assunzione al cielo in corpo ed
anima è per noi segno di sicura
speranza, in quanto indica a noi,
pellegrini nel tempo, quella meta
escatologica che il sacramento
dell'Eucaristia ci fa fin d'ora
pregustare.

In Maria Santissima vediamo
perfettamente attuata anche la
modalità sacramentale con cui Dio
raggiunge e coinvolge nella sua
iniziativa salvifica la creatura
umana. Dall'Annunciazione alla
Pentecoste, Maria di Nazareth



appare come la persona la cui libertà
è totalmente disponibile alla volontà
di Dio. La sua Immacolata
Concezione si rivela propriamente
nella docilità incondizionata alla
Parola divina. La fede obbediente è
la forma che la sua vita assume in
ogni istante di fronte all'azione di
Dio. Vergine in ascolto, ella vive in
piena sintonia con la volontà divina;
serba nel suo cuore le parole che le
vengono da Dio e, componendole
come in un mosaico, impara a
comprenderle più a fondo (cfrLc
2,19.51); Maria è la grande Credente
che, piena di fiducia, si mette nelle
mani di Dio, abbandonandosi alla
sua volontà.(102) Tale mistero si
intensifica fino ad arrivare al pieno
coinvolgimento nella missione
redentrice di Gesù. Come ha
affermato il Concilio Vaticano II, « la
beata Vergine avanzò nella
pellegrinazione della fede e serbò
fedelmente la sua unione col Figlio
sino alla croce, dove, non senza un



disegno divino, se ne stette (cfr Gv
19,25) soffrendo profondamente col
suo Unigenito e associandosi con
animo materno al sacrificio di Lui,
amorosamente consenziente
all'immolazione della vittima da lei
generata; e finalmente, dallo stesso
Gesù morente in croce fu data quale
madre al discepolo con queste
parole: Donna, ecco tuo figlio ».(103)
Dall'Annunciazione fino alla Croce,
Maria è colei che accoglie la Parola
fattasi carne in lei e giunta fino ad
ammutolire nel silenzio della morte.
È lei, infine, che riceve nelle sue
braccia il corpo donato, ormai
esanime, di Colui che davvero ha
amato i suoi « sino alla fine » (Gv
13,1).

Per questo, ogni volta che nella
Liturgia eucaristica ci accostiamo al
Corpo e al Sangue di Cristo, ci
rivolgiamo anche a Lei che,
aderendovi pienamente, ha accolto
per tutta la Chiesa il sacrificio di



Cristo. Giustamente i Padri sinodali
hanno affermato che « Maria
inaugura la partecipazione della
Chiesa al sacrificio del Redentore ».
(104) Ella è l'Immacolata che accoglie
incondizionatamente il dono di Dio e,
in tal modo, viene associata all'opera
della salvezza. Maria di Nazareth,
icona della Chiesa nascente, è il
modello di come ciascuno di noi è
chiamato ad accogliere il dono che
Gesù fa di se stesso nell'Eucaristia.

SECONDA PARTE EUCARISTIA,
MISTERO DA CELEBRARE « In
verità, in verità vi dico: non Mosè
vi ha dato il pane dal cielo,

ma il Padre mio vi dà il pane dal
cielo, quello vero » (Gv 6,32) Lex
orandi e lex credendi

34. Il Sinodo dei Vescovi ha riflettuto
molto sulla relazione intrinseca tra
fede eucaristica e celebrazione,
mettendo in evidenza il nesso tralex
orandi e lex credendi e sottolineando



il primato dell'azione liturgica. È
necessario vivere l'Eucaristia come
mistero della fede autenticamente
celebrato, nella chiara
consapevolezza che « l'intellectus
fidei è sempre originariamente in
rapporto con l'azione liturgica della
Chiesa ».(105) In questo ambito, la
riflessione teologica non può mai
prescindere dall'ordine sacramentale
istituito da Cristo stesso. Dall'altra
parte, l'azione liturgica non può mai
essere considerata genericamente, a
prescindere dal mistero della fede.
La sorgente della nostra fede e della
liturgia eucaristica, infatti, è il
medesimo evento: il dono che Cristo
ha fatto di se stesso nel Mistero
pasquale.

Bellezza e liturgia

35. Il rapporto tra mistero creduto e
celebrato si manifesta in modo
peculiare nel valore teologico e
liturgico della bellezza. La liturgia,



infatti, come del resto la Rivelazione
cristiana, ha un intrinseco legame
con la bellezza: èveritatis splendor.
Nella liturgia rifulge il Mistero
pasquale mediante il quale Cristo
stesso ci attrae a sé e ci chiama alla
comunione. In Gesù, come soleva
dire san Bonaventura, contempliamo
la bellezza e il fulgore delle origini.
(106) Tale attributo cui facciamo
riferimento non è mero estetismo,
ma modalità con cui la verità
dell'amore di Dio in Cristo ci
raggiunge, ci affascina e ci rapisce,
facendoci uscire da noi stessi e
attraendoci così verso la nostra vera
vocazione: l'amore.(107) Già nella
creazione Dio si lascia intravedere
nella bellezza e nell'armonia del
cosmo (cfr Sap 13,5;Rm 1,19-20).
Nell'Antico Testamento poi troviamo
ampi segni del fulgore della potenza
di Dio, che si manifesta con la sua
gloria attraverso i prodigi operati in
mezzo al popolo eletto (cfrEs 14;
16,10; 24,12-18;Nm 14,20-23). Nel



Nuovo Testamento si compie
definitivamente questa epifania di
bellezza nella rivelazione di Dio in
Gesù Cristo: (108) Egli è la piena
manifestazione della gloria divina.
Nella glorificazione del Figlio
risplende e si comunica la gloria del
Padre (cfrGv 1,14; 8,54; 12,28; 17,1).
Tuttavia, questa bellezza non è una
semplice armonia di forme; « il più
bello tra i figli dell'uomo » (Sal 45
[44],3) è anche misteriosamente colui
che « non ha apparenza né bellezza
per attirare i nostri sguardi » (Is
53,2). Gesù Cristo ci mostra come la
verità dell'amore sa trasfigurare
anche l'oscuro mistero della morte
nella luce irradiante della
risurrezione. Qui il fulgore della
gloria di Dio supera ogni bellezza
intramondana. La vera bellezza è
l'amore di Dio che si è
definitivamente a noi rivelato nel
Mistero pasquale.



La bellezza della liturgia è parte di
questo mistero; essa è espressione
altissima della gloria di Dio e
costituisce, in un certo senso, un
affacciarsi del Cielo sulla terra. Il
memoriale del sacrificio redentore
porta in se stesso i tratti di quella
bellezza di Gesù di cui Pietro,
Giacomo e Giovanni ci hanno dato
testimonianza, quando il Maestro, in
cammino verso Gerusalemme, volle
trasfigurarsi davanti a loro (cfr Mc
9,2). La bellezza, pertanto, non è un
fattore decorativo dell'azione
liturgica; ne è piuttosto elemento
costitutivo, in quanto è attributo di
Dio stesso e della sua rivelazione.
Tutto ciò deve renderci consapevoli
di quale attenzione si debba avere
perché l'azione liturgica risplenda
secondo la sua natura propria.

La Celebrazione eucaristica opera
del « Christus totus » Christus
totus in capite et in corpore



36. La bellezza intrinseca della
liturgia ha come soggetto proprio il
Cristo risorto e glorificato nello
Spirito Santo, che include la Chiesa
nel suo agire.(109) In questa
prospettiva è assai suggestivo
richiamare alla mente le parole di
sant'Agostino che in modo efficace
descrivono questa dinamica di fede
propria dell'Eucaristia. Il grande
Santo di Ippona, proprio in
riferimento al Mistero eucaristico,
mette in rilievo come Cristo stesso ci
assimili a sé: « Quel pane che voi
vedete sull'altare, santificato con la
parola di Dio, è il corpo di Cristo. Il
calice, o meglio quel che il calice
contiene, santificato con le parole di
Dio, è sangue di Cristo. Con questi
[segni] Cristo Signore ha voluto
affidarci il suo corpo e il suo sangue,
che ha sparso per noi per la
remissione dei peccati. Se voi li avete
ricevuti bene, voi stessi siete quel che
avete ricevuto ».(110) Pertanto « non
soltanto siamo diventati cristiani, ma



siamo diventati Cristo stesso ».(111)
Da qui possiamo contemplare la
misteriosa azione di Dio che
comporta l'unità profonda tra noi e il
Signore Gesù: « Non bisogna credere
infatti che il Cristo sia nel capo senza
essere anche nel corpo, ma egli è
tutto intero nel capo e nel corpo ».
(112)

Eucaristia e Cristo risorto

37. Poiché la liturgia eucaristica è
essenzialmenteactio Dei che ci
coinvolge in Gesù per mezzo dello
Spirito, il suo fondamento non è a
disposizione del nostro arbitrio e non
può subire il ricatto delle mode del
momento. Anche qui vale
l'irrefragabile affermazione di san
Paolo: « Nessuno può porre un
fondamento diverso da quello che
già vi si trova, che è Gesù Cristo » (1
Cor 3,11). È ancora l'Apostolo delle
genti ad assicurarci che, in
riferimento all'Eucaristia, egli non ci



comunica una sua personale
dottrina, ma quello che a sua volta
ha ricevuto (cfr 1 Cor 11,23). La
celebrazione dell'Eucaristia implica,
infatti, la Tradizione viva. La Chiesa
celebra il Sacrificio eucaristico in
obbedienza al comando di Cristo, a
partire dall'esperienza del Risorto e
dall'effusione dello Spirito Santo. Per
questo motivo, la comunità cristiana,
fin dagli inizi, si riunisce per lafractio
panis nel Giorno del Signore. Il
giorno in cui Cristo è risorto dai
morti, la Domenica, è anche il primo
giorno della settimana, quello in cui
la tradizione veterotestamentaria
vedeva l'inizio della creazione. Il
giorno della creazione è ora
diventato il giorno della « creazione
nuova », il giorno della nostra
liberazione nel quale facciamo
memoria di Cristo morto e risorto.
(113)

Ars celebrandi



38. Nei lavori sinodali è stata più
volte raccomandata la necessità di
superare ogni possibile separazione
tra l'ars celebrandi, cioè l'arte di
celebrare rettamente, e la
partecipazione piena, attiva e
fruttuosa di tutti i fedeli. In effetti, il
primo modo con cui si favorisce la
partecipazione del Popolo di Dio al
Rito sacro è la celebrazione adeguata
del Rito stesso. L'ars celebrandi è la
migliore condizione per l'actuosa
participatio.(114) L'ars celebrandi
scaturisce dall'obbedienza fedele alle
norme liturgiche nella loro
completezza, poiché è proprio questo
modo di celebrare ad assicurare da
duemila anni la vita di fede di tutti i
credenti, i quali sono chiamati a
vivere la celebrazione in quanto
Popolo di Dio, sacerdozio regale,
nazione santa (cfr1 Pt 2,4-5.9).(115)

Il Vescovo, liturgo per eccellenza



39. Se è vero che tutto il Popolo di Dio
partecipa alla Liturgia eucaristica,
tuttavia in relazione alla correttaars
celebrandi un compito
imprescindibile spetta a coloro che
hanno ricevuto il sacramento
dell'Ordine. Vescovi, sacerdoti e
diaconi, ciascuno secondo il proprio
grado, devono considerare la
celebrazione come loro principale
dovere.(116) Innanzitutto il Vescovo
diocesano: egli infatti, quale « primo
dispensatore dei misteri di Dio nella
Chiesa particolare a lui affidata, è la
guida, il promotore e il custode di
tutta la vita liturgica ».(117) Tutto ciò
è decisivo per la vita della Chiesa
particolare non solo in quanto la
comunione con il Vescovo è la
condizione perché ogni celebrazione
sul territorio sia legittima, ma anche
perché egli stesso è il liturgo per
eccellenza della propria Chiesa.(118)
A lui spetta salvaguardare la
concorde unità delle celebrazioni
nella sua Diocesi. Pertanto deve



essere « impegno del Vescovo fare in
modo che i presbiteri, i diaconi e i
fedeli comprendano sempre più il
senso autentico dei riti e dei testi
liturgici e così siano condotti ad
un'attiva e fruttuosa celebrazione
dell'Eucaristia ».(119) In particolare,
esorto a fare quanto è necessario
perché le celebrazioni liturgiche
svolte dal Vescovo nella Chiesa
cattedrale avvengano nel pieno
rispetto dell'ars celebrandi, in modo
che possano essere considerate come
modello da tutte le chiese sparse sul
territorio.(120)

Il rispetto dei libri liturgici e della
ricchezza dei segni

40. Sottolineando l'importanza
dell'ars celebrandi, si pone in luce di
conseguenza il valore delle norme
liturgiche.(121) L'ars celebrandi deve
favorire il senso del sacro e l'utilizzo
di quelle forme esteriori che educano
a tale senso, come, ad esempio,



l'armonia del rito, delle vesti
liturgiche, dell'arredo e del luogo
sacro. La celebrazione eucaristica
trova giovamento là dove i sacerdoti
e i responsabili della pastorale
liturgica si impegnano a fare
conoscere i vigenti libri liturgici e le
relative norme, mettendo in
evidenza le grandi ricchezze
dell'Ordinamento Generale del
Messale Romano e dell'Ordinamento
delle Letture della Messa. Nelle
comunità ecclesiali si dà forse per
scontata la loro conoscenza ed il loro
giusto apprezzamento, ma spesso
così non è. In realtà, sono testi in cui
sono contenute ricchezze che
custodiscono ed esprimono la fede e
il cammino del Popolo di Dio lungo i
due millenni della sua storia.
Altrettanto importante per una
giusta ars celebrandi è l'attenzione
verso tutte le forme di linguaggio
previste dalla liturgia: parola e canto,
gesti e silenzi, movimento del corpo,
colori liturgici dei paramenti. La



liturgia, in effetti, possiede per sua
natura una varietà di registri di
comunicazione che le consentono di
mirare al coinvolgimento di tutto
l'essere umano. La semplicità dei
gesti e la sobrietà dei segni posti
nell'ordine e nei tempi previsti
comunicano e coinvolgono di più che
l'artificiosità di aggiunte
inopportune. L'attenzione e
l'obbedienza alla struttura propria
del rito, mentre esprimono il
riconoscimento del carattere di dono
dell'Eucaristia, manifestano la
volontà del ministro di accogliere
con docile gratitudine tale ineffabile
dono.

Arte al servizio della celebrazione

41. Il legame profondo tra la bellezza
e la liturgia deve farci considerare
con attenzione tutte le espressioni
artistiche poste al servizio della
celebrazione.(122) Una componente
importante dell'arte sacra è



certamente l'architettura delle
chiese,(123) nelle quali deve risaltare
l'unità tra gli elementi propri del
presbiterio: altare, crocifisso,
tabernacolo, ambone, sede. A tale
proposito si deve tenere presente che
lo scopo dell'architettura sacra è di
offrire alla Chiesa che celebra i
misteri della fede, in particolare
l'Eucaristia, lo spazio più adatto
all'adeguato svolgimento della sua
azione liturgica.(124) Infatti, la
natura del tempio cristiano è definita
dall'azione liturgica stessa, che
implica il radunarsi dei fedeli
(ecclesia), i quali sono le pietre vive
del tempio (cfr 1 Pt 2,5).

Lo stesso principio vale per tutta
l'arte sacra in genere, specialmente
la pittura e la scultura, nelle quali
l'iconografia religiosa deve essere
orientata alla mistagogia
sacramentale. Un'approfondita
conoscenza delle forme che l'arte
sacra ha saputo produrre lungo i



secoli può essere di grande aiuto per
coloro che, di fronte a architetti e
artisti, hanno la responsabilità della
committenza di opere artistiche
legate all'azione liturgica. Perciò è
indispensabile che nella formazione
dei seminaristi e dei sacerdoti sia
inclusa, come disciplina importante,
la storia dell'arte con speciale
riferimento agli edifici di culto alla
luce delle norme liturgiche. In
definitiva, è necessario che in tutto
quello che riguarda l'Eucaristia vi sia
gusto per la bellezza. Rispetto e cura
dovranno aversi anche per i
paramenti, gli arredi, i vasi sacri,
affinché, collegati in modo organico e
ordinato tra loro, alimentino lo
stupore per il mistero di Dio,
manifestino l'unità della fede e
rafforzino la devozione.(125)

Il canto liturgico

42. Nell'ars celebrandi un posto di
rilievo viene occupato dal canto



liturgico.(126) A ragione
sant'Agostino in un suo famoso
sermone afferma: « L'uomo nuovo sa
qual è il cantico nuovo. Il cantare è
espressione di gioia e, se pensiamo a
ciò con un po' più di attenzione, è
espressione di amore ».(127) Il
Popolo di Dio radunato per la
celebrazione canta le lodi di Dio. La
Chiesa, nella sua bimillenaria storia,
ha creato, e continua a creare,
musica e canti che costituiscono un
patrimonio di fede e di amore che
non deve andare perduto. Davvero,
in liturgia non possiamo dire che un
canto vale l'altro. A tale proposito,
occorre evitare la generica
improvvisazione o l'introduzione di
generi musicali non rispettosi del
senso della liturgia. In quanto
elemento liturgico, il canto deve
integrarsi nella forma propria della
celebrazione.(128) Di conseguenza
tutto – nel testo, nella melodia,
nell'esecuzione – deve corrispondere
al senso del mistero celebrato, alle



parti del rito e ai tempi liturgici.(129)
Infine, pur tenendo conto dei diversi
orientamenti e delle differenti
tradizioni assai lodevoli, desidero,
come è stato chiesto dai Padri
sinodali, che venga adeguatamente
valorizzato il canto gregoriano,(130)
in quanto canto proprio della liturgia
romana.(131)

La struttura della celebrazione
eucaristica

43. Dopo aver ricordato gli elementi
portanti dell'ars celebrandi emersi
nei lavori sinodali, vorrei richiamare
l'attenzione più specificamente su
alcune parti della struttura della
Celebrazione eucaristica, che nel
nostro tempo necessitano di una
particolare cura, al fine di restare
fedeli all'intenzione profonda del
rinnovamento liturgico voluto dal
Concilio Vaticano II, in continuità con
tutta la grande tradizione ecclesiale.



Unità intrinseca dell'azione
liturgica

44. Prima di tutto è necessario
riflettere sull'unità intrinseca del rito
della santa Messa. Bisogna evitare
che, sia nelle catechesi che nella
modalità di celebrazione, si dia adito
ad una visione giustapposta delle due
parti del rito. Liturgia della Parola e
liturgia eucaristica - oltre ai riti di
introduzione e di conclusione - «
sono così strettamente congiunte tra
loro da formare un unico atto di
culto ».(132) Infatti, esiste un legame
intrinseco tra la Parola di Dio e
l'Eucaristia. Ascoltando la Parola di
Dio nasce o si rafforza la fede (cfrRm
10,17); nell'Eucaristia il Verbo fatto
carne si dà a noi come cibo
spirituale.(133) Così « dalle due
mense della Parola di Dio e del Corpo
di Cristo la Chiesa riceve ed offre ai
fedeli il Pane di vita ».(134) Pertanto,
si deve costantemente tener presente
che la Parola di Dio, dalla Chiesa letta



e annunziata nella liturgia, conduce
all'Eucaristia come al suo fine
connaturale.

La liturgia della Parola

45. Insieme al Sinodo, chiedo che la
liturgia della Parola sia sempre
debitamente preparata e vissuta.
Pertanto, raccomando vivamente che
nelle liturgie si ponga grande
attenzione alla proclamazione della
Parola di Dio da parte di lettori ben
preparati. Non dimentichiamo mai
che « quando nella Chiesa si legge la
Sacra Scrittura, Dio stesso parla al
suo popolo e Cristo, presente nella
sua Parola, annunzia il Vangelo ».
(135) Se le circostanze lo rendono
opportuno, si può pensare a poche
parole di introduzione che aiutino i
fedeli a prenderne rinnovata
coscienza. La Parola di Dio per essere
ben compresa deve essere ascoltata
ed accolta con spirito ecclesiale e
nella consapevolezza della sua unità



con il Sacramento eucaristico. Infatti,
la Parola che annunciamo ed
ascoltiamo è il Verbo fatto carne
(cfrGv 1,14) ed ha un intrinseco
riferimento alla persona di Cristo e
alla modalità sacramentale della sua
permanenza. Cristo non parla nel
passato ma nel nostro presente, come
Egli è presente nell'azione liturgica.
In questo orizzonte sacramentale
della rivelazione cristiana,(136) la
conoscenza e lo studio della Parola di
Dio ci permettono di apprezzare,
celebrare e vivere meglio
l'Eucaristia. Anche qui si rivela in
tutta la sua verità l'affermazione
secondo cui « l'ignoranza della
Scrittura è ignoranza di Cristo ».(137)

A questo scopo è necessario che i
fedeli siano aiutati ad apprezzare i
tesori della Sacra Scrittura presenti
nel lezionario attraverso iniziative
pastorali, celebrazioni della Parola e
la lettura orante (lectio divina).
Inoltre, non si dimentichi di



promuovere le forme di preghiera
confermate dalla tradizione: la
Liturgia delle Ore, soprattutto le
Lodi, i Vespri, la Compieta e anche le
celebrazioni vigiliari. La preghiera
dei Salmi, le letture bibliche e quelle
della grande tradizione presentate
nell'Ufficio divino possono condurre
ad un'approfondita esperienza
dell'avvenimento di Cristo e
dell'economia della salvezza, che a
sua volta può arricchire la
comprensione e la partecipazione
alla Celebrazione eucaristica.(138)

L'omelia

46. In relazione all'importanza della
Parola di Dio si pone la necessità di
migliorare la qualità dell'omelia.
Essa infatti « è parte dell'azione
liturgica »; (139) ha il compito di
favorire una più piena comprensione
ed efficacia della Parola di Dio nella
vita dei fedeli. Per questo i ministri
ordinati devono « preparare



accuratamente l'omelia, basandosi su
una conoscenza adeguata della Sacra
Scrittura ».(140) Si evitino omelie
generiche o astratte. In particolare,
chiedo ai ministri di fare in modo
che l'omelia ponga la Parola di Dio
proclamata in stretta relazione con la
celebrazione sacramentale(141) e con
la vita della comunità, in modo tale
che la Parola di Dio sia realmente
sostegno e vita della Chiesa.(142) Si
tenga presente, pertanto, lo scopo
catechetico ed esortativo dell'omelia.
Si ritiene opportuno che, partendo
dal lezionario triennale, siano
sapientemente proposte ai fedeli
omelie tematiche che, lungo l'anno
liturgico, trattino i grandi temi della
fede cristiana, attingendo a quanto
proposto autorevolmente dal
Magistero nei quattro ‘pilastri' del 
Catechismo della Chiesa Cattolica e
nel recenteCompendio: la professione
della fede, la celebrazione del
mistero cristiano, la vita in Cristo, la
preghiera cristiana.(143)



Presentazione dei doni

47. I Padri sinodali hanno richiamato
l'attenzione anche sulla
presentazione dei doni. Non si tratta
semplicemente di un sorta di «
intervallo » tra la liturgia della
Parola e quella eucaristica. Ciò
farebbe venir meno, tra l'altro, il
senso dell'unico rito composto di due
parti connesse. In questo gesto umile
e semplice si manifesta, in realtà, un
significato molto grande: nel pane e
nel vino che portiamo all'altare tutta
la creazione è assunta da Cristo
Redentore per essere trasformata e
presentata al Padre.(144) In questa
prospettiva portiamo all'altare anche
tutta la sofferenza e il dolore del
mondo, nella certezza che tutto è
prezioso agli occhi di Dio. Questo
gesto, per essere vissuto nel suo
autentico significato, non ha bisogno
di essere enfatizzato con
complicazioni inopportune. Esso
permette di valorizzare l'originaria



partecipazione che Dio chiede
all'uomo per portare a compimento
l'opera divina in lui e dare in tal
modo senso pieno al lavoro umano,
che attraverso la Celebrazione
eucaristica viene unito al sacrificio
redentore di Cristo.

La preghiera eucaristica

48. La preghiera eucaristica è «
momento centrale e culminante
dell'intera celebrazione ».(145) La
sua importanza merita di essere
adeguatamente sottolineata. Le
differenti preghiere eucaristiche
contenute nel Messale ci sono
tramandate dalla Tradizione viva
della Chiesa e si distinguono per una
ricchezza teologica e spirituale
inesauribile. I fedeli devono essere
messi in grado di apprezzarla.
L'Ordinamento Generale del Messale
Romano ci aiuta in questo
ricordandoci gli elementi
fondamentali di ogni preghiera



eucaristica: azione di grazie,
acclamazione, epiclesi, racconto
dell'istituzione, consacrazione,
anamnesi, offerta, intercessione e
dossologia conclusiva.(146) In
particolare, la spiritualità eucaristica
e la riflessione teologica vengono
illuminate se si contempla la
profonda unità nell'anafora tra
l'invocazione dello Spirito Santo e il
racconto dell'istituzione,(147) in cui «
si compie il sacrificio che Cristo
stesso istituì nell'Ultima Cena ».(148)
Infatti, « la Chiesa implora con
speciali invocazioni la potenza dello
Spirito Santo, perché i doni offerti
dagli uomini siano consacrati, cioè
diventino il Corpo e il Sangue di
Cristo, e perché la vittima
immacolata, che si riceve nella
Comunione, giovi per la salvezza di
coloro che vi parteciperanno ».(149)

Scambio della pace



49. L'Eucaristia è per sua natura
Sacramento della pace. Questa
dimensione del Mistero eucaristico
trova nella Celebrazione liturgica
specifica espressione nel rito dello
scambio della pace. Si tratta
indubbiamente di un segno di grande
valore (cfrGv 14,27). Nel nostro
tempo, così spaventosamente carico
di conflitti, questo gesto acquista,
anche dal punto di vista della
sensibilità comune, un particolare
rilievo in quanto la Chiesa avverte
sempre più come compito proprio
quello di implorare dal Signore il
dono della pace e dell'unità per se
stessa e per l'intera famiglia umana.
La pace è certamente un anelito
insopprimibile, presente nel cuore di
ciascuno. La Chiesa si fa voce della
domanda di pace e di riconciliazione
che sale dall'animo di ogni persona
di buona volontà, rivolgendola a
Colui che « è la nostra pace » (Ef 2,14)
e che può rappacificare popoli e
persone, anche dove falliscono i



tentativi umani. Da tutto ciò si
comprende l'intensità con cui spesso
il rito della pace è sentito nella
Celebrazione liturgica. A questo
proposito, tuttavia, durante il Sinodo
dei Vescovi è stata rilevata
l'opportunità di moderare questo
gesto, che può assumere espressioni
eccessive, suscitando qualche
confusione nell'assemblea proprio
prima della Comunione. È bene
ricordare come non tolga nulla
all'alto valore del gesto la sobrietà
necessaria a mantenere un clima
adatto alla celebrazione, per esempio
facendo in modo di limitare lo
scambio della pace a chi sta più
vicino.(150)

Distribuzione e ricezione
dell'Eucaristia

50. Un altro momento della
celebrazione a cui è necessario
accennare è la distribuzione e la
ricezione della santa Comunione.



Chiedo a tutti, in particolare ai
ministri ordinati e a coloro che,
adeguatamente preparati, in caso di
reale necessità, vengono autorizzati
al ministero della distribuzione
dell'Eucaristia, di fare il possibile
perché il gesto nella sua semplicità
corrisponda al suo valore di incontro
personale con il Signore Gesù nel
Sacramento. Per quanto riguarda le
prescrizioni per la corretta prassi
rimando ai documenti recentemente
emanati.(151) Tutte le comunità
cristiane si attengano fedelmente alle
norme vigenti, vedendo in esse
l'espressione della fede e dell'amore
che tutti dobbiamo avere nei
confronti di questo sublime
Sacramento. Inoltre, non venga
trascurato il tempo prezioso del
ringraziamento dopo la Comunione:
oltre all'esecuzione di un canto
opportuno, assai utile può essere
anche il rimanere raccolti in silenzio.
(152)



A questo proposito, vorrei
richiamare l'attenzione ad un
problema pastorale in cui
frequentemente accade di imbattersi
nel nostro tempo. Mi riferisco al fatto
che in alcune circostanze, come ad
esempio nelle sante Messe celebrate
in occasione di matrimoni, funerali o
eventi analoghi, sono presenti alla
celebrazione, oltre ai fedeli
praticanti, anche altri che magari da
anni non si accostano all'altare, o
forse si trovano in una situazione di
vita che non permette l'accesso ai
Sacramenti. Altre volte capita che
siano presenti persone di altre
confessioni cristiane o addirittura di
altre religioni. Circostanze simili si
verificano anche in chiese che sono
meta di visitatori, soprattutto nelle
grandi città d'arte. Si comprende la
necessità che si trovino allora modi
brevi ed incisivi per richiamare tutti
al senso della comunione
sacramentale e alle condizioni per la
sua ricezione. Laddove vi siano



situazioni in cui non sia possibile
garantire la doverosa chiarezza sul
significato dell'Eucaristia, si deve
valutare l'opportunità di sostituire la
Celebrazione eucaristica con una
celebrazione della Parola di Dio.(153)

Il congedo: « Ite, missa est »

51. Infine, vorrei soffermarmi su
quanto i Padri sinodali hanno detto
circa il saluto di congedo al termine
della Celebrazione eucaristica. Dopo
la benedizione, il diacono o il
sacerdote congeda il popolo con le
parole: Ite, missa est. In questo saluto
ci è dato di cogliere il rapporto tra la
Messa celebrata e la missione
cristiana nel mondo. Nell'antichità « 
missa » significava semplicemente «
dimissione ». Tuttavia essa ha
trovato nell'uso cristiano un
significato sempre più profondo.
L'espressione « dimissione », in
realtà, si trasforma in « missione ».
Questo saluto esprime sinteticamente



la natura missionaria della Chiesa.
Pertanto, è bene aiutare il Popolo di
Dio ad approfondire questa
dimensione costitutiva della vita
ecclesiale, traendone spunto dalla
liturgia. In questa prospettiva può
essere utile disporre di testi,
opportunamente approvati, per
l'orazione sul popolo e la
benedizione finale che esplicitino
tale legame.(154)

Actuosa participatio Autentica
partecipazione

52. Il Concilio Vaticano II aveva posto
giustamente una particolare enfasi
sulla partecipazione attiva, piena e
fruttuosa dell'intero Popolo di Dio
alla Celebrazione eucaristica.(155)
Certamente, il rinnovamento attuato
in questi anni ha favorito notevoli
progressi nella direzione auspicata
dai Padri conciliari. Tuttavia, non
dobbiamo nasconderci il fatto che a
volte si è manifestata qualche



incomprensione precisamente circa
il senso di questa partecipazione.
Conviene pertanto mettere in chiaro
che con tale parola non si intende
fare riferimento ad una semplice
attività esterna durante la
celebrazione. In realtà, l'attiva
partecipazione auspicata dal Concilio
deve essere compresa in termini più
sostanziali, a partire da una più
grande consapevolezza del mistero
che viene celebrato e del suo
rapporto con l'esistenza quotidiana.
Ancora pienamente valida è la
raccomandazione della Costituzione
conciliareSacrosanctum Concilium,
che esortava i fedeli a non assistere
alla liturgia eucaristica « come
estranei o muti spettatori », ma a
partecipare « all'azione sacra
consapevolmente, piamente e
attivamente ».(156) Il Concilio
proseguiva sviluppando la
riflessione: i fedeli « formati dalla
Parola di Dio, si nutrano alla mensa
del Corpo del Signore; rendano

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html


grazie a Dio; offrendo la vittima
senza macchia, non soltanto per le
mani del sacerdote, ma insieme con
lui, imparino ad offrire se stessi, e di
giorno in giorno, per mezzo di Cristo
Mediatore siano perfezionati
nell'unità con Dio e tra di loro ».(157)

Partecipazione e ministero
sacerdotale

53. La bellezza e l'armonia
dell'azione liturgica trovano una
significativa espressione nell'ordine
con cui ciascuno è chiamato a
partecipare attivamente. Ciò
comporta il riconoscimento dei
diversi ruoli gerarchici implicati
nella celebrazione stessa. È utile
ricordare che la partecipazione
attiva ad essa non coincide di per sé
con lo svolgimento di un ministero
particolare. Soprattutto non giova
alla causa della partecipazione attiva
dei fedeli una confusione che venisse
ingenerata dalla incapacità di



distinguere, nella comunione
ecclesiale, i diversi compiti spettanti
a ciascuno.(158) In particolare, è
necessario che vi sia chiarezza
riguardo ai compiti specifici del
sacerdote. Egli è in modo
insostituibile, come attesta la
tradizione della Chiesa, colui che
presiede l'intera Celebrazione
eucaristica, dal saluto iniziale alla
benedizione finale. In forza
dell'Ordine sacro ricevuto, egli
rappresenta Gesù Cristo, capo della
Chiesa e, nel modo suo proprio,
anche la Chiesa stessa.(159) Ogni
celebrazione dell'Eucaristia, infatti, è
guidata dal Vescovo, « o
personalmente, o per mezzo dei
presbiteri suoi collaboratori ».(160)
Egli è coadiuvato dal diacono, il
quale ha nella celebrazione alcuni
compiti specifici: preparare l'altare e
prestare servizio al sacerdote,
annunciare il Vangelo,
eventualmente tenere l'omelia,
proporre ai fedeli le intenzioni della



preghiera universale, distribuire ai
fedeli l'Eucaristia.(161) In relazione a
questi ministeri, legati al sacramento
dell'Ordine, si pongono anche altri
ministeri per il servizio liturgico,
lodevolmente svolti da religiosi e
laici preparati.(162)

Celebrazione eucaristica e
inculturazione

54. A partire dalle affermazioni
fondamentali del Concilio Vaticano
II, è stata sottolineata più volte
l'importanza della partecipazione
attiva dei fedeli al Sacrificio
eucaristico. Per favorire questo
coinvolgimento si può fare spazio ad
alcuni adattamenti appropriati ai
diversi contesti e alle differenti
culture.(163) Il fatto che vi siano stati
alcuni abusi non oscura la chiarezza
di questo principio, che deve essere
mantenuto secondo le reali necessità
della Chiesa, la quale vive e celebra il
medesimo mistero di Cristo in



situazioni culturali differenti. Il
Signore Gesù, infatti, proprio nel
mistero dell'Incarnazione, nascendo
da donna come perfetto uomo (cfr 
Gal 4,4), si è posto in diretto rapporto
non soltanto con le attese presenti
all'interno dell'Antico Testamento,
ma anche con quelle coltivate da tutti
i popoli. Con ciò Egli ha mostrato che
Dio intende raggiungerci nel nostro
contesto vitale. Pertanto, per una più
efficace partecipazione dei fedeli ai
santi Misteri è utile la prosecuzione
del processo di inculturazione
nell'ambito della Celebrazione
eucaristica, tenendo conto delle
possibilità di adattamento offerte
dall'Ordinamento Generale del
Messale Romano,(164) interpretate
alla luce dei criteri fissati dalla IV
Istruzione della Congregazione per il
Culto Divino e la Disciplina dei
SacramentiVarietates legitimae del 25
gennaio 1994 (165), e dalle direttive
espresse dal Papa Giovanni Paolo II
nelle Esortazioni postsinodaliEcclesia

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_14091995_ecclesia-in-africa_it.html


in Africa,Ecclesia in America,Ecclesia
in Asia, Ecclesia in Oceania, Ecclesia
in Europa.(166) A questo scopo
raccomando alle Conferenze
episcopali di agire favorendo il giusto
equilibrio tra criteri e direttive già
emanate e nuovi adattamenti,(167)
sempre in accordo con la Sede
Apostolica.

Condizioni personali per una «
actuosa participatio »

55. Considerando il tema dell'actuosa
participatio dei fedeli al sacro rito, i
Padri sinodali hanno dato rilievo
anche alle condizioni personali in cui
ciascuno deve trovarsi per una
fruttuosa partecipazione.(168) Una di
queste è certamente lo spirito di
costante conversione che deve
caratterizzare la vita di tutti i fedeli.
Non ci si può aspettare una
partecipazione attiva alla liturgia
eucaristica, se ci si accosta ad essa
superficialmente, senza prima

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_14091995_ecclesia-in-africa_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_22011999_ecclesia-in-america_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_06111999_ecclesia-in-asia_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_06111999_ecclesia-in-asia_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_20011122_ecclesia-in-oceania_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_20030628_ecclesia-in-europa_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_20030628_ecclesia-in-europa_it.html


interrogarsi sulla propria vita.
Favoriscono tale disposizione
interiore, ad esempio, il
raccoglimento ed il silenzio, almeno
qualche istante prima dell'inizio
della liturgia, il digiuno e, quando
necessario, la Confessione
sacramentale. Un cuore riconciliato
con Dio abilita alla vera
partecipazione. In particolare,
occorre richiamare i fedeli al fatto
che un'actuosa participatio ai santi
Misteri non può aversi se non si
cerca al tempo stesso di prendere
parte attivamente alla vita ecclesiale
nella sua integralità, che comprende
pure l'impegno missionario di
portare l'amore di Cristo dentro la
società.

Senza dubbio, la piena
partecipazione all'Eucaristia si ha
quando ci si accosta anche
personalmente all'altare per ricevere
la Comunione.(169) Tuttavia, si deve
fare attenzione a che questa giusta



affermazione non introduca un certo
automatismo tra i fedeli, quasi che
per il solo fatto di trovarsi in chiesa
durante la liturgia si abbia il diritto o
forse anche il dovere di accostarsi
alla Mensa eucaristica. Anche
quando non è possibile accostarsi
alla comunione sacramentale, la
partecipazione alla santa Messa
rimane necessaria, valida,
significativa e fruttuosa. È bene in
queste circostanze coltivare il
desiderio della piena unione con
Cristo con la pratica, ad esempio,
della comunione spirituale, ricordata
da Giovanni Paolo II (170) e
raccomandata da Santi maestri di
vita spirituale.(171)

Partecipazione dei cristiani non
cattolici

56. Con il tema della partecipazione
ci troviamo inevitabilmente a
trattare dei cristiani appartenenti a
Chiese o a Comunità ecclesiali che



non sono in piena comunione con la
Chiesa Cattolica. A questo proposito,
si deve dire che l'intrinseco legame
esistente tra Eucaristia e unità della
Chiesa, da una parte, ci fa desiderare
ardentemente il giorno in cui
potremo celebrare insieme con tutti i
credenti in Cristo la divina Eucaristia
ed esprimere così visibilmente la
pienezza dell'unità che Cristo ha
voluto per i suoi discepoli (cfr Gv
17,21). Dall'altra parte, il rispetto che
dobbiamo al sacramento del Corpo e
del Sangue di Cristo ci impedisce di
farne un semplice « mezzo » da
usarsi indiscriminatamente per
raggiungere questa stessa unità.(172)
L'Eucaristia, infatti, non manifesta
solo la nostra personale comunione
con Gesù Cristo, ma implica anche la
pienacommunio con la Chiesa.
Questo è, pertanto, il motivo per cui
con dolore, ma non senza speranza,
chiediamo ai cristiani non cattolici di
comprendere e rispettare la nostra
convinzione che si rifà alla Bibbia e



alla Tradizione. Noi riteniamo che la
Comunione eucaristica e la
comunione ecclesiale si
appartengano così intimamente da
rendere generalmente impossibile
accedere all'una senza godere
dell'altra, da parte di cristiani non
cattolici. Ancora più priva di senso
sarebbe una vera e propria
concelebrazione con ministri di
Chiese o Comunità ecclesiali non in
piena comunione con la Chiesa
Cattolica. Resta tuttavia vero che, in
vista dell'eterna salvezza, vi è la
possibilità dell'ammissione di singoli
cristiani non cattolici all'Eucaristia,
al sacramento della Penitenza e
all'Unzione degli infermi. Ciò
suppone però il verificarsi di
determinate ed eccezionali situazioni
connotate da precise condizioni.(173)
Esse sono indicate con chiarezza
nelCatechismo della Chiesa Cattolica
(174) e nel suoCompendio.(175) È
dovere di ciascuno attenervisi
fedelmente.

https://www.vatican.va/archive/ITA0014/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_it.html


Partecipazione attraverso i mezzi
di comunicazione

57. A causa dello sviluppo
formidabile dei mezzi di
comunicazione, negli ultimi decenni
la parola « partecipazione » ha
acquistato un significato più ampio
che in passato. Tutti riconosciamo
con soddisfazione che questi
strumenti offrono nuove possibilità
anche in riferimento alla
Celebrazione eucaristica.(176) Ciò
richiede dagli operatori pastorali del
settore una specifica preparazione ed
un vivo senso di responsabilità.
Infatti, la santa Messa trasmessa alla
televisione inevitabilmente acquista
un certo carattere di esemplarità. Si
deve fare perciò particolare
attenzione perché la celebrazione,
oltre a svolgersi in luoghi degni e ben
preparati, rispetti le norme
liturgiche.



Infine, quanto al valore della
partecipazione alla santa Messa resa
possibile dai mezzi di
comunicazione, chi assiste a tali
trasmissioni deve sapere che, in
condizioni normali, non adempie al
precetto festivo. Infatti, il linguaggio
dell'immagine rappresenta la realtà,
ma non la riproduce in se stessa.
(177) Se è assai lodevole che anziani
e malati partecipino alla santa Messa
festiva attraverso le trasmissioni
radiotelevisive, non altrettanto
potrebbe dirsi di chi, mediante tali
trasmissioni, volesse dispensarsi
dall'andare in chiesa per partecipare
alla Celebrazione eucaristica
nell'assemblea della Chiesa viva.

« Actuosa participatio » degli
infermi

58. Considerando la condizione di
coloro che per motivi di salute o di
età non possono recarsi nei luoghi di
culto, vorrei richiamare l'attenzione



di tutta la comunità ecclesiale sulla
necessità pastorale di assicurare
l'assistenza spirituale ai malati, a
quelli che restano nelle proprie case
o che si trovano in ospedale. Più
volte nel Sinodo dei Vescovi si è fatto
cenno alla loro condizione. Occorre
fare in modo che questi nostri fratelli
possano accostarsi con frequenza
alla Comunione sacramentale.
Rinforzando in tal modo il rapporto
con Cristo crocifisso e risorto,
potranno sentire la propria esistenza
pienamente inserita nella vita e nella
missione della Chiesa mediante
l'offerta della propria sofferenza in
unione col sacrificio di nostro
Signore. Un'attenzione particolare
deve essere riservata ai disabili; là
dove la loro condizione lo permette,
la comunità cristiana deve favorire
la loro partecipazione alla
celebrazione nel luogo di culto. In
proposito, si faccia in modo che siano
rimossi negli edifici sacri eventuali
ostacoli architettonici che



impediscono ai disabili l'accesso.
Infine, venga assicurata anche la
comunione eucaristica, per quanto
possibile, ai disabili mentali,
battezzati e cresimati: essi ricevono
l'Eucaristia nella fede anche della
famiglia o della comunità che li
accompagna.(178)

L'attenzione per i carcerati

59. La tradizione spirituale della
Chiesa, sulla scorta di una precisa
parola di Cristo (cfrMt 25,36), ha
individuato nella visita ai carcerati
una delle opere di misericordia
corporale. Coloro che si trovano in
questa situazione hanno
particolarmente bisogno di essere
visitati dal Signore stesso nel
sacramento dell'Eucaristia.
Sperimentare la vicinanza della
comunità ecclesiale, partecipare
all'Eucaristia e ricevere la santa
Comunione in un periodo della vita
così particolare e doloroso può



sicuramente contribuire alla qualità
del proprio cammino di fede e
favorire il pieno ricupero sociale
della persona. Interpretando i
desideri espressi nell'Assemblea
sinodale chiedo alle Diocesi di fare in
modo che, nei limiti del possibile, vi
sia un adeguato investimento di
forze nell'attività pastorale rivolta
alla cura spirituale dei detenuti.(179)

I migranti e la partecipazione
all'Eucaristia

60. Toccando il problema di coloro
che per diversi motivi sono costretti
a lasciare la propria terra, il Sinodo
ha espresso particolare gratitudine
verso quanti sono impegnati nella
cura pastorale dei migranti. In
questo contesto, un'attenzione
specifica deve essere data a quei
migranti che appartengono alle
Chiese cattoliche orientali e per i
quali, al distacco dalla propria casa,
si aggiunge la difficoltà di non poter



partecipare alla liturgia eucaristica
secondo il proprio rito di
appartenenza. Per questo, dove è
possibile, venga loro concesso di
essere assistiti dai sacerdoti del loro
rito. In ogni caso, chiedo ai Vescovi di
accogliere nella carità di Cristo questi
fratelli. L'incontro di fedeli di riti
diversi può diventare anche
occasione di vicendevole
arricchimento. In particolare, penso
al giovamento che può derivare,
soprattutto per il clero, dalla
conoscenza delle diverse tradizioni.
(180)

Le grandi concelebrazioni

61. L'Assemblea sinodale si è
soffermata a considerare la qualità
della partecipazione nelle grandi
celebrazioni che avvengono in
circostanze particolari, in cui vi sono,
oltre ad un grande numero di fedeli,
anche molti sacerdoti concelebranti.
(181) Da una parte, è facile



riconoscere il valore di questi
momenti, specialmente quando
presiede il Vescovo attorniato dal suo
presbiterio e dai diaconi. Dall'altra,
in tali circostanze possono verificarsi
problemi quanto all'espressione
sensibile dell'unità del presbiterio,
specialmente nella preghiera
eucaristica, e quanto alla
distribuzione della santa Comunione.
Si deve evitare che tali grandi
concelebrazioni creino dispersione.
A ciò si provveda con strumenti
adeguati di coordinamento e
sistemando il luogo di culto in modo
da consentire ai presbiteri e ai fedeli
la piena e reale partecipazione.
Comunque, occorre tener presente
che si tratta di concelebrazioni
d'indole eccezionale e limitate a
situazioni straordinarie.

La lingua latina

62. Quanto affermato non deve,
tuttavia, mettere in ombra il valore



di queste grandi liturgie. Penso in
questo momento, in particolare, alle
celebrazioni che avvengono durante
incontri internazionali, oggi sempre
più frequenti. Esse devono essere
giustamente valorizzate. Per meglio
esprimere l'unità e l'universalità
della Chiesa, vorrei raccomandare
quanto suggerito dal Sinodo dei
Vescovi, in sintonia con le direttive
del Concilio Vaticano II: (182)
eccettuate le letture, l'omelia e la
preghiera dei fedeli, è bene che tali
celebrazioni siano in lingua latina;
così pure siano recitate in latino le
preghiere più note(183) della
tradizione della Chiesa ed
eventualmente eseguiti brani in
canto gregoriano. Più in generale,
chiedo che i futuri sacerdoti, fin dal
tempo del seminario, siano preparati
a comprendere e a celebrare la santa
Messa in latino, nonché a utilizzare
testi latini e a eseguire il canto
gregoriano; non si trascuri la
possibilità che gli stessi fedeli siano

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm


educati a conoscere le più comuni
preghiere in latino, come anche a
cantare in gregoriano certe parti
della liturgia.(184)

Celebrazioni eucaristiche in
piccoli gruppi

63. Una situazione assai diversa è
quella che si viene a creare in alcune
circostanze pastorali in cui, proprio
per una partecipazione più
consapevole, attiva e fruttuosa, si
favoriscono le celebrazioni in piccoli
gruppi. Pur riconoscendo la valenza
formativa sottesa a queste scelte, è
necessario precisare che esse devono
essere armonizzate con l'insieme
della proposta pastorale della
Diocesi. Infatti, tali esperienze
perderebbero il loro carattere
pedagogico, se fossero sentite in
antagonismo o in parallelo rispetto
alla vita della Chiesa particolare. A
tale proposito, il Sinodo ha
evidenziato alcuni criteri ai quali



attenersi: i piccoli gruppi devono
servire a unificare la comunità, non
a frammentarla; ciò deve trovare
convalida nella prassi concreta;
questi gruppi devono favorire la
partecipazione fruttuosa dell'intera
assemblea e preservare, per quanto
possibile, l'unità della vita liturgica
delle singole famiglie.(185)

La celebrazione interiormente
partecipata Catechesi mistagogica

64. La grande tradizione liturgica
della Chiesa ci insegna che, per una
fruttuosa partecipazione, è
necessario impegnarsi a
corrispondere personalmente al
mistero che viene celebrato,
mediante l'offerta a Dio della propria
vita, in unità con il sacrificio di Cristo
per la salvezza del mondo intero. Per
questo motivo, il Sinodo dei Vescovi
ha raccomandato di curare nei fedeli
l'intima concordanza delle
disposizioni interiori con i gesti e le



parole. Se questa mancasse, le nostre
celebrazioni, per quanto animate,
rischierebbero la deriva del
ritualismo. Pertanto occorre
promuovere un'educazione alla fede
eucaristica che disponga i fedeli a
vivere personalmente quanto viene
celebrato. Di fronte all'importanza
essenziale di questaparticipatio
personale e consapevole, quali
possono essere gli strumenti
formativi adeguati? I Padri sinodali
all'unanimità hanno indicato, al
riguardo, la strada di una catechesi a
carattere mistagogico, che porti i
fedeli a addentrarsi sempre meglio
nei misteri che vengono celebrati.
(186) In particolare, per la relazione
traars celebrandi eactuosa
participatio si deve innanzitutto
affermare che « la migliore catechesi
sull'Eucaristia è la stessa Eucaristia
ben celebrata ».(187) Per natura sua,
infatti, la liturgia ha una sua efficacia
pedagogica nell'introdurre i fedeli
alla conoscenza del mistero



celebrato. Proprio per questo, nella
tradizione più antica della Chiesa il
cammino formativo del cristiano,
pur senza trascurare l'intelligenza
sistematica dei contenuti della fede,
assumeva sempre un carattere
esperienziale in cui determinante era
l'incontro vivo e persuasivo con
Cristo annunciato da autentici
testimoni. In questo senso, colui che
introduce ai misteri è innanzitutto il
testimone. Tale incontro certamente
si approfondisce nella catechesi e
trova la sua fonte e il suo culmine
nella celebrazione dell'Eucaristia. Da
questa struttura fondamentale
dell'esperienza cristiana prende le
mosse l'esigenza di un itinerario
mistagogico, in cui devono sempre
essere tenuti presenti tre elementi.

a) Si tratta innanzitutto
dellainterpretazione dei riti alla luce
degli eventi salvifici, in conformità
con la tradizione viva della Chiesa. In
effetti, la celebrazione dell'Eucaristia,



nella sua infinita ricchezza, contiene
continui riferimenti alla storia della
salvezza. In Cristo crocifisso e risorto
ci è dato di celebrare davvero il
centro ricapitolatore di tutta la realtà
(cfrEf 1,10). Fin dall'inizio la
comunità cristiana ha letto gli
avvenimenti della vita di Gesù, ed in
particolare del mistero pasquale, in
relazione a tutto il percorso
veterotestamentario.

b) La catechesi mistagogica si dovrà
preoccupare, inoltre, diintrodurre al
senso dei segni contenuti nei riti.
Questo compito è particolarmente
urgente in un'epoca fortemente
tecnicizzata come l'attuale, in cui c'è
il rischio di perdere la capacità
percettiva in relazione ai segni e ai
simboli. Più che informare, la
catechesi mistagogica dovrà
risvegliare ed educare la sensibilità
dei fedeli per il linguaggio dei segni e
dei gesti che, uniti alla parola,
costituiscono il rito.



c) Infine, la catechesi mistagogica
deve preoccuparsi di mostrareil
significato dei riti in relazione alla
vita cristiana in tutte le sue
dimensioni, di lavoro e di impegno,
di pensieri e di affetti, di attività e di
riposo. È parte dell'itinerario
mistagogico porre in evidenza il
nesso dei misteri celebrati nel rito
con la responsabilità missionaria dei
fedeli. In tal senso, l'esito maturo
della mistagogia è la consapevolezza
che la propria esistenza viene
progressivamente trasformata dai
santi Misteri celebrati. Scopo di tutta
l'educazione cristiana, del resto, è di
formare il fedele, come « uomo
nuovo », ad una fede adulta, che lo
renda capace di testimoniare nel
proprio ambiente la speranza
cristiana da cui è animato.

Per poter svolgere all'interno delle
nostre comunità ecclesiali un tale
compito educativo occorre avere
formatori adeguatamente preparati.



Certamente tutto il Popolo di Dio
deve sentirsi impegnato in questa
formazione. Ogni comunità cristiana
è chiamata ad essere luogo di
introduzione pedagogica ai misteri
che si celebrano nella fede. A questo
riguardo, i Padri durante il Sinodo
hanno sottolineato l'opportunità di
un maggior coinvolgimento delle
Comunità di vita consacrata, dei
movimenti e delle aggregazioni che,
in forza dei loro propri carismi,
possono arrecare nuovo slancio alla
formazione cristiana.(188) Anche nel
nostro tempo lo Spirito Santo non
lesina certo l'effusione dei suoi doni
per sostenere la missione apostolica
della Chiesa, a cui spetta di
diffondere la fede e di educarla fino
alla sua maturità.(189)

La riverenza verso l'Eucaristia

65. Un segnale convincente
dell'efficacia che la catechesi
eucaristica ha sui fedeli è



sicuramente la crescita in loro del
senso del mistero di Dio presente tra
noi. Ciò può essere verificato
attraverso specifiche manifestazioni
di riverenza verso l'Eucaristia, a cui
il percorso mistagogico deve
introdurre i fedeli.(190) Penso, in
senso generale, all'importanza dei
gesti e della postura, come
l'inginocchiarsi durante i momenti
salienti della preghiera eucaristica.
Nell'adeguarsi alla legittima diversità
di segni che si compiono nel contesto
delle differenti culture, ciascuno viva
ed esprima la consapevolezza di
trovarsi in ogni celebrazione davanti
alla maestà infinita di Dio, che ci
raggiunge in modo umile nei segni
sacramentali.

Adorazione e pietà eucaristica Il
rapporto intrinseco tra
celebrazione e adorazione

66. Uno dei momenti più intensi del
Sinodo è stato quando ci siamo recati



nella Basilica di San Pietro, insieme a
tanti fedeli per l'adorazione
eucaristica. Con tale gesto di
preghiera, l'Assemblea dei Vescovi ha
inteso richiamare l'attenzione, non
solo con le parole, sull'importanza
della relazione intrinseca tra
Celebrazione eucaristica e
adorazione. In questo significativo
aspetto della fede della Chiesa si
trova uno degli elementi decisivi del
cammino ecclesiale, compiuto dopo il
rinnovamento liturgico voluto dal 
Concilio Vaticano II. Mentre la
riforma muoveva i primi passi, a
volte l'intrinseco rapporto tra la
santa Messa e l'adorazione del Ss.mo
Sacramento non fu abbastanza
chiaramente percepito. Un'obiezione
allora diffusa prendeva spunto, ad
esempio, dal rilievo secondo cui il
Pane eucaristico non ci sarebbe stato
dato per essere contemplato, ma per
essere mangiato. In realtà, alla luce
dell'esperienza di preghiera della
Chiesa, tale contrapposizione si

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm


rivelava priva di ogni fondamento.
Già Agostino aveva detto: « nemo
autem illam carnem manducat, nisi
prius adoraverit; peccemus non
adorando – Nessuno mangia questa
carne senza prima adorarla;
peccheremmo se non la adorassimo
».(191) Nell'Eucaristia, infatti, il Figlio
di Dio ci viene incontro e desidera
unirsi a noi; l'adorazione eucaristica
non è che l'ovvio sviluppo della
Celebrazione eucaristica, la quale è
in se stessa il più grande atto
d'adorazione della Chiesa.(192)
Ricevere l'Eucaristia significa porsi
in atteggiamento di adorazione verso
Colui che riceviamo. Proprio così e
soltanto così diventiamo una cosa
sola con Lui e pregustiamo in
anticipo, in qualche modo, la
bellezza della liturgia celeste. L'atto
di adorazione al di fuori della santa
Messa prolunga ed intensifica quanto
s'è fatto nella Celebrazione liturgica
stessa. Infatti, « soltanto
nell'adorazione può maturare



un'accoglienza profonda e vera. E
proprio in questo atto personale di
incontro col Signore matura poi
anche la missione sociale che
nell'Eucaristia è racchiusa e che
vuole rompere le barriere non solo
tra il Signore e noi, ma anche e
soprattutto le barriere che ci
separano gli uni dagli altri ».(193)

La pratica dell'adorazione
eucaristica

67. Insieme all'Assemblea sinodale,
pertanto, raccomando vivamente ai
Pastori della Chiesa e al Popolo di Dio
la pratica dell'adorazione eucaristica,
sia personale che comunitaria.(194)
A questo proposito, di grande
giovamento sarà un'adeguata
catechesi in cui si spieghi ai fedeli
l'importanza di questo atto di culto
che permette di vivere più
profondamente e con maggiore
frutto la stessa Celebrazione
liturgica. Nel limite del possibile, poi,



soprattutto nei centri più popolosi,
converrà individuare chiese od
oratori da riservare appositamente
all'adorazione perpetua. Inoltre,
raccomando che nella formazione
catechistica, ed in particolare negli
itinerari di preparazione alla Prima
Comunione, si introducano i fanciulli
al senso e alla bellezza di sostare in
compagnia di Gesù, coltivando lo
stupore per la sua presenza
nell'Eucaristia.

Vorrei qui esprimere ammirazione e
sostegno a tutti quegli Istituti di vita
consacrata i cui membri dedicano
una parte significativa del loro
tempo all'adorazione eucaristica. In
tal modo essi offrono a tutti
l'esempio di persone che si lasciano
plasmare dalla presenza reale del
Signore. Desidero ugualmente
incoraggiare quelle associazioni di
fedeli, come anche le Confraternite,
che assumono questa pratica come
loro speciale impegno, diventando



così fermento di contemplazione per
tutta la Chiesa e richiamo alla
centralità di Cristo per la vita dei
singoli e delle comunità.

Forme di devozione eucaristica

68. Il rapporto personale che il
singolo fedele instaura con Gesù,
presente nell'Eucaristia, lo rimanda
sempre all'insieme della comunione
ecclesiale, alimentando in lui la
consapevolezza della sua
appartenenza al Corpo di Cristo. Per
questo, oltre ad invitare i singoli
fedeli a trovare personalmente del
tempo da trascorrere in preghiera
davanti al Sacramento dell'altare,
ritengo doveroso sollecitare le stesse
parrocchie e gli altri gruppi ecclesiali
a promuovere momenti di
adorazione comunitaria.
Ovviamente, conservano tutto il loro
valore le già esistenti forme di
devozione eucaristica. Penso, ad
esempio, alle processioni



eucaristiche, soprattutto alla
tradizionale processione nella
solennità delCorpus Domini, alla pia
pratica delle Quarant'ore, ai
Congressi eucaristici locali, nazionali
e internazionali, e alle altre iniziative
analoghe. Opportunamente
aggiornate e adattate alle circostanze
diverse, tali forme di devozione
meritano di essere anche oggi
coltivate.(195)

Il luogo del tabernacolo nella
chiesa

69. In relazione all'importanza della
custodia eucaristica e dell'adorazione
e riverenza nei confronti del
sacramento del Sacrificio di Cristo, il
Sinodo dei Vescovi si è interrogato
riguardo all'adeguata collocazione
del tabernacolo all'interno delle
nostre chiese.(196) La sua corretta
posizione, infatti, aiuta a riconoscere
la presenza reale di Cristo nel
Santissimo Sacramento. È necessario



pertanto che il luogo in cui vengono
conservate le specie eucaristiche sia
facilmente individuabile, grazie
anche alla lampada perenne, da
chiunque entri in chiesa. A tale fine,
occorre tenere conto della
disposizione architettonica
dell'edificio sacro: nelle chiese in cui
non esiste la cappella del Santissimo
Sacramento e permane l'altare
maggiore con il tabernacolo, è
opportuno continuare ad avvalersi di
tale struttura per la conservazione ed
adorazione dell'Eucaristia, evitando
di collocarvi innanzi la sede del
celebrante. Nelle nuove chiese è bene
predisporre la cappella del
Santissimo in prossimità del
presbiterio; ove ciò non sia possibile,
è preferibile situare il tabernacolo
nel presbiterio, in luogo
sufficientemente elevato, al centro
della zona absidale, oppure in altro
punto ove sia ugualmente ben
visibile. Tali accorgimenti
concorrono a conferire dignità al



tabernacolo, che deve sempre essere
curato anche sotto il profilo artistico.
Ovviamente è necessario tener conto
di quanto afferma in proposito
l'Ordinamento Generale del Messale
Romano.(197) Il giudizio ultimo su
questa materia spetta comunque al
Vescovo diocesano.

TERZA PARTE EUCARISTIA,
MISTERO DA VIVERE « Come il
Padre, che ha la vita, ha mandato
me e io vivo per il Padre,

così anche colui che mangia di me
vivrà per me » (Gv 6,57) Forma
eucaristica della vita cristiana Il
culto spirituale – logiké latreía
(Rm 12,1)

70. Il Signore Gesù, fattosi per noi
cibo di verità e di amore, parlando
del dono della sua vita ci assicura che
« chi mangia di questo pane vivrà in
eterno » (Gv 6,51). Ma questa « vita
eterna » inizia in noi già in questo
tempo attraverso il cambiamento che



il dono eucaristico genera in noi: «
Colui che mangia di me vivrà per me
» (Gv 6,57). Queste parole di Gesù ci
fanno capire come il mistero «
creduto » e « celebrato » possegga in
sé un dinamismo che ne fa principio
di vita nuova in noi e forma
dell'esistenza cristiana.
Comunicando al Corpo e al Sangue di
Gesù Cristo, infatti, veniamo resi
partecipi della vita divina in modo
sempre più adulto e consapevole.
Vale anche qui quanto sant'Agostino,
nelle sueConfessioni, dice delLogos
eterno, cibo dell'anima: mettendo in
rilievo il carattere paradossale di
questo cibo, il santo Dottore
immagina di sentirsi dire: « Sono il
cibo dei grandi: cresci e mi mangerai.
E non io sarò assimilato a te come
cibo della tua carne, ma tu sarai
assimilato a me ».(198) Infatti non è
l'alimento eucaristico che si
trasforma in noi, ma siamo noi che
veniamo da esso misteriosamente



cambiati. Cristo ci nutre unendoci a
sé; « ci attira dentro di sé ».(199)

La Celebrazione eucaristica appare
qui in tutta la sua forza quale fonte e
culmine dell'esistenza ecclesiale, in
quanto esprime, nello stesso tempo,
sia la genesi che il compimento del
nuovo e definitivo culto, lalogiké
latreía.(200) Le parole di san Paolo ai
Romani a questo proposito sono la
formulazione più sintetica di come
l'Eucaristia trasformi tutta la nostra
vita in culto spirituale gradito a Dio:
« Vi esorto dunque, fratelli, per la
misericordia di Dio, ad offrire i vostri
corpi come sacrificio vivente, santo e
gradito a Dio; è questo il vostro culto
spirituale » (Rm 12,1). In questa
esortazione emerge l'immagine del
nuovo culto come offerta totale della
propria persona in comunione con
tutta la Chiesa. L'insistenza
dell'Apostolo sull'offerta dei nostri
corpi sottolinea l'umana concretezza
di un culto tutt'altro che



disincarnato. Ancora il Santo di
Ippona a questo proposito ci ricorda
che « questo è il sacrificio dei
cristiani, l'essere cioè molti e un solo
corpo in Cristo. La Chiesa celebra
questo mistero col Sacramento
dell'altare, che i fedeli ben
conoscono, e nel quale le si mostra
chiaramente che nella cosa che si
offre essa stessa è offerta ».(201) La
dottrina cattolica, infatti, afferma che
l'Eucaristia, in quanto sacrificio di
Cristo, è anche sacrificio della Chiesa,
e quindi dei fedeli.(202) L'insistenza
sul sacrificio – « fare sacro » – dice
qui tutta la densità esistenziale
implicata nella trasformazione della
nostra realtà umana afferrata da
Cristo (cfrFil 3,12).

Efficacia onnicomprensiva del
culto eucaristico

71. Il nuovo culto cristiano abbraccia
ogni aspetto dell'esistenza,
trasfigurandola: « Sia dunque che



mangiate sia che beviate, sia che
facciate qualsiasi altra cosa, fate tutto
per la gloria di Dio » (1 Cor 10,31). In
ogni atto della vita il cristiano è
chiamato ad esprimere il vero culto a
Dio. Da qui prende forma la natura
intrinsecamente eucaristica della
vita cristiana. In quanto coinvolge la
realtà umana del credente nella sua
concretezza quotidiana, l'Eucaristia
rende possibile, giorno dopo giorno,
la progressiva trasfigurazione
dell'uomo chiamato per grazia ad
essere ad immagine del Figlio di Dio
(cfr Rm 8,29s). Non c'è nulla di
autenticamente umano – pensieri ed
affetti, parole ed opere – che non
trovi nel sacramento dell'Eucaristia
la forma adeguata per essere vissuto
in pienezza. Qui emerge tutto il
valore antropologico della novità
radicale portata da Cristo con
l'Eucaristia: il culto a Dio
nell'esistenza umana non è
relegabile ad un momento
particolare e privato, ma per natura



sua tende a pervadere ogni aspetto
della realtà dell'individuo. Il culto
gradito a Dio diviene così un nuovo
modo di vivere tutte le circostanze
dell'esistenza in cui ogni particolare
viene esaltato, in quanto vissuto
dentro il rapporto con Cristo e come
offerta a Dio. La gloria di Dio è
l'uomo vivente (cfr1 Cor 10,31). E la
vita dell'uomo è la visione di Dio.
(203)

« Iuxta dominicam viventes » –
Vivere secondo la domenica

72. Questa radicale novità che
l'Eucaristia introduce nella vita
dell'uomo si è rivelata alla coscienza
cristiana fin dall'inizio. I fedeli
hanno subito percepito il profondo
influsso che la Celebrazione
eucaristica esercitava sullo stile della
loro vita. Sant'Ignazio di Antiochia
esprimeva questa verità qualificando
i cristiani come « coloro che sono
giunti alla nuova speranza », e li



presentava come coloro che vivono «
secondo la domenica » (iuxta
dominicam viventes).(204) Questa
formula del grande martire
antiocheno mette chiaramente in
luce il nesso tra la realtà eucaristica e
l'esistenza cristiana nella sua
quotidianità. La consuetudine
caratteristica dei cristiani di riunirsi
nel primo giorno dopo il sabato per
celebrare la risurrezione di Cristo –
secondo il racconto di san Giustino
martire(205) – è anche il dato che
definisce la forma dell'esistenza
rinnovata dall'incontro con Cristo. La
formula di sant'Ignazio – « Vivere
secondo la domenica » – sottolinea
pure il valore paradigmatico che
questo giorno santo possiede per
ogni altro giorno della settimana.
Esso, infatti, non si distingue in base
alla semplice sospensione delle
attività solite, come una sorta di
parentesi all'interno del ritmo usuale
dei giorni. I cristiani hanno sempre
sentito questo giorno come il primo



della settimana, perché in esso si fa
memoria della radicale novità
portata da Cristo. Pertanto, la
domenica è il giorno in cui il
cristiano ritrova quella forma
eucaristica della sua esistenza
secondo la quale è chiamato a vivere
costantemente. « Vivere secondo la
domenica » vuol dire vivere nella
consapevolezza della liberazione
portata da Cristo e svolgere la
propria esistenza come offerta di se
stessi a Dio, perché la sua vittoria si
manifesti pienamente a tutti gli
uomini attraverso una condotta
intimamente rinnovata.

Vivere il precetto festivo

73. I Padri sinodali, consapevoli di
questo principio nuovo di vita che
l'Eucaristia pone nel cristiano, hanno
ribadito l'importanza per tutti i fedeli
del precetto domenicale come fonte
di libertà autentica, per poter vivere
ogni altro giorno secondo quanto



hanno celebrato nel « giorno del
Signore ». La vita di fede, infatti, è in
pericolo quando non si avverte più il
desiderio di partecipare alla
Celebrazione eucaristica in cui si fa
memoria della vittoria pasquale.
Partecipare all'assemblea liturgica
domenicale, insieme a tutti i fratelli e
le sorelle con i quali si forma un solo
corpo in Cristo Gesù, è richiesto dalla
coscienza cristiana e al tempo stesso
forma la coscienza cristiana.
Smarrire il senso della domenica
come giorno del Signore da
santificare è sintomo di una perdita
del senso autentico della libertà
cristiana, la libertà dei figli di Dio
(206). Rimangono preziose, a questo
riguardo, le osservazioni fatte dal
mio venerato predecessore, Giovanni
Paolo II, nella Lettera apostolicaDies
Domini (207), a proposito delle
diverse dimensioni della domenica
per i cristiani: essa èDies Domini, in
riferimento all'opera della
creazione;Dies Christi in quanto

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_05071998_dies-domini_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_05071998_dies-domini_it.html


giorno della nuova creazione e del
dono che il Signore Risorto fa dello
Spirito Santo; Dies Ecclesiae come
giorno in cui la comunità cristiana si
ritrova per la celebrazione;Dies
hominis come giorno di gioia, riposo
e carità fraterna.

Un tale giorno, pertanto, si manifesta
come festa primordiale, nella quale
ogni fedele, nell'ambiente in cui vive,
può farsi annunziatore e custode del
senso del tempo. Da questo giorno, in
effetti, scaturisce il senso cristiano
dell'esistenza ed un nuovo modo di
vivere il tempo, le relazioni, il lavoro,
la vita e la morte. È bene, dunque,
che nel giorno del Signore le realtà
ecclesiali organizzino, intorno alla
Celebrazione eucaristica domenicale,
manifestazioni proprie della
comunità cristiana: incontri
amichevoli, iniziative per la
formazione nella fede di bambini,
giovani e adulti, pellegrinaggi, opere
di carità e momenti diversi di



preghiera. A motivo di questi valori
così importanti – per quanto
giustamente il sabato sera sin dai
Primi Vespri appartenga già alla
Domenica e sia permesso adempiere
in esso al precetto domenicale – è
necessario rammentare che è la
domenica in se stessa che merita di
essere santificata, perché non finisca
per risultare un giorno « vuoto di Dio
».(208)

Il senso del riposo e del lavoro

74. Infine, è particolarmente urgente
in questo nostro tempo ricordare che
il giorno del Signore è anche il giorno
del riposo dal lavoro. Ci auguriamo
vivamente che esso sia riconosciuto
come tale anche dalla società civile,
così che sia possibile essere liberi
dalle attività lavorative, senza venire
per questo penalizzati. I cristiani,
infatti, non senza rapporto con il
significato del sabato nella tradizione
ebraica, hanno visto nel giorno del



Signore anche il giorno del riposo
dalla fatica quotidiana. Ciò ha un suo
preciso senso, perché costituisce una 
relativizzazione del lavoro, che viene
finalizzato all'uomo: il lavoro è per
l'uomo e non l'uomo per il lavoro. È
facile intuire la tutela che da ciò
viene offerta all'uomo stesso, che
risulta così emancipato da una
possibile forma di schiavitù. Come ho
avuto modo di affermare, « il lavoro
riveste primaria importanza per la
realizzazione dell'uomo e per lo
sviluppo della società, e per questo
occorre che esso sia sempre
organizzato e svolto nel pieno
rispetto dell'umana dignità e al
servizio del bene comune. Al tempo
stesso, è indispensabile che l'uomo
non si lasci asservire dal lavoro, che
non lo idolatri, pretendendo di
trovare in esso il senso ultimo e
definitivo della vita » (209). È nel
giorno consacrato a Dio che l'uomo
comprende il senso della sua



esistenza ed anche dell'attività
lavorativa.(210)

Assemblee domenicali in assenza
di sacerdote

75. Riscoprendo il significato della
Celebrazione domenicale per la vita
del cristiano, è spontaneo porsi il
problema di quelle comunità
cristiane in cui manca il sacerdote e
dove, di conseguenza, non è possibile
celebrare la santa Messa nel Giorno
del Signore. Occorre dire, a questo
proposito, che ci troviamo di fronte a
situazioni assai diversificate tra loro.
Il Sinodo ha raccomandato
innanzitutto ai fedeli di recarsi in
una delle chiese della Diocesi in cui è
garantita la presenza del sacerdote,
anche quando ciò richiede un certo
sacrificio (211). Là dove, invece, le
grandi distanze rendono
praticamente impossibile la
partecipazione all'Eucaristia
domenicale, è importante che le



comunità cristiane si radunino
ugualmente per lodare il Signore e
fare memoria del Giorno a Lui
dedicato. Ciò dovrà tuttavia avvenire
nel contesto di un'adeguata
istruzione circa la differenza tra la
santa Messa e le assemblee
domenicali in attesa di sacerdote. La
cura pastorale della Chiesa si deve
esprimere in questo caso nel vigilare
perché la liturgia della Parola,
organizzata sotto la guida di un
diacono o di una persona incaricata
dall'autorità competente, si compia
secondo un rituale specifico
elaborato dalle Conferenze episcopali
e a tale scopo da esse approvato
(212). Ricordo che spetta agli
Ordinari concedere la facoltà di
distribuire la comunione in tali
liturgie, valutando attentamente la
convenienza di una certa scelta.
Inoltre, si deve fare in modo che tali
assemblee non ingenerino
confusione sul ruolo centrale del
sacerdote e sulla componente



sacramentale nella vita della Chiesa.
L'importanza del ruolo dei laici, che
vanno giustamente ringraziati per la
loro generosità al servizio delle
comunità cristiane, non deve mai
occultare il ministero insostituibile
dei sacerdoti per la vita della Chiesa.
(213) Pertanto, si vigili attentamente
a che le assemblee in attesa di
sacerdote non diano adito a visioni
ecclesiologiche non aderenti alla
verità del Vangelo e alla tradizione
della Chiesa. Piuttosto dovrebbero
essere occasioni privilegiate di
preghiera a Dio perché mandi santi
sacerdoti secondo il suo cuore.
Toccante, a questo proposito, quanto
scriveva il Papa Giovanni Paolo II
nellaLettera ai Sacerdoti per il
Giovedì Santo 1979, ricordando quei
luoghi dove la gente, privata del
sacerdote da parte del regime
dittatoriale, si riuniva in una chiesa o
in un santuario, metteva sull'altare la
stola ancora conservata e recitava le
preghiera della liturgia eucaristica

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/documents/hf_jp-ii_let_08041979_priests_it.html


fermandosi in silenzio « al momento
che corrisponde alla
transustanziazione », a
testimonianza di quanto «
ardentemente essi desiderano di
udire le parole che solo le labbra di
un sacerdote possono efficacemente
pronunciare ».(214) Proprio in
questa prospettiva, considerato il
bene incomparabile derivante dalla
celebrazione del Sacrificio
eucaristico, chiedo a tutti i sacerdoti
una fattiva e concreta disponibilità a
visitare il più spesso possibile le
comunità affidate alla loro cura
pastorale, perché non rimangano
troppo tempo senza il Sacramento
della carità.

Una forma eucaristica
dell'esistenza cristiana,
l'appartenenza ecclesiale

76. L'importanza della domenica
comeDies Ecclesiae ci richiama alla
relazione intrinseca tra la vittoria di



Gesù sul male e sulla morte e la
nostra appartenenza al suo Corpo
ecclesiale. Ogni cristiano, infatti, nel
Giorno del Signore ritrova anche la
dimensione comunitaria della
propria esistenza redenta.
Partecipare all'azione liturgica,
comunicare al Corpo e al Sangue di
Cristo vuol dire nello stesso tempo
rendere sempre più intima e
profonda la propria appartenenza a
Colui che è morto per noi (cfr1 Cor
6,19s; 7,23). Veramente chi mangia di
Cristo vive per Lui. In relazione al
Mistero eucaristico si comprende il
senso profondo della communio
sanctorum. La comunione ha sempre
ed inseparabilmente una
connotazione verticale ed una
orizzontale: comunione con Dio e
comunione con i fratelli e le sorelle.
Le due dimensioni si incontrano
misteriosamente nel dono
eucaristico. « Dove si distrugge la
comunione con Dio, che è comunione
col Padre, col Figlio e con lo Spirito



Santo, si distrugge anche la radice e
la sorgente della comunione fra di
noi. E dove non viene vissuta la
comunione fra di noi, anche la
comunione col Dio Trinitario non è
viva e vera ».(215) Chiamati,
pertanto, ad essere membra di Cristo
e dunque membra gli uni degli altri
(cfr 1 Cor 12,27), noi costituiamo una
realtà ontologicamente fondata nel
Battesimo e alimentata
dall'Eucaristia, una realtà che chiede
di trovare riscontro sensibile nella
vita delle nostre comunità.

La forma eucaristica dell'esistenza
cristiana è indubbiamente una forma
ecclesiale e comunitaria. Attraverso
la Diocesi e le parrocchie, quali
strutture portanti della Chiesa in un
particolare territorio, ogni fedele può
fare esperienza concreta della sua
appartenenza al Corpo di Cristo.
Associazioni, movimenti ecclesiali e
nuove comunità – con la vivacità dei
loro carismi donati dallo Spirito



Santo per il nostro tempo – come
pure gli Istituti di vita consacrata,
hanno il compito di offrire un loro
specifico contributo per favorire nei
fedeli la percezione di questo loro
esseredel Signore (cfr Rm 14,8). Il
fenomeno della secolarizzazione, che
contiene non a caso caratteri
fortemente individualistici, ottiene i
suoi effetti deleteri soprattutto nelle
persone che si isolano e per scarso
senso di appartenenza. Il
cristianesimo, fin dal suo inizio,
implica sempre una compagnia, una
trama di rapporti vivificati
continuamente dall'ascolto della
Parola, dalla Celebrazione eucaristica
e animati dallo Spirito Santo.

Spiritualità e cultura eucaristica

77. I Padri sinodali hanno
significativamente affermato che « i
fedeli cristiani hanno bisogno di una
più profonda comprensione delle
relazioni tra l'Eucaristia e la vita



quotidiana. La spiritualità
eucaristica non è soltanto
partecipazione alla Messa e
devozione al Santissimo Sacramento.
Essa abbraccia la vita intera » (216).
Questo rilievo riveste per tutti noi
oggi particolare significato. Occorre
riconoscere che uno degli effetti più
gravi della secolarizzazione poc'anzi
menzionata sta nell'aver relegato la
fede cristiana ai margini
dell'esistenza, come se essa fosse
inutile per quanto riguarda lo
svolgimento concreto della vita degli
uomini. Il fallimento di questo modo
di vivere « come se Dio non ci fosse »
è ora davanti a tutti. Oggi c'è bisogno
di riscoprire che Gesù Cristo non è
una semplice convinzione privata o
una dottrina astratta, ma una
persona reale il cui inserimento nella
storia è capace di rinnovare la vita di
tutti. Per questo l'Eucaristia come
fonte e culmine della vita e missione
della Chiesa si deve tradurre in
spiritualità, in vita « secondo lo



Spirito » (Rm 8,4s; cfr Gal 5,16.25). È
significativo che san Paolo, nel passo
dellaLettera ai Romani in cui invita a
vivere il nuovo culto spirituale,
richiami contemporaneamente alla
necessità del cambiamento del
proprio modo di vivere e di pensare:
« Non conformatevi alla mentalità di
questo secolo, ma trasformatevi,
rinnovando la vostra mente, per
poter discernere la volontà di Dio, ciò
che è buono, a lui gradito e perfetto
» (12,2). In tal modo, l'Apostolo delle
genti sottolinea il legame tra il vero
culto spirituale e la necessità di un
nuovo modo di percepire l'esistenza
e di condurre la vita. È parte
integrante della forma eucaristica
della vita cristiana il rinnovamento
di mentalità, « affinché non siamo
più come fanciulli sballottati dalle
onde e portati qua e là da qualsiasi
vento di dottrina » (Ef 4,14).

Eucaristia ed evangelizzazione
delle culture



78. Da quanto affermato consegue
che il Mistero eucaristico ci mettein
dialogo con le differenti culture, ma
anche in un certo sensole sfida (217).
Occorre riconoscere il carattere
interculturale di questo nuovo culto,
di questa logiké latreía. La presenza
di Gesù Cristo e l'effusione dello
Spirito Santo sono eventi che
possono stabilmente confrontarsi
con ogni realtà culturale, per
fermentarla evangelicamente. Ciò
comporta conseguentemente
l'impegno di promuovere con
convinzione l'evangelizzazione delle
culture, nella consapevolezza che
Cristo stesso è la verità di ogni uomo
e di tutta la storia umana.
L'Eucaristia diviene criterio di
valorizzazione di tutto ciò che il
cristiano incontra nelle varie
espressioni culturali. In questo
importante processo possiamo
sentire quanto mai significative le
parole di san Paolo che invita nella
sua Prima Lettera ai Tessalonicesi a «



esaminare ogni cosa e a tenere ciò
che è buono » (cfr 5,21).

Eucaristia e fedeli laici

79. In Cristo, Capo della Chiesa suo
Corpo, tutti i cristiani formano « la
stirpe eletta, il sacerdozio regale, la
nazione santa, il popolo che Dio si è
acquistato perché proclami le opere
meravigliose di Lui » (1 Pt2,9).
L'Eucaristia, come mistero da vivere,
si offre a ciascuno di noi nella
condizione in cui egli si trova,
facendo diventare la sua situazione
esistenziale luogo in cui vivere
quotidianamente la novità cristiana.
Se il Sacrificio eucaristico alimenta
ed accresce in noi quanto ci è già
dato nel Battesimo per il quale tutti
siamo chiamati alla santità (218),
allora questo deve emergere e
mostrarsi proprio nelle situazioni o
stati di vita in cui ogni cristiano si
trova. Si diviene giorno per giorno
culto gradito a Dio vivendo la propria



vita come vocazione. A partire dalla
convocazione liturgica, è lo stesso
sacramento dell'Eucaristia ad
impegnarci nella realtà quotidiana
perché tutto sia fatto a gloria di Dio.

E poiché il mondo è « il campo » (Mt
13,38) in cui Dio pone i suoi figli
come buon seme, i cristiani laici, in
forza del Battesimo e della Cresima, e
corroborati dall'Eucaristia, sono
chiamati a vivere la novità radicale
portata da Cristo proprio all'interno
delle comuni condizioni della vita.
(219) Essi devono coltivare il
desiderio che l'Eucaristia incida
sempre più profondamente nella
loro esistenza quotidiana, portandoli
ad essere testimoni riconoscibili nel
proprio ambiente di lavoro e nella
società tutta.(220) Un particolare
incoraggiamento rivolgo alle
famiglie, perché traggano ispirazione
e forza da questo Sacramento.
L'amore tra l'uomo e la donna,
l'accoglienza della vita, il compito



educativo si rivelano quali ambiti
privilegiati in cui l'Eucaristia può
mostrare la sua capacità di
trasformare e portare a pienezza di
significato l'esistenza.(221) I Pastori
non manchino mai di sostenere,
educare ed incoraggiare i fedeli laici
a vivere pienamente la propria
vocazione alla santità dentro quel
mondo che Dio ha tanto amato da
dare il suo Figlio perché ne
diventasse la salvezza (cfr Gv 3,16).

Eucaristia e spiritualità
sacerdotale

80. La forma eucaristica
dell'esistenza cristiana si manifesta
indubbiamente in modo particolare
nello stato di vita sacerdotale. La
spiritualità sacerdotale è
intrinsecamente eucaristica. Il seme
di una tale spiritualità si trova già
nelle parole che il Vescovo pronuncia
nella liturgia dell'Ordinazione: «
Ricevi le offerte del popolo santo per



il Sacrificio eucaristico. Renditi conto
di ciò che farai, imita ciò che
celebrerai, conforma la tua vita al
mistero della croce di Cristo Signore
».(222) Per dare alla sua esistenza
una sempre più compiuta forma
eucaristica, il sacerdote, già nel
periodo di formazione e poi negli
anni successivi, deve fare ampio
spazio alla vita spirituale.(223) Egli è
chiamato a essere continuamente un
autentico ricercatore di Dio, pur
restando al contempo vicino alle
preoccupazioni degli uomini. Una
vita spirituale intensa gli permetterà
di entrare più profondamente in
comunione con il Signore e l'aiuterà
a lasciarsi possedere dall'amore di
Dio, divenendone testimone in ogni
circostanza anche difficile e buia. A
tale scopo, insieme con i Padri del
Sinodo, raccomando ai sacerdoti « la
celebrazione quotidiana della santa
Messa, anche quando non ci fosse
partecipazione di fedeli ».(224) Tale
raccomandazione si accorda



innanzitutto con il valore
oggettivamente infinito di ogni
Celebrazione eucaristica; e trae poi
motivo dalla sua singolare efficacia
spirituale, perché, se vissuta con
attenzione e fede, la santa Messa è
formativa nel senso più profondo del
termine, in quanto promuove la
conformazione a Cristo e rinsalda il
sacerdote nella sua vocazione.

Eucaristia e vita consacrata

81. Nel contesto della relazione tra
l'Eucaristia e le diverse vocazioni
ecclesiali risplende in particolare « la
testimonianza profetica delle
consacrate e dei consacrati, che
trovano nella Celebrazione
eucaristica e nell'adorazione la forza
per la sequela radicale di Cristo
obbediente, povero e casto ».(225) I
consacrati e le consacrate, pur
svolgendo molti servizi nel campo
della formazione umana e della cura
dei poveri, nell'insegnamento o



nell'assistenza dei malati, sanno che
lo scopo principale della loro vita è «
la contemplazione delle verità divine
e la costante unione con Dio ».(226) Il
contributo essenziale che la Chiesa si
aspetta dalla vita consacrata è molto
più in ordine all'essere che al fare. In
questo contesto vorrei richiamare
l'importanza della testimonianza
verginale proprio in relazione al
mistero dell'Eucaristia. Infatti, oltre
al legame con il celibato sacerdotale,
il Mistero eucaristico manifesta un
intrinseco rapporto con la verginità
consacrata, in quanto questa è
espressione della dedizione esclusiva
della Chiesa a Cristo, che essa
accoglie come suo Sposo con fedeltà
radicale e feconda.(227)
Nell'Eucaristia la verginità
consacrata trova ispirazione ed
alimento per la sua dedizione totale a
Cristo. Dall'Eucaristia inoltre essa
trae conforto e spinta per essere,
anche nel nostro tempo, segno
dell'amore gratuito e fecondo che Dio



ha verso l'umanità. Infine, mediante
la sua specifica testimonianza, la vita
consacrata diviene oggettivamente
richiamo e anticipazione di quelle «
nozze dell'Agnello » (Ap 19,7.9), in cui
è posta la meta di tutta la storia della
salvezza. In tal senso essa costituisce
un efficace rimando a quell'orizzonte
escatologico di cui ogni uomo ha
bisogno per poter orientare le
proprie scelte e decisioni di vita.

Eucaristia e trasformazione
morale

82. Scoprendo la bellezza della forma
eucaristica dell'esistenza cristiana
siamo portati anche a riflettere sulle
energie morali che da tale forma
vengono attivate a sostegno
dell'autentica libertà propria dei figli
di Dio. Intendo con ciò riprendere
una tematica emersa nel Sinodo
riguardo al legame traforma
eucaristica dell'esistenza e 
trasformazione morale. Il Papa



Giovanni Paolo II aveva affermato
che la vita morale « possiede il valore
di un « culto spirituale » (Rm 12,1; cfr
Fil 3,3), attinto e alimentato da quella
inesauribile sorgente di santità e di
glorificazione di Dio che sono i
Sacramenti, in specie l'Eucaristia:
infatti, partecipando al Sacrificio
della Croce, il cristiano comunica con
l'amore di donazione di Cristo ed è
abilitato e impegnato a vivere questa
stessa carità in tutti i suoi
atteggiamenti e comportamenti di
vita ».(228) In definitiva, « nel « culto
» stesso, nella comunione eucaristica
è contenuto l'essere amati e l'amare a
propria volta gli altri. Un'Eucaristia
che non si traduca in amore
concretamente praticato è in se
stessa frammentata ».(229)

Questo richiamo alla valenza morale
del culto spirituale non va
interpretato in chiave moralistica. È
innanzitutto la felice scoperta del
dinamismo dell'amore nel cuore di



chi accoglie il dono del Signore, si
abbandona a Lui e trova la vera
libertà. La trasformazione morale,
implicata nel nuovo culto istituito da
Cristo, è una tensione e un desiderio
cordiale di voler corrispondere
all'amore del Signore con tutto il
proprio essere, pur nella
consapevolezza della propria
fragilità. Ciò di cui parliamo ben si
rispecchia nel racconto evangelico
relativo a Zaccheo (cfr Lc 19,1-10).
Dopo aver ospitato Gesù nella sua
casa, il pubblicano si ritrova
completamente trasformato: decide
di dare metà dei suoi averi ai poveri
e di restituire quattro volte tanto a
coloro ai quali ha rubato. La tensione
morale che nasce dall'ospitare Gesù
nella nostra vita scaturisce dalla
gratitudine per aver sperimentato
l'immeritata vicinanza del Signore.

Coerenza eucaristica



83. È importante rilevare ciò che i
Padri sinodali hanno qualificato
comecoerenza eucaristica, a cui la
nostra esistenza è oggettivamente
chiamata. Il culto gradito a Dio,
infatti, non è mai atto meramente
privato, senza conseguenze sulle
nostre relazioni sociali: esso richiede
la pubblica testimonianza della
propria fede. Ciò vale ovviamente
per tutti i battezzati, ma si impone
con particolare urgenza nei confronti
di coloro che, per la posizione sociale
o politica che occupano, devono
prendere decisioni a proposito di
valori fondamentali, come il rispetto
e la difesa della vita umana, dal
concepimento fino alla morte
naturale, la famiglia fondata sul
matrimonio tra uomo e donna, la
libertà di educazione dei figli e la
promozione del bene comune in tutte
le sue forme.(230) Tali valori non
sono negoziabili. Pertanto, i politici e
i legislatori cattolici, consapevoli
della loro grave responsabilità



sociale, devono sentirsi
particolarmente interpellati dalla
loro coscienza, rettamente formata, a
presentare e sostenere leggi ispirate
ai valori fondati nella natura umana.
(231) Ciò ha peraltro un nesso
obiettivo con l'Eucaristia (cfr 1 Cor
11,27-29). I Vescovi sono tenuti a
richiamare costantemente tali valori;
ciò fa parte della loro responsabilità
nei confronti del gregge loro affidato.
(232)

Eucaristia, mistero da annunciare
Eucaristia e missione

84. Nell'omelia durante la
Celebrazione eucaristica con cui ho
dato inizio solenne al mio ministero
sulla Cattedra di Pietro ho detto: «
Non vi è niente di più bello che
essere raggiunti, sorpresi dal
Vangelo, da Cristo. Non vi è niente di
più bello che conoscere Lui e
comunicare agli altri l'amicizia con
Lui ».(233) Questa affermazione



acquista una più forte intensità se
pensiamo al Mistero eucaristico. In
effetti, non possiamo tenere per noi
l'amore che celebriamo nel
Sacramento. Esso chiede per sua
natura di essere comunicato a tutti.
Ciò di cui il mondo ha bisogno è
l'amore di Dio, è incontrare Cristo e
credere in Lui. Per questo l'Eucaristia
non è solo fonte e culmine della vita
della Chiesa; lo è anche della sua
missione: « Una Chiesa
autenticamente eucaristica è una
Chiesa missionaria ».(234) Anche noi
dobbiamo poter dire ai nostri fratelli
con convinzione: « Quello che
abbiamo veduto e udito, noi lo
annunziamo anche a voi, perché
anche voi siate in comunione con
noi! » (1 Gv 1,3). Veramente non c'è
niente di più bello che incontrare e
comunicare Cristo a tutti. La stessa
istituzione dell'Eucaristia, del resto,
anticipa ciò che costituisce il cuore
della missione di Gesù: Egli è
l'inviato del Padre per la redenzione



del mondo (cfr Gv 3,16- 17;Rm 8,32).
Nell'Ultima Cena Gesù affida ai suoi
discepoli il Sacramento che
attualizza il sacrificio da Lui fatto di
se stesso in obbedienza al Padre per
la salvezza di tutti noi. Non possiamo
accostarci alla Mensa eucaristica
senza lasciarci trascinare nel
movimento della missione che,
prendendo avvio dal Cuore stesso di
Dio, mira a raggiungere tutti gli
uomini. Pertanto, è parte costitutiva
della forma eucaristica dell'esistenza
cristiana la tensione missionaria.

Eucaristia e testimonianza

85. La prima e fondamentale
missione che ci viene dai santi
Misteri che celebriamo è di rendere
testimonianza con la nostra vita. Lo
stupore per il dono che Dio ci ha fatto
in Cristo imprime alla nostra
esistenza un dinamismo nuovo
impegnandoci ad essere testimoni
del suo amore. Diveniamo testimoni



quando, attraverso le nostre azioni,
parole e modo di essere, un Altro
appare e si comunica. Si può dire che
la testimonianza è il mezzo con cui la
verità dell'amore di Dio raggiunge
l'uomo nella storia, invitandolo ad
accogliere liberamente questa novità
radicale. Nella testimonianza Dio si
espone, per così dire, al rischio della
libertà dell'uomo. Gesù stesso è il
testimone fedele e verace (cfr Ap 1,5;
3,14); è venuto per rendere
testimonianza alla verità (cfrGv
18,37). In quest'ordine di riflessioni
mi preme riprendere un concetto
caro ai primi cristiani, ma che
colpisce anche noi, cristiani di oggi:
la testimonianza fino al dono di se
stessi, fino al martirio, è sempre stata
considerata nella storia della Chiesa
il culmine del nuovo culto spirituale:
« Offrite i vostri corpi » (Rm 12,1). Si
pensi, ad esempio, al racconto del
martirio di san Policarpo di Smirne,
discepolo di san Giovanni: tutta la
drammatica vicenda è descritta come



liturgia, anzi come un divenire
Eucaristia del martire stesso.(235)
Pensiamo anche alla coscienza
eucaristica che Ignazio di Antiochia
esprime in vista del suo martirio: egli
si considera « frumento di Dio » e
desidera di diventare nel martirio «
pane puro di Cristo ».(236) Il
cristiano che offre la sua vita nel
martirio entra nella piena
comunione con la Pasqua di Gesù
Cristo e così diviene egli stesso con
Lui Eucaristia. Ancora oggi non
mancano alla Chiesa martiri in cui si
manifesta in modo supremo l'amore
di Dio. Anche quando non ci viene
chiesta la prova del martirio,
tuttavia, sappiamo che il culto
gradito a Dio postula intimamente
questa disponibilità(237) e trova la
sua realizzazione nella lieta e
convinta testimonianza, di fronte al
mondo, di una vita cristiana coerente
negli ambiti dove il Signore ci
chiama ad annunciarlo.



Cristo Gesù, unico Salvatore

86. Sottolineare il rapporto intrinseco
tra Eucaristia e missione ci fa
riscoprire anche il contenuto ultimo
del nostro annuncio. Quanto più nel
cuore del popolo cristiano sarà vivo
l'amore per l'Eucaristia, tanto più gli
sarà chiaro il compito della missione:
portare Cristo. Non solo un'idea o
un'etica a Lui ispirata, ma il dono
della sua stessa Persona. Chi non
comunica la verità dell'Amore al
fratello non ha ancora dato
abbastanza. L'Eucaristia come
sacramento della nostra salvezza ci
richiama così inevitabilmente
all'unicità di Cristo e della salvezza
da Lui compiuta a prezzo del suo
sangue. Pertanto, dal Mistero
eucaristico, creduto e celebrato,
sorge l'esigenza di educare
costantemente tutti al lavoro
missionario il cui centro è l'annuncio
di Gesù, unico Salvatore.(238) Ciò
impedirà di ridurre in chiave



meramente sociologica la decisiva
opera di promozione umana sempre
implicata in ogni autentico processo
di evangelizzazione.

Libertà di culto

87. In questo contesto, desidero dare
voce a quanto hanno affermato i
Padri durante l'Assemblea sinodale
riguardo alle gravi difficoltà che
investono la missione di quelle
comunità cristiane che vivono in
condizioni di minoranza o
addirittura di privazione della libertà
religiosa.(239) Dobbiamo rendere
veramente grazie al Signore per tutti
i Vescovi, sacerdoti, persone
consacrate e laici, che si prodigano
nell'annunciare il Vangelo e vivono
la loro fede mettendo a repentaglio la
propria vita. Non sono poche le
regioni del mondo nelle quali il solo
recarsi in Chiesa costituisce un'eroica
testimonianza che espone la vita del
soggetto all'emarginazione e alla



violenza. Anche in questa
circostanza voglio confermare la
solidarietà di tutta la Chiesa con
coloro che soffrono per la mancanza
di libertà di culto. Là dove manca la
libertà religiosa, lo sappiamo, manca
in definitiva la libertà più
significativa, poiché nella fede
l'uomo esprime l'intima decisione
riguardo al senso ultimo della
propria esistenza. Preghiamo,
pertanto, che si allarghino gli spazi
della libertà religiosa in tutti gli Stati,
affinché i cristiani, come pure i
membri delle altre religioni, possano
liberamente vivere le loro
convinzioni, personalmente e in
comunità.

Eucaristia, mistero da offrire al
mondo Eucaristia, pane spezzato
per la vita del mondo

88. « Il pane che io darò è la mia
carne per la vita del mondo » (Gv
6,51). Con queste parole il Signore



rivela il vero significato del dono
della propria vita per tutti gli uomini.
Esse ci mostrano anche l'intima
compassione che Egli ha per ogni
persona. In effetti, tante volte i
Vangeli ci riportano i sentimenti di
Gesù nei confronti degli uomini, in
special modo dei sofferenti e dei
peccatori (cfrMt 20,34;Mc 6,34; Lc
19,41). Egli esprime attraverso un
sentimento profondamente umano
l'intenzione salvifica di Dio per ogni
uomo, affinché raggiunga la vita
vera. Ogni Celebrazione eucaristica
attualizza sacramentalmente il dono
che Gesù ha fatto della propria vita
sulla Croce per noi e per il mondo
intero. Al tempo stesso,
nell'Eucaristia Gesù fa di noi
testimoni della compassione di Dio
per ogni fratello e sorella. Nasce così
intorno al Mistero eucaristico il
servizio della carità nei confronti del
prossimo, che « consiste appunto nel
fatto che io amo, in Dio e con Dio,
anche la persona che non gradisco o



neanche conosco. Questo può
realizzarsi solo a partire dall'intimo
incontro con Dio, un incontro che è
diventato comunione di volontà
arrivando fino a toccare il
sentimento. Allora imparo a
guardare quest'altra persona non più
soltanto con i miei occhi e con i miei
sentimenti, ma secondo la
prospettiva di Gesù Cristo ».(240) In
tal modo riconosco, nelle persone
che avvicino, fratelli e sorelle per i
quali il Signore ha dato la sua vita
amandoli « fino alla fine » (Gv 13,1).
Di conseguenza, le nostre comunità,
quando celebrano l'Eucaristia,
devono prendere sempre più
coscienza che il sacrificio di Cristo è
per tutti e pertanto l'Eucaristia
spinge ogni credente in Lui a farsi «
pane spezzato » per gli altri, e
dunque ad impegnarsi per un mondo
più giusto e fraterno. Pensando alla
moltiplicazione dei pani e dei pesci,
dobbiamo riconoscere che Cristo
ancora oggi continua ad esortare i



suoi discepoli ad impegnarsi in
prima persona: « Date loro voi stessi
da mangiare » (Mt 14,16). Davvero la
vocazione di ciascuno di noi è quella
di essere, insieme a Gesù, pane
spezzato per la vita del mondo.

Le implicazioni sociali del Mistero
eucaristico

89. L'unione con Cristo che si realizza
nel Sacramento ci abilita anche ad
una novità di rapporti sociali: « la «
mistica » del Sacramento ha un
carattere sociale ». Infatti, « l'unione
con Cristo è allo stesso tempo unione
con tutti gli altri ai quali Egli si dona.
Io non posso avere Cristo solo per
me; posso appartenergli soltanto in
unione con tutti quelli che sono
diventati o diventeranno suoi ».(241)
A questo proposito è necessario
esplicitare la relazione tra Mistero
eucaristico e impegno sociale.
L'Eucaristia è sacramento di
comunione tra fratelli e sorelle che



accettano di riconciliarsi in Cristo, il
quale ha fatto di ebrei e pagani un
popolo solo, abbattendo il muro di
inimicizia che li separava (cfrEf 2,14).
Solo questa costante tensione alla
riconciliazione consente di
comunicare degnamente al Corpo e
al Sangue di Cristo (cfrMt 5,23-24).
(242) Attraverso il memoriale del suo
sacrificio, Egli rafforza la comunione
tra i fratelli e, in particolare, sollecita
coloro che sono in conflitto ad
affrettare la loro riconciliazione
aprendosi al dialogo e all'impegno
per la giustizia. È fuori dubbio che
condizioni per costruire una vera
pace siano la restaurazione della
giustizia, la riconciliazione e il
perdono.(243) Da questa
consapevolezza nasce la volontà di
trasformare anche le strutture
ingiuste per ristabilire il rispetto
della dignità dell'uomo, creato a
immagine e somiglianza di Dio. È
attraverso lo svolgimento concreto di
questa responsabilità che l'Eucaristia



diventa nella vita ciò che essa
significa nella celebrazione. Come ho
avuto modo di affermare, non è
compito proprio della Chiesa quello
di prendere nelle sue mani la
battaglia politica per realizzare la
società più giusta possibile; tuttavia,
essa non può e non deve neanche
restare ai margini della lotta per la
giustizia. La Chiesa « deve inserirsi in
essa per via dell'argomentazione
razionale e deve risvegliare le forze
spirituali, senza le quali la giustizia,
che sempre richiede anche rinunzie,
non può affermarsi e prosperare ».
(244)

Nella prospettiva della responsabilità
sociale di tutti i cristiani i Padri
sinodali hanno ricordato che il
sacrificio di Cristo è mistero di
liberazione che ci interpella e
provoca continuamente. Rivolgo
pertanto un appello a tutti i fedeli ad
essere realmente operatori di pace e
di giustizia: « Chi partecipa



all'Eucaristia, infatti, deve
impegnarsi a costruire la pace nel
nostro mondo segnato da molte
violenze e guerre, e oggi in modo
particolare, dal terrorismo, dalla
corruzione economica e dallo
sfruttamento sessuale ».(245) Tutti
problemi, questi, che a loro volta
generano altri fenomeni avvilenti
che destano viva preoccupazione.
Noi sappiamo che queste situazioni
non possono essere affrontate in
modo superficiale. Proprio in forza
del Mistero che celebriamo, occorre
denunciare le circostanze che sono in
contrasto con la dignità dell'uomo,
per il quale Cristo ha versato il suo
sangue, affermando così l'alto valore
di ogni singola persona.

Il cibo della verità e l'indigenza
dell'uomo

90. Non possiamo rimanere inattivi
di fronte a certi processi di
globalizzazione che non di rado



fanno crescere a dismisura lo scarto
tra ricchi e poveri a livello mondiale.
Dobbiamo denunciare chi dilapida le
ricchezze della terra, provocando
disuguaglianze che gridano verso il
cielo (cfrGc 5,4). Ad esempio, è
impossibile tacere di fronte alle «
immagini sconvolgenti dei grandi
campi di profughi o di rifugiati – in
diverse parti del mondo – raccolti in
condizioni di fortuna, per scampare
a sorte peggiore, ma di tutto
bisognosi. Non sono, questi esseri
umani, nostri fratelli e sorelle? Non
sono i loro bambini venuti al mondo
con le stesse legittime attese di
felicità degli altri? ».(246) Il Signore
Gesù, Pane di vita eterna, ci sprona e
ci rende attenti alle situazioni di
indigenza in cui versa ancora gran
parte dell'umanità: sono situazioni la
cui causa implica spesso una chiara
ed inquietante responsabilità degli
uomini. Infatti, « sulla base di dati
statistici disponibili si può affermare
che meno della metà delle immense



somme globalmente destinate agli
armamenti sarebbe più che
sufficiente per togliere stabilmente
dall'indigenza lo sterminato esercito
dei poveri. La coscienza umana ne è
interpellata. Alle popolazioni che
vivono sotto la soglia della povertà,
più a causa di situazioni dipendenti
dai rapporti internazionali politici,
commerciali e culturali, che non a
motivo di circostanze incontrollabili,
il nostro comune impegno nella
verità può e deve dare nuova
speranza ».(247)

Il cibo della verità ci spinge a
denunciare le situazioni indegne
dell'uomo, in cui si muore per
mancanza di cibo a causa
dell'ingiustizia e dello sfruttamento,
e ci dona nuova forza e coraggio per
lavorare senza sosta all'edificazione
della civiltà dell'amore. Dall'inizio i
cristiani si sono preoccupati di
condividere i loro beni (cfr At 4,32) e
di aiutare i poveri (cfrRm 15,26).



L'elemosina che si raccoglie nelle
assemblee liturgiche ne è un vivo
ricordo, ma è anche una necessità
assai attuale. Le istituzioni ecclesiali
di beneficenza, in particolare
laCaritas a vari livelli, svolgono il
prezioso servizio di aiutare le
persone in necessità, soprattutto i più
poveri. Traendo ispirazione
dall'Eucaristia, che è il sacramento
della carità, esse ne divengono
l'espressione concreta; meritano
perciò ogni plauso ed
incoraggiamento per il loro impegno
solidale nel mondo.

La dottrina sociale della Chiesa

91. Il mistero dell'Eucaristia ci abilita
e ci spinge ad un impegno coraggioso
nelle strutture di questo mondo per
portarvi quella novità di rapporti che
ha nel dono di Dio la sua fonte
inesauribile. La preghiera, che
ripetiamo in ogni santa Messa: «
Dacci oggi il nostro pane quotidiano



», ci obbliga a fare tutto il possibile,
in collaborazione con le istituzioni
internazionali, statali, private,
perché cessi o perlomeno diminuisca
nel mondo lo scandalo della fame e
della sottoalimentazione di cui
soffrono tanti milioni di persone,
soprattutto nei Paesi in via di
sviluppo. Il cristiano laico in
particolare, formato alla scuola
dell'Eucaristia, è chiamato ad
assumere direttamente la propria
responsabilità politica e sociale.
Perché egli possa svolgere
adeguatamente i suoi compiti
occorre prepararlo attraverso una
concreta educazione alla carità e alla
giustizia. Per questo, come è stato
richiesto dal Sinodo, è necessario che
nelle Diocesi e nelle comunità
cristiane venga fatta conoscere e
promossa la dottrina sociale della
Chiesa.(248) In questo prezioso
patrimonio, proveniente dalla più
antica tradizione ecclesiale, troviamo
gli elementi che orientano con



profonda sapienza il comportamento
dei cristiani di fronte alle questioni
sociali scottanti. Questa dottrina,
maturata durante tutta la storia della
Chiesa, si caratterizza per realismo
ed equilibrio, aiutando così ad
evitare fuorvianti compromessi o
vacue utopie.

Santificazione del mondo e
salvaguardia del creato

92. Infine, per sviluppare una
spiritualità eucaristica profonda,
capace di incidere significativamente
anche nel tessuto sociale, è
necessario che il popolo cristiano,
che rende grazie per mezzo
dell'Eucaristia, abbia coscienza di
farlo in nome dell'intera creazione,
aspirando così alla santificazione del
mondo e lavorando intensamente a
tal fine.(249) L'Eucaristia stessa getta
una luce potente sulla storia umana e
su tutto il cosmo. In questa
prospettiva sacramentale



impariamo, giorno per giorno, che
ogni evento ecclesiale possiede il
carattere di segno, attraverso il quale
Dio comunica se stesso e ci
interpella. In tal maniera, la forma
eucaristica dell'esistenza può
davvero favorire un autentico
cambiamento di mentalità nel modo
con cui leggiamo la storia ed il
mondo. La liturgia stessa ci educa a
tutto questo, quando, durante la
presentazione dei doni, il sacerdote
rivolge a Dio una preghiera di
benedizione e di richiesta in
relazione al pane e al vino, « frutto
della terra », « della vite » e del «
lavoro dell'uomo ». Con queste
parole, oltre che coinvolgere
nell'offerta a Dio tutta l'attività e la
fatica umana, il rito ci spinge a
considerare la terra come creazione
di Dio, che produce per noi ciò di cui
abbiamo bisogno per il nostro
sostentamento. Essa non è una realtà
neutrale, mera materia da utilizzare
indifferentemente secondo l'umano



istinto. Piuttosto si colloca all'interno
del disegno buono di Dio, per il quale
tutti noi siamo chiamati ad essere
figli e figlie nell'unico Figlio di Dio,
Gesù Cristo (cfrEf 1,4-12). Le giuste
preoccupazioni per le condizioni
ecologiche in cui versa il creato in
tante parti del mondo trovano
conforto nella prospettiva della
speranza cristiana, che ci impegna ad
operare responsabilmente per la
salvaguardia del creato.(250) Nel
rapporto tra l'Eucaristia e il cosmo,
infatti, scopriamo l'unità del disegno
di Dio e siamo portati a cogliere la
profonda relazione tra la creazione e
la « nuova creazione », inaugurata
nella risurrezione di Cristo, nuovo
Adamo. Ad essa noi partecipiamo già
ora in forza del Battesimo (cfr Col
2,12s) e così alla nostra vita cristiana,
nutrita dall'Eucaristia, si apre la
prospettiva del mondo nuovo, del
nuovo cielo e della nuova terra, dove
la nuova Gerusalemme scende dal
cielo, da Dio, « pronta come una



sposa adorna per il suo sposo » (Ap
21,2).

Utilità di un Compendio
eucaristico

93. Al termine di queste riflessioni, in
cui ho voluto soffermarmi sugli
orientamenti emersi nel Sinodo,
desidero accogliere anche la richiesta
che i Padri hanno avanzato per
aiutare il popolo cristiano a credere,
celebrare e vivere sempre meglio il
Mistero eucaristico. A cura dei
competenti Dicasteri sarà pubblicato
unCompendio, che raccoglierà testi
del Catechismo della Chiesa Cattolica,
orazioni, spiegazioni delle Preghiere
Eucaristiche del Messale e
quant'altro possa rivelarsi utile per
la corretta comprensione,
celebrazione e adorazione del
Sacramento dell'altare.(251) Mi
auguro che questo strumento possa
contribuire a fare sì che il memoriale
della Pasqua del Signore diventi ogni



giorno di più fonte e culmine della
vita e della missione della Chiesa. Ciò
stimolerà ogni fedele a fare della
propria vita un vero culto spirituale.

CONCLUSIONE

94. Cari fratelli e sorelle, l'Eucaristia
è all'origine di ogni forma di santità
ed ognuno di noi è chiamato a
pienezza di vita nello Spirito Santo.
Quanti santi hanno reso autentica la
propria vita grazie alla loro pietà
eucaristica! Da sant'Ignazio
d'Antiochia a sant'Agostino, da
sant'Antonio Abate a san Benedetto,
da san Francesco d'Assisi a san
Tommaso d'Aquino, da santa Chiara
d'Assisi a santa Caterina da Siena, da
san Pasquale Baylon a san Pier
Giuliano Eymard, da sant'Alfonso M.
de' Liguori al beato Charles de
Foucauld, da san Giovanni Maria
Vianney a santa Teresa di Lisieux, da
san Pio da Pietrelcina alla beata
Teresa di Calcutta, dal beato



Piergiorgio Frassati al beato Ivan
Mertz, per fare solo alcuni dei
tantissimi nomi, la santità ha sempre
trovato il suo centro nel Sacramento
dell'Eucaristia.

È perciò necessario che nella Chiesa
questo santissimo Mistero sia
veramente creduto, devotamente
celebrato e intensamente vissuto. Il
dono che Gesù fa di sé nel
Sacramento memoriale della sua
passione ci attesta che la riuscita
della nostra vita sta nella
partecipazione alla vita trinitaria,
che in Lui ci è offerta in modo
definitivo ed efficace. La
celebrazione e l'adorazione
dell'Eucaristia permettono di
accostarci all'amore di Dio e di
aderirvi personalmente fino
all'unione con l'amato Signore.
L'offerta della nostra vita, la
comunione con tutta la comunità dei
credenti e la solidarietà con ogni
uomo sono aspetti imprescindibili



della « logiké latreía », del culto
spirituale, santo e gradito a Dio (cfr 
Rm 12,1), in cui tutta la nostra
concreta realtà umana è trasformata
a gloria di Dio. Invito pertanto tutti i
pastori a porre la massima
attenzione nella promozione di una
spiritualità cristiana autenticamente
eucaristica. I presbiteri, i diaconi e
tutti coloro che svolgono un
ministero eucaristico possano
sempre trarre da questi stessi servizi,
adempiuti con cura e costante
preparazione, forza e stimolo per il
proprio personale e comunitario
cammino di santificazione. Esorto
tutti i laici, le famiglie in particolare,
a trovare continuamente nel
Sacramento dell'amore di Cristo
l'energia per trasformare la propria
vita in un segno autentico della
presenza del Signore risorto. Chiedo
a tutti i consacrati e consacrate di
mostrare con la propria esistenza
eucaristica lo splendore e la bellezza
di appartenere totalmente al Signore.



95. All'inizio del quarto secolo il culto
cristiano era ancora proibito dalle
autorità imperiali. Alcuni cristiani
del Nord Africa, che si sentivano
impegnati alla celebrazione del
Giorno del Signore, sfidarono la
proibizione. Furono martirizzati
mentre dichiaravano che non era
loro possibile vivere senza
l'Eucaristia, cibo del Signore: sine
dominico non possumus.(252) Questi
martiri di Abitine, uniti a tanti Santi
e Beati che hanno fatto
dell'Eucaristia il centro della loro
vita, intercedano per noi e ci
insegnino la fedeltà all'incontro con
Cristo risorto. Anche noi non
possiamo vivere senza partecipare al
Sacramento della nostra salvezza e
desideriamo essereiuxta dominicam
viventes, tradurre cioè nella vita
quello che celebriamo nel Giorno del
Signore. Questo giorno, in effetti, è il
giorno della nostra definitiva
liberazione. C'è da meravigliarsi se
desideriamo che ogni giorno sia



vissuto secondo la novità introdotta
da Cristo con il mistero
dell'Eucaristia?

96. Maria Santissima, Vergine
immacolata, arca della nuova ed
eterna alleanza, ci accompagni in
questo cammino incontro al Signore
che viene. In Lei troviamo realizzata
l'essenza della Chiesa nel modo più
perfetto. La Chiesa vede in Maria, «
Donna eucaristica » – come l'ha
chiamata il Servo di Dio Giovanni
Paolo II (253) –, la propria icona
meglio riuscita e la contempla come
modello insostituibile di vita
eucaristica. Per questo,
predisponendosi ad accogliere
sull’altare il « verum Corpus natum de
Maria Virgine » sull'altare, il
sacerdote, a nome dell'assemblea
liturgica, afferma con le parole del
canone: « Ricordiamo e veneriamo
anzitutto la gloriosa e sempre
Vergine Maria, Madre del nostro Dio
e Signore Gesù Cristo » (254). Il suo



santo nome è invocato e venerato
anche nei canoni delle tradizioni
orientali cristiane. I fedeli, per parte
loro, « raccomandano a Maria,
Madre della Chiesa, la loro esistenza
ed il loro lavoro. Sforzandosi di avere
gli stessi sentimenti di Maria, aiutano
tutta la comunità a vivere in offerta
viva, gradita al Padre » (255). Lei è la 
Tota pulchra, la Tutta bella, poiché in
Lei risplende il fulgore della gloria di
Dio. La bellezza della liturgia celeste,
che deve riflettersi anche nelle
nostre assemblee, trova in Lei uno
specchio fedele. Da Lei dobbiamo
imparare a diventare noi stessi
persone eucaristiche ed ecclesiali per
poter anche noi, secondo la parola di
san Paolo, presentarci "immacolati"
al cospetto del Signore, così come
Egli ci ha voluto fin dal principio (cfr 
Col 1,21; Ef 1,4) (256).

97. Per intercessione della Beata
Vergine Maria, lo Spirito Santo
accenda in noi lo stesso ardore che



sperimentarono i discepoli di
Emmaus (cfrLc 24,13-35) e rinnovi
nella nostra vita lo stupore
eucaristico per lo splendore e la
bellezza che rifulgono nel rito
liturgico, segno efficace della stessa
bellezza infinita del mistero santo di
Dio. Quei discepoli si alzarono e
ritornarono in fretta a Gerusalemme
per condividere la gioia con i fratelli
e le sorelle nella fede. La vera gioia
infatti è riconoscere che il Signore
rimane tra noi, compagno fedele del
nostro cammino. L'Eucaristia ci fa
scoprire che Cristo, morto e risorto, si
mostra nostro contemporaneo nel
mistero della Chiesa, suo Corpo. Di
questo mistero d'amore siamo resi
testimoni. Auguriamoci
vicendevolmente di andare colmi di
gioia e di meraviglia all'incontro con
la santa Eucaristia, per sperimentare
e annunciare agli altri la verità della
parola con cui Gesù si è congedato
dai suoi discepoli: « Io sono con voi



tutti i giorni fino alla fine del mondo
» (Mt 28,20).

Dato a Roma, presso San Pietro, il 22
febbraio 2007, festa della Cattedra di
San Pietro Apostolo, secondo del mio
Pontificato. BENEDICTUS PP. XVI

(1) Cfr S. Tommaso D'Aquino, Summa
Theologiae III, q. 73, a. 3.

(2) S. Agostino,In Iohannis
Evangelium Tractatus, 26.5: PL 35,
1609.

(3) Benedetto XVI, Discorso ai
partecipanti all'Assemblea Plenaria
della Congregazione per la Dottrina
della fede (10 febbraio 2006) :AAS 98
(2006), 255.

(4) Cfr Benedetto XVI, Discorso ai
Membri del Consiglio Ordinario della
Segreteria Generale del Sinodo dei
Vescovi (1 giugno 2006): 
L'Osservatore Romano, 2 giugno 2006,
p. 5.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20060210_doctrine-faith_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20060210_doctrine-faith_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20060210_doctrine-faith_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20060210_doctrine-faith_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20060601_sinodo-vescovi_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20060601_sinodo-vescovi_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20060601_sinodo-vescovi_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20060601_sinodo-vescovi_it.html


(5) CfrPropositio 2.

(6) Mi riferisco qui alla necessità di
una ermeneutica della continuità
anche in riferimento ad una corretta
lettura dello sviluppo liturgico dopo
il Concilio Vaticano II: cfr Benedetto
XVI, Discorso alla Curia Romana (22
dicembre 2005):AAS 98 (2006), 44-45.

(7) CfrAAS 97 (2005), 337-352.

(8) CfrAnno dell'Eucaristia:
suggerimenti e proposte (15 ottobre
2004): L'Osservatore Romano, 15
ottobre 2004, Supplemento.

(9) CfrAAS 95 (2003), 433-475. Si
ricordi anche l'Istr. della
Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei
Sacramenti,Redemptionis
Sacramentum (25 marzo 2004): AAS
96 (2004), 549-601, voluta
espressamente da Giovanni Paolo II.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20041014_anno-eucaristia_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20041014_anno-eucaristia_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_it.html


(10) Solo per ricordare i principali:
Conc. Ecum. di Trento,Doctrina et
canones de ss. Missae sacrificio,DS
1738-1759; Leone XIII, Lett. enc.Mirae
caritatis (28 maggio 1902): ASS
(1903), 115-136; Pio XII, Lett. enc. 
Mediator Dei (20 novembre
1947):AAS 39 (1947), 521-595; Paolo
VI, Lett. enc.Mysterium fidei (3
settembre 1965): AAS 57 (1965),
753-774; Giovanni Paolo II, Lett.
enc.Ecclesia de Eucharistia (17 aprile
2003):AAS 95 (2003), 433-475;
Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti,
Istr.Eucharisticum mysterium (25
maggio 1967):AAS 59 (1967), 539-573;
Istr.Liturgiam authenticam (28 marzo
2001):AAS 93 (2001), 685-726.

(11) CfrPropositio 1.

(12) N. 14: AAS 98 (2006), 229.

(13) Catechismo della Chiesa
Cattolica, 1327.

https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_20111947_mediator-dei_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_03091965_mysterium_it.html
https://www.vatican.va/edocs/ITA1798/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P3W.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P3W.HTM


(14) Propositio 16.

(15) Benedetto XVI, Omelia in
occasione dell'insediamento sulla
Cattedra Romana (7 maggio
2005):AAS 97 (2005), 752.

(16) CfrPropositio 4.

(17) De Trinitate, VIII, 8, 12:CCL 50,
287.

(18) Lett. enc. Deus caritas est (25
dicembre 2005), 12:AAS 98 (2006),
228.

(19) CfrPropositio 3.

(20) Breviario Romano,Inno all'Ufficio
delle Letture della solennità del
Corpus Domini.

(21) Benedetto XVI, Lett. enc.Deus
caritas est, (25 dicembre 2005),
13:AAS 98 (2006), 228.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050507_san-giovanni-laterano_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050507_san-giovanni-laterano_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050507_san-giovanni-laterano_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_it.html


(22) Cfr Benedetto XVI, Omelia sulla
Spianata di Marienfeld (21 Agosto
2005):AAS 97 (2005), 891-892.

(23) CfrPropositio 3.

(24) Cfr Messale Romano,Preghiera
Eucaristica IV.

(25) Catechesi XXIII, 7: PG 33, 1114 s.

(26) CfrSul Sacerdozio, VI, 4:PG 48,
681.

(27) Ibidem, III, 4: PG 48, 642.

(28) Propositio 22.

(29) CfrPropositio 42: « Questo
incontro eucaristico si realizza nello
Spirito Santo che ci trasforma e
santifica. Egli risveglia nel discepolo
la volontà decisa di annunciare agli
altri, con audacia, quanto si è
ascoltato e vissuto, per condurre
anche loro allo stesso incontro con
Cristo. In questo modo, il discepolo,

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050821_20th-world-youth-day_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050821_20th-world-youth-day_it.html


inviato dalla Chiesa, si apre ad una
missione senza frontiere ».

(30) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 3;
ad esempio, si veda S. Giovanni
Crisostomo,Catechesi 3,13-19: SC
50,174-177.

(31) Giovanni Paolo II, Lett.
enc.Ecclesia de Eucharistia (17 aprile
2003), 1: AAS 95 (2003), 433.

(32) Ibidem, 21: AAS 95 (2003), 447.

(33) Cfr Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Redemptor hominis (4 marzo 1979),
20: AAS 71 (1979), 309-316; Lett. ap. 
Dominicae Cenae (24 febbraio 1980),
4:AAS 72 (1980), 119-121.

(34) CfrPropositio 5.

(35) S. Tommaso D'Aquino, Summa
Theologiae, III, q. 80, a 4.

(36) N. 38:AAS 95 (2003), 458.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/edocs/ITA1798/__P2.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ITA1220/__PL.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/documents/hf_jp-ii_let_24021980_dominicae-cenae_it.html


(37) Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm.
sulla ChiesaLumen gentium, 23.

(38) Congregazione per la Dottrina
della fede, Lettera su alcuni aspetti
della Chiesa intesa come comunione 
Communionis Notio (28 maggio 1992),
11:AAS 85 (1993), 844-845.

(39) Propositio 5: « Il termine
“cattolico” esprime l'universalità
proveniente dall'unità che
l'Eucaristia, celebrata in ogni Chiesa,
favorisce ed edifica. Le Chiese
particolari nella Chiesa universale
hanno così, nell'Eucaristia, il compito
di rendere visibile la loro propria
unità e la loro diversità. Questo
legame di amore fraterno lascia
trasparire la comunione trinitaria. I
concili e i sinodi esprimono nella
storia quest'aspetto fraterno della
Chiesa ».

(40) Cfribidem.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_it.html


(41) Decr. sul ministero e la vita dei
presbiteriPresbyterorum Ordinis, 5.

(42) CfrPropositio 14.

(43) Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen
gentium, 1.

(44) De Orat. Dom., 23:PL 4, 553.

(45) Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm.
sulla Chiesa Lumen gentium, 48; cfr
ancheibidem 9.

(46) CfrPropositio 13.

(47) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. sulla ChiesaLumen gentium, 7.

(48) Cfr ibidem, 11; Conc. Ecum. Vat.
II, Decr. sull'attività missionaria della
Chiesa Ad gentes, 9.13;

(49) Cfr Giovanni Paolo II, Lett. ap. 
Dominicae Cenae (24 febbraio 1980),
7:AAS 72 (1980), 124-127; Conc.
Ecum. Vat. II, Decr. sul ministero e la

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/documents/hf_jp-ii_let_24021980_dominicae-cenae_it.html


vita dei presbiteri Presbyterorum
Ordinis, 5.

(50) CfrCodice dei Canoni delle Chiese
Orientali, can. 710.

(51) Cfr Rito dell'iniziazione cristiana
degli adulti, introd. gen. nn. 34-36.

(52) CfrRito del Battesimo dei
bambini, introd. nn. 18-19.

(53) CfrPropositio 15.

(54) CfrPropositio 7; Giovanni Paolo
II, Lett. enc. Ecclesia de Eucharistia
(17 aprile 2003), 36:AAS 95 (2003),
457-458.

(55) Cfr Giovanni Paolo II, Esort. ap.
postsinodaleReconciliatio et
Paenitentia (2 dicembre 1984), 18: 
AAS 77 (1985), 224-228.

(56) CfrCatechismo della Chiesa
Cattolica, 1385.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_it.html
https://www.vatican.va/edocs/ITA1798/__P6.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_02121984_reconciliatio-et-paenitentia_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_02121984_reconciliatio-et-paenitentia_it.html
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P41.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P41.HTM


(57) Si pensi qui alConfiteor o alle
parole del sacerdote e dell'assemblea
prima di accostarsi all'altare: « 
Signore, non sono degno di
partecipare alla tua mensa ma dì
soltanto una parola ed io sarò
salvato! ». Non è senza significato
che la liturgia preveda anche per il
sacerdote alcune preghiere molto
belle, consegnateci dalla tradizione,
che richiamano al bisogno di essere
perdonati, come ad esempio quella
pronunciata sottovoce, prima di
invitare i fedeli alla comunione
sacramentale: « per il santo mistero
del tuo corpo e del tuo sangue
liberami da ogni colpa e da ogni male,
fa che sia sempre fedele alla tua legge
e non sia mai separato da te ».

(58) Cfr S. Giovanni Damasceno,Sulla
retta fede, IV, 9:PG 94, 1124C; s.
Gregorio Nazianzeno, Discorso 39,
17:PG 36, 356A; Conc. Ecum. di
Trento, Doctrina de sacramento
paenitentiae, cap. 2:DS 1672.



(59) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. sulla ChiesaLumen gentium,
11; Giovanni Paolo II, Esort. ap.
postsinodaleReconciliatio et
Paenitentia (2 dicembre 1984), 30: 
AAS 77 (1985), 256-257.

(60) CfrPropositio 7.

(61) Cfr Giovanni Paolo II, Motu
proprioMisericordia Dei (7 aprile
2002): AAS 94 (2002), 452-459.

(62) Insieme ai Padri sinodali ricordo
che le celebrazioni penitenziali non
sacramentali, menzionate nel rituale
del sacramento della Riconciliazione,
possono essere utili per
incrementare lo spirito di
conversione e di comunione nelle
comunità cristiane, preparando così i
cuori alla celebrazione del
sacramento: cfr Propositio 7.

(63) CfrCodice di Diritto Canonico,
can. 508.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_02121984_reconciliatio-et-paenitentia_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_02121984_reconciliatio-et-paenitentia_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/motu_proprio/documents/hf_jp-ii_motu-proprio_20020502_misericordia-dei_it.html
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/__P1S.HTM


(64) Paolo VI, Cost. ap.Indulgentiarum
doctrina (1 gennaio 1967),Normae, n.
1:AAS 59 (1967), 21.

(65) Ibidem, 9:AAS 59 (1967), 18-19.

(66) Cfr Catechismo della Chiesa
Cattolica, 1499-1531.

(67) Ibidem, 1524.

(68) CfrPropositio 44.

(69) Cfr Sinodo dei Vescovi, II
Assemblea Generale, Documento sul
sacerdozio ministerialeUltimis
temporibus (30 novembre 1971): AAS
63 (1971), 898-942.

(70) Cfr Giovanni Paolo II, Esort. ap.
postsinodalePastores dabo vobis (25
marzo 1992), 42-69:AAS 84 (1992),
729-778.

(71) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. sulla ChiesaLumen gentium,
10; Congregazione per la Dottrina
della Fede, Lettera circa alcune

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_constitutions/documents/hf_p-vi_apc_01011967_indulgentiarum-doctrina_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_constitutions/documents/hf_p-vi_apc_01011967_indulgentiarum-doctrina_it.html
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P4I.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P4I.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


questioni riguardanti il ministro
dell'EucaristiaSacerdotium
ministeriale (6 agosto 1983): AAS 75
(1983), 1001- 1009.

(72) Catechismo della Chiesa
Cattolica, 1548.

(73) Ibidem, 1552.

(74) CfrIn Iohannis Evangelium
Tractatus 123,5:PL 35, 1967.

(75) CfrPropositio 11.

(76) Cfr Decr. sul ministero e la vita
dei presbiteriPresbyterorum Ordinis,
16.

(77) Cfr Giovanni XXIII, Lett. enc. 
Sacerdotii nostri primordia (1 agosto
1959):AAS 51 (1959), 545-579; Paolo
VI, Lett. enc.Sacerdotalis
coelibatus(24 giugno 1967):AAS 59
(1967), 657-697; Giovanni Paolo II,
Esort. ap. postsinodalePastores dabo
vobis (25 marzo 1992), 29: AAS 84

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19830806_sacerdotium-ministeriale_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19830806_sacerdotium-ministeriale_it.html
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P4S.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P4S.HTM
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_19590801_sacerdotii_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_24061967_sacerdotalis_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_24061967_sacerdotalis_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis_it.html


(1992), 703-705; Benedetto XVI, 
Discorso alla Curia Romana (22
dicembre 2006): L'Osservatore
Romano, 23 dicembre 2006, p. 6.

(78) CfrPropositio 11.

(79) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
sulla formazione sacerdotale 
Optatam totius, 6;Codice di Diritto
Canonico, can. 241, § 1 e can. 1029; 
Codice dei Canoni delle Chiese
Orientali, can. 342, § 1 e can. 758;
Giovanni Paolo II, Esort. ap.
postsinodale Pastores dabo vobis (25
marzo 1992) 11.34.50:AAS 84 (1992),
673-675; 712-714; 746-748;
Congregazione per il Clero, Direttorio
per il ministero e la vita dei
presbiteriDives Ecclesiae (31 marzo
1994), 58: LEV, 1994, pp. 56-58;
Congregazione per l'educazione
cattolica, Istruzione circa i criteri di
discernimento vocazionale riguardo
alle persone con tendenze
omosessuali in vista della loro

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20061222_curia-romana_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_it.html
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/__PW.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/__PW.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_it.html


ammissione al Seminario e agli
Ordini sacri (4 novembre 2005):AAS
97 (2005), 1007-1013.

(80) Cfr Propositio 12; Giovanni Paolo
II, Esort. ap. postsinodale Pastores
dabo vobis (25 marzo 1992) 41: AAS
84 (1992), 726-729.

(81) Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm.
sulla ChiesaLumen gentium, 29.

(82) CfrPropositio 38.

(83) Cfr Giovanni Paolo II, Esort. ap.
postsinodale Familiaris consortio (22
novembre 1981), 57: AAS 74 (1982),
149-150.

(84) Lett. ap. Mulieris dignitatem (15
agosto 1988), 26:AAS 80 (1988),
1715-1716.

(85) Catechismo della Chiesa
Cattolica, 1617.

(86) CfrPropositio 8.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_15081988_mulieris-dignitatem_it.html
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P50.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P50.HTM


(87) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. sulla ChiesaLumen gentium,
11.

(88) CfrPropositio 8.

(89) Cfr Giovanni Paolo II, Lett.
ap.Mulieris dignitatem (15 agosto
1988): AAS 80 (1988), 1653-1729;
Congregazione per la dottrina della
fede, Lettera ai Vescovi della Chiesa
cattolica sulla collaborazione
dell'uomo e della donna nella Chiesa
e nel mondo (31 maggio 2004): AAS
96 (2004), 671-687.

(90) CfrPropositio 9.

(91) CfrCatechismo della Chiesa
Cattolica, 1640.

(92) Cfr Giovanni Paolo II, Esort. ap.
postsinodaleFamiliaris consortio (22
novembre 1981), 84:AAS 74 (1982),
184-186; Congregazione per la
Dottrina della Fede, Lettera ai
Vescovi della Chiesa Cattolica circa la

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_15081988_mulieris-dignitatem_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_it.html
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P53.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P53.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_it.html


recezione della comunione
eucaristica da parte di fedeli
divorziati risposatiAnnus
Internationalis Familiae (14
settembre 1994):AAS 86 (1994),
974-979.

(93) Cfr Pontificio Consiglio per i
Testi legislativi, Istruzione sulle
norme da osservarsi nei tribunali
ecclesiastici nelle cause matrimoniali
Dignitas connubii (25 gennaio 2005),
Città del Vaticano, 2005.

(94) CfrPropositio 40.

(95) Benedetto XVI, Discorso al
Tribunale della Rota Romana in
occasione dell'inaugurazione
dell'anno giudiziario (28 gennaio
2006):AAS 98 (2006), 138.

(96) CfrPropositio 40.

(97) Cfribidem.

(98) Cfribidem.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/intrptxt/documents/rc_pc_intrptxt_doc_20050125_dignitas-connubii_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060128_roman-rota_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060128_roman-rota_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060128_roman-rota_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060128_roman-rota_it.html


(99) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. sulla ChiesaLumen gentium,
48.

(100) Cfr Propositio 3.

(101) Vorrei qui richiamare le parole
piene di speranza e di conforto che
troviamo nella Preghiera eucaristica
II: « ricordati dei nostri fratelli che si
sono addormentati nella speranza
della risurrezione e di tutti i defunti
che si affidano alla tua clemenza:
ammettili a godere la luce del tuo
volto ».

(102) Cfr Benedetto XVI, Omelia (8
dicembre 2005): AAS 98 (2006), 15-16.

(103) Cost. dogm. sulla ChiesaLumen
gentium, 58.

(104) Propositio 4.

(105) Relatio post disceptationem, 4: 
L'Osservatore Romano, 14 ottobre
2005, p. 5.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051208_anniv-vat-council_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


(106) CfrSermo 1, 7; 11, 10; 22, 7; 29,
76: Sermones dominicales ad fidem
codicum nunc denuo editi,
Grottaferrata 1977, pp.135, 209 s.,
292 s., 337; Benedetto XVI, Messaggio
ai Movimenti Ecclesiali e alle Nuove
Comunità (22 maggio 2006): AAS 98
(2006), 463.

(107) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
past. sulla Chiesa nel mondo
contemporaneoGaudium et spes, 22.

(108) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. sulla divina rivelazioneDei
Verbum, 2.4.

(109) Propositio 33.

(110) Sermo 227, 1:PL 38, 1099.

(111) S. Agostino, In Iohannis
Evangelium Tractatus 21, 8:PL 35,
1568.

(112) Ibidem, 28,1:PL 35, 1622.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/pont-messages/2006/documents/hf_ben-xvi_mes_20060522_ecclesial-movements_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/pont-messages/2006/documents/hf_ben-xvi_mes_20060522_ecclesial-movements_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/pont-messages/2006/documents/hf_ben-xvi_mes_20060522_ecclesial-movements_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html


(113) CfrPropositio 30. Anche la santa
Messa che la Chiesa celebra durante
la settimana, ed a cui i fedeli sono
invitati a partecipare, trova la sua
forma propria nel giorno del Signore,
il giorno della risurrezione di Cristo; 
Propositio 43.

(114) CfrPropositio 2.

(115) CfrPropositio 25

(116) Cfr Propositio 19. LaPropositio
25 specifica: « Un'autentica azione
liturgica esprime la sacralità del
Mistero eucaristico. Questa dovrebbe
trasparire nelle parole e nelle azioni
del sacerdote celebrante, mentre egli
intercede presso Dio Padre sia con i
fedeli sia per loro ».

(117) Ordinamento Generale del
Messale Romano, 22; Cfr Conc. Ecum.
Vat. II, Cost. sulla sacra
liturgiaSacrosanctum Concilium, 41;
Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti,

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html


Istr.Redemptionis Sacramentum (25
marzo 2004),19-25: AAS 96 (2004),
555-557.

(118) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
sull'ufficio pastorale dei Vescovi nella
Chiesa Christus Dominus, 14; Cost.
sulla sacra liturgiaSacrosanctum
Concilium, 41.

(119) Ordinamento Generale del
Messale Romano, 22.

(120) Cfribidem.

(121) CfrPropositio 25.

(122) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
sulla sacra liturgia Sacrosanctum
Concilium, 112-130.

(123) CfrPropositio 27.

(124) Cfribidem.

(125) Per tutto quanto riguarda
questi aspetti occorre attenersi
fedelmente a quanto indicato

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_christus-dominus_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html


nell'Ordinamento Generale del
Messale Romano, 319-351.

(126) Cfr Ordinamento Generale del
Messale Romano, 39-41; Conc. Ecum.
Vat. II, Cost. sulla sacra
liturgiaSacrosanctum Concilium,
112-118.

(127) Sermo 34,1:PL 38, 210.

(128) Cfr Propositio 25: « Come tutte
le espressioni artistiche anche il
canto deve essere intimamente
armonizzato con la liturgia,
partecipare efficacemente al suo
fine, ossia deve esprimere la fede, la
preghiera, lo stupore, l'amore verso
Gesù presente nell'Eucaristia ».

(129) CfrPropositio 29.

(130) CfrPropositio 36.

(131) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
sulla sacra liturgia Sacrosanctum

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html


Concilium, 116;Ordinamento Generale
del Messale Romano, 41.

(132) Ordinamento Generale del
Messale Romano, 28; cfr Conc. Ecum.
Vat. II, Cost. sulla sacra liturgia 
Sacrosanctum Concilium, 56; Sacra
Congregazione dei Riti,
Istr.Eucharisticum Mysterium (25
maggio 1967), 3: AAS 57 (1967),
540-543.

(133) CfrPropositio 18.

(134) Ibidem.

(135) Ordinamento Generale del
Messale Romano, 29.

(136) Cfr Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Fides et Ratio (14 settembre 1998), 13:
AAS 91 (1999), 15-16.

(137) S. Gerolamo, Comm. in Is., Prol.:
PL 24, 17; cfr Conc. Ecum. Vat. II,
Cost. dogm. sulla divina Rivelazione 
Dei Verbum, 25.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/edocs/ITA1218/__P3.HTM
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html


(138) CfrPropositio 31.

(139) Ordinamento Generale del
Messale Romano, 29; cfr Conc. Ecum.
Vat. II, Cost. sulla sacra liturgia 
Sacrosanctum Concilium, 7.33.52.

(140) Propositio 19.

(141) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
sulla sacra liturgiaSacrosanctum
Concilium, 52.

(142) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. sulla divina RivelazioneDei
Verbum, 21.

(143) A tale scopo il Sinodo ha
esortato ad elaborare sussidi
pastorali, basati sul lezionario
triennale, che aiutino a legare in
modo intrinseco la proclamazione
delle letture previste con la dottrina
della fede: cfr Propositio 19.

(144) CfrPropositio 20.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html


(145) Ordinamento Generale del
Messale Romano, 78.

(146) Cfribidem, 78-79.

(147) CfrPropositio 22.

(148) Ordinamento Generale del
Messale Romano, 79d.

(149) Ibidem, 79c.

(150) Tenendo conto di consuetudini
antiche e venerabili e dei desideri
espressi dai Padri sinodali, ho chiesto
ai competenti Dicasteri di studiare la
possibilità di collocare lo scambio
della pace in altro momento, ad
esempio prima della presentazione
dei doni all'altare. Tale scelta,
peraltro, non mancherebbe di
suscitare un significativo richiamo
all'ammonimento del Signore sulla
necessaria riconciliazione previa ad
ogni offerta a Dio (cfr Mt 5,23s):
cfrPropositio 23.



(151) Cfr Congregazione per il Culto
Divino e la Disciplina dei Sacramenti,
Istr.Redemptionis Sacramentum (25
marzo 2004), 80-96: AAS 96 (2004),
574-577.

(152) CfrPropositio 34.

(153) CfrPropositio 35.

(154) CfrPropositio 24.

(155) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
sulla sacra liturgiaSacrosanctum
Concilium, 14-20; 30s; 48s;
Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti, Istr. 
Redemptionis Sacramentum (25
marzo 2004), 36-42: AAS 96 (2004),
561-564.

(156) N. 48.

(157) Ibidem.

(158) Cfr Congregazione per il Clero e
altri Dicasteri della Curia Romana,
Istr. su alcune questioni circa la

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_it.html


collaborazione dei laici nel ministero
dei sacerdoti Ecclesiae de mysterio
(15 agosto 1997): AAS 89 (1997),
852-877.

(159) CfrPropositio 33.

(160) Ordinamento Generale del
Messale Romano, 92.

(161) Cfr ibidem, 94.

(162) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
sull'apostolato dei laiciApostolicam
actuositatem, 24;Ordinamento
Generale del Messale Romano, nn.
95-111; Congregazione per il Culto
Divino e la Disciplina dei Sacramenti,
Istr. Redemptionis Sacramentum (25
marzo 2004), 43-47: AAS 96 (2004),
564-566;Propositio 33: « Questi
ministeri devono essere introdotti
secondo uno specifico mandato e
secondo le reali esigenze della
comunità che celebra. Le persone
incaricate di questi servizi liturgici
laicali devono essere scelte

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651118_apostolicam-actuositatem_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651118_apostolicam-actuositatem_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_it.html


accuratamente, ben preparate e
accompagnate con una formazione
permanente. La loro nomina deve
essere a tempo. Queste persone
devono essere conosciute dalla
comunità e devono ricevere da essa
anche un grato riconoscimento ».

(163) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
sulla sacra liturgia Sacrosanctum
Concilium, 37-42.

(164) CfrOrdinamento Generale del
Messale Romano, 386-399.

(165) AAS 87 (1995), 288-314.

(166) Esort. ap. postsinodaleEcclesia
in Africa (14 settembre 1995), 55-71: 
AAS 88 (1996), 34-47; Esort. ap.
postsinodaleEcclesia in America (22
gennaio 1999), 16.40.64.70-72: AAS 91
(1999), 752-753; 775-776; 799; 805-809;
Esort. ap. postsinodaleEcclesia in
Asia (6 novembre 1999), 21s.:AAS 92
(2000), 482-487; Esort. ap.
postsinodale Ecclesia in Oceania (22

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_14091995_ecclesia-in-africa_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_14091995_ecclesia-in-africa_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_22011999_ecclesia-in-america_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_06111999_ecclesia-in-asia_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_06111999_ecclesia-in-asia_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_20011122_ecclesia-in-oceania_it.html


novembre 2001), 16: AAS 94 (2002),
382-384; Esort. ap.
postsinodaleEcclesia in Europa (28
giugno 2003), 58-60:AAS 95 (2003),
685-686.

(167) CfrPropositio 26.

(168) Cfr Propositio 35; Conc. Ecum.
Vat. II, Cost. sulla sacra liturgia 
Sacrosanctum Concilium, 11.

(169) CfrCatechismo della Chiesa
Cattolica, 1388; Conc. Ecum. Vat. II,
Cost. sulla sacra liturgia 
Sacrosanctum Concilium, 55.

(170) Cfr Lett. enc.Ecclesia de
Eucharistia (17 aprile 2003), 34:AAS
95 (2003), 456.

(171) Quali, ad esempio, S. Tommaso
d'Aquino,Summa. Theologiae, III, q.
80, a. 1,2; S. Teresa di Gesù, Cammino
di perfezione, cap. 35. La dottrina è
stata autorevolmente confermata dal
Concilio di Trento, sess. XIII, c. VIII.

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_20030628_ecclesia-in-europa_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P41.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P41.HTM
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html
https://www.vatican.va/edocs/ITA1798/__P6.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ITA1798/__P6.HTM


(172) Cfr Giovanni Paolo II, Lett.
enc.Ut unum sint (25 maggio 1995), 8:
AAS 87 (1995), 925-926.

(173) Cfr Propositio 41; Conc. Ecum.
Vat. II, Decr. sull'ecumenismo 
Unitatis redintegratio, 8, 15; Giovanni
Paolo II, Lett. enc. Ut unum sint (25
maggio 1995), 46: AAS 87 (1995), 948;
Lett. enc.Ecclesia de Eucharistia (17
aprile 2003), 45-46: AAS 95 (2003),
463-464; Codice di Diritto Canonico,
can. 844 §§ 3-4; Codice dei Canoni
delle Chiese Orientali, can. 671 §§ 3-4;
Pontificio Consiglio per l'Unità dei
Cristiani,Directoire pour l'application
des principes et des normes sur
l'œcuménisme (25 marzo 1993), 125,
129- 131: AAS 85 (1993), 1087,
1088-1089.

(174) Cfr NN. 1398-1401.

(175) Cfr N. 293.

(176) Cfr Pontificio Consiglio delle
Comunicazioni Sociali, Istr. past.

https://www.vatican.va/edocs/ITA1225/__P3.HTM
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_it.html
https://www.vatican.va/edocs/ITA1225/__PF.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ITA1798/__P6.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/__P2R.HTM


sulle Comunicazioni Sociali nel 20(o)
Anniversario della « Communio et
Progressio »Aetatis novae (22
febbraio 1992):AAS 84 (1992),
447-468.

(177) CfrPropositio 29.

(178) CfrPropositio 44.

(179) CfrPropositio 48.

(180) Tale conoscenza può essere
effettuata anche negli anni di
formazione dei candidati al
sacerdozio in seminario attraverso
opportune iniziative: cfrPropositio
45.

(181) CfrPropositio 37.

(182) Cfr Cost. sulla sacra liturgia 
Sacrosanctum Concilium, 36 e 54.

(183) Propositio 36.

(184) Cfribidem.

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/pccs/documents/rc_pc_pccs_doc_22021992_aetatis_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_it.html


(185) CfrPropositio 32.

(186) CfrPropositio 14.

(187) Propositio 19.

(188) CfrPropositio 14.

(189) Cfr Benedetto XVI, Omelia ai
primi Vespri di Pentecoste (3 giugno
2006):AAS 98 (2006), 509.

(190) CfrPropositio 34.

(191) Enarrationes in Psalmos
98,9:CCL XXXIX, 1385; cfr Benedetto
XVI, Discorso alla Curia Romana (22
dicembre 2005):AAS 98 (2006), 44-45.

(192) CfrPropositio 6.

(193) Benedetto XVI, Discorso alla
Curia Romana (22 dicembre 2005): 
AAS 98 (2006), 45.

(194) Cfr Propositio 6; Congregazione
per il Culto divino e la Disciplina dei
Sacramenti,Direttorio su pietà

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060603_veglia-pentecoste_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060603_veglia-pentecoste_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20020513_vers-direttorio_it.html


popolare e liturgia (17 dicembre
2001), nn. 164-165, Città del Vaticano
2002, pp.137-139; Sacra
Congregazione dei Riti, Istr. 
Eucharisticum Mysterium (25 maggio
1967): AAS 57 (1967), 539-573.

(195) CfrRelatio post disceptationem,
11: L'Osservatore Romano, 14 ottobre
2005, p. 5.

(196) CfrPropositio 28.

(197) Cfr n. 314.

(198) VII, 10, 16:PL 32, 742.

(199) Benedetto XVI, Omelia sulla
Spianata di Marienfeld, (21 agosto
2005):AAS 97 (2005), 892; cfr Omelia
nella Veglia di Pentecoste (3 giugno
2006): AAS 98 (2006), 505.

(200) Cfr Relatio post disceptationem,
6, 47: L'Osservatore Romano, 14
ottobre 2005, pp. 5-6;Propositio 43.

(201) De civitate Dei, X, 6:PL 41, 284.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20020513_vers-direttorio_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050821_20th-world-youth-day_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050821_20th-world-youth-day_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060603_veglia-pentecoste_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060603_veglia-pentecoste_it.html


(202) CfrCatechismo della Chiesa
Cattolica, 1368.

(203) Cfr S. Ireneo, Contro le eresie IV,
20, 7: PG 7, 1037.

(204) Epistola ai Magnesiani, 9,1: PG
5, 670.

(205) Cfr I Apologia 67, 1-6; 66:PG 6,
430 s. 427. 430.

(206) CfrPropositio 30.

(207) Cfr AAS 90 (1998), 713-766.

(208) Propositio 30.

(209) Omelia (19 marzo 2006):AAS 98
(2006), 324.

(210) Opportunamente nota al
riguardo il Compendio della dottrina
sociale della Chiesa, 258: « All'uomo,
legato alla necessità del lavoro, il
riposo apre la prospettiva di una
libertà più piena, quella del sabato
eterno (cfr Eb 4,9-10). Il riposo

https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P40.HTM
https://www.vatican.va/archive/ITA0014/__P40.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060319_lavoratori_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html


consente agli uomini di ricordare e di
rivivere le opere di Dio, dalla
Creazione alla Redenzione, di
riconoscersi essi stessi come opera
sua (cfrEf 2,10), di rendere grazie
della propria vita e della propria
sussistenza a Lui, che ne è l'autore ».

(211) CfrPropositio 10.

(212) Cfribidem.

(213) Cfr Benedetto XVI, Discorso ai
Vescovi della Conferenza episcopale
del Canada – Quebec in visita ad
limina Apostolorum (11 maggio
2006):L'Osservatore Romano, 12
maggio 2006, p. 5.

(214) N. 10:AAS 71 (1979), 414-415.

(215) Benedetto XVI, Udienza
generale del 29 marzo
2006:L'Osservatore Romano, 30
marzo 2006, p. 4.

(216) Propositio 39.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060511_ad-limina-quebec_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060511_ad-limina-quebec_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060511_ad-limina-quebec_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060511_ad-limina-quebec_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2006/documents/hf_ben-xvi_aud_20060329_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2006/documents/hf_ben-xvi_aud_20060329_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2006/documents/hf_ben-xvi_aud_20060329_it.html


(217) CfrRelatio post disceptationem,
30: L'Osservatore Romano, 14 ottobre
2005, p. 6.

(218) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. sulla ChiesaLumen gentium,
39-42.

(219) Cfr Giovanni Paolo II, Esort. ap.
postsinodaleChristifideles laici (30
dicembre 1988), 14.16: AAS 81
(1989) , 409-413; 416-418.

(220)CfrPropositio 39.

(221) Cfribidem.

(222) Pontificale Romano.
Ordinazione del Vescovo, dei
Presbiteri e dei Diaconi, Rito
dell'ordinazione del presbitero, n.
150.

(223) Cfr Giovanni Paolo II, Esort. ap.
postsinodalePastores dabo vobis (25
marzo 1992), 19-33; 70-81:AAS 84
(1992), 686-712; 778-800.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici_en.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis_it.html


(224) Propositio 38

(225) Propositio 39. Cfr Giovanni
Paolo II, Esort. ap. postsinodaleVita
consecrata (25 marzo 1996), 95: AAS
88 (1996), 470-471.

(226) Codice di Diritto Canonico, can.
663, § 1.

(227) Cfr Giovanni Paolo II, Esort. ap.
postsinodaleVita consecrata (25
marzo 1996), 34:AAS 88 (1996),
407-408.

(228) Lett. enc.Veritatis splendor (6
agosto 1993), 107:AAS 85 (1993),
1216-1217.

(229) Benedetto XVI, Lett. enc.Deus
caritas est (25 dicembre 2005),
14:AAS 98 (2006), 229.

(230) Cfr Giovanni Paolo II, Lett.
enc.Evangelium vitae (25 marzo
1995):AAS 87 (1995), 401-522;
Benedetto XVI, Discorso alla

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031996_vita-consecrata_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031996_vita-consecrata_it.html
https://www.vatican.va/archive/ITA0276/__P27.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031996_vita-consecrata_it.html
https://www.vatican.va/edocs/ITA1226/__PX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_it.html
https://www.vatican.va/edocs/ITA1217/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20060227_embrione-umano_it.html


Pontificia Accademia per la vita (27
febbraio 2006):AAS 98 (2006),
264-265.

(231) Cfr Congregazione per la
dottrina della Fede, Nota dottrinale
circa alcune questioni riguardanti
l'impegno e il comportamento dei
cattolici nella vita politica (24
novembre 2002):AAS 96 (2004),
359-370.

(232) CfrPropositio 46.

(233) AAS 97 (2005), 711.

(234) Propositio 42.

(235) CfrIl martirio di Policarpo, XV,
1:PG 5, 1039. 1042.

(236) S. Ignazio di Antiochia, Ai
Romani, IV,1: PG 5, 690.

(237) Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. sulla ChiesaLumen gentium,
42.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20060227_embrione-umano_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


(238) Cfr Propositio 42;
Congregazione per la Dottrina della
Fede, Dich. sull'unicità e
l'universalità salvifica di Gesù Cristo
e della ChiesaDominus Iesus (6 agosto
2000), 13-15:AAS 92 (2000), 754-755.

(239) CfrPropositio 42

(240) Benedetto XVI, Lett. enc.Deus
caritas est (25 dicembre 2005),
18:AAS 98 (2006), 232.

(241) Ibidem, n. 14.

(242) Non senza commozione
durante l'Assemblea sinodale
abbiamo ascoltato testimonianze
assai significative sull'efficacia del
sacramento nell'opera di
pacificazione. Al riguardo
nellaPropositio 49 si afferma: «
Grazie alle Celebrazioni eucaristiche,
popoli in conflitto hanno potuto
radunarsi attorno alla Parola di Dio,
ascoltare il suo annuncio profetico
della riconciliazione tramite il

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_it.html


perdono gratuito, ricevere la grazia
della conversione che permette la
comunione allo stesso pane ed allo
stesso calice ».

(243) CfrPropositio 48.

(244) Benedetto XVI, Lett. enc.Deus
caritas est (25 dicembre 2005), 28: 
AAS 98 (2006), 239.

(245) Propositio 48.

(246) Benedetto XVI, Discorso al
Corpo Diplomatico accreditato presso
la Santa Sede (9 gennaio 2006):AAS
98 (2006), 127.

(247) Ibidem.

(248) CfrPropositio 48. Utilissimo a
questo proposito si rivela
ilCompendio della dottrina sociale
della Chiesa.

(249) CfrPropositio 43.

(250) CfrPropositio 47.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060109_diplomatic-corps_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060109_diplomatic-corps_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060109_diplomatic-corps_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html


(251) CfrPropositio 17.

(252) Martyrium Saturnini, Dativi et
aliorum plurimorum, 7,9,10:PL 8,
707.709-710.

(253) Cfr Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Ecclesia de Eucharistia (17 aprile
2003), 53: AAS 95 (2003), 469.

(254) Preghiera Eucaristica I (Canone
Romano).

(255) Propositio 50.

(256) Cfr Benedetto XVI, Omelia (8
dicembre 2005): AAS 98 (2006), 15.

© Copyright 2007 - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/esortazione-

https://www.vatican.va/edocs/ITA1798/__P8.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051208_anniv-vat-council_it.html
https://opusdei.org/it-ch/article/esortazione-apostolica-sinodale-sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/it-ch/article/esortazione-apostolica-sinodale-sacramentum-caritatis/


apostolica-sinodale-sacramentum-
caritatis/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/it-ch/article/esortazione-apostolica-sinodale-sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/it-ch/article/esortazione-apostolica-sinodale-sacramentum-caritatis/

	Esortazione Apostolica Sinodale "Sacramentum caritatis"

