
opusdei.org

Esempi di fede (VI):
la fede del
centurione

Un nuovo capitolo della serie di
testi spirituali dedicata alla
virtù della fede. Questa volta si
propone l’esempio del
centurione che, a Cafarnao,
implorò la guarigione del suo
servo.

27/04/2015

San Luca racconta che, terminato il
sermone della montagna, nostro
Signore entrò in Cafarnao. “Il servo



di un centurione era ammalato e
stava per morire. Il centurione l'aveva
molto caro. Perciò, avendo udito
parlare di Gesù, gli mandò alcuni
anziani dei Giudei a pregarlo di venire
e di salvare il suo servo”[1]. È una
scena incantevole: all'inizio della vita
pubblica del Signore, durante il suo
ministero in Galilea, ecco che arriva
un'ambasceria che gli sollecita un
miracolo. La invia un centurione –
una persona importante della città –,
che ha un servo gravemente malato e
gli chiede di guarirlo.

L'invio di messaggeri è frutto di un
sentimento di indegnità da parte del
centurione: riteneva di non essere
degno di presentarsi a Gesù, né che
Gesù entrasse nella sua casa, che era
la casa di un «gentile». Tutto fa
pensare che quell'ufficiale si era
formato un alto concetto della
dignità di Gesù e che conosceva le
consuetudini e le leggi del popolo
israelita in ciò che si riferisce ai



rapporti con i «gentili». Per questa
ragione, quando sa che Gesù sta
venendo a casa sua, invia un secondo
messaggio per chiedergli di non
disturbarsi fino a tal punto. Gli
inviati lo comunicano al Signore con
le parole che la Chiesa rievoca ogni
giorno nella liturgia della Santa
Messa: «Domine, non sum dignus ut
intres sub tectum meum, sed tantum
dic verbo...»[2], “Signore, io non sono
degno che tu entri sotto il mio tetto...,
ma comanda con una parola e il mio
servo sarà guarito”[3]. Il Signore loda
questo atteggiamento e, alla presenza
della folla che l'accompagna,
esclama: “Io vi dico che neanche in
Israele ho trovato una fede così
grande!”[4]. Quando gli inviati
ritornano a casa, il servo è già
guarito. San Luca sottolinea che Gesù
restò ammirato dell'umiltà e della
fede del centurione. Questa volta è
stato un «gentile», vale a dire uno
che non fa parte del popolo eletto, a



dare esempio di «fede», riempiendo
di gioia il Signore.

Un ragionevole atto di deferenza

Gesù ha attribuito alla fede il
comportamento del centurione che
presenta molti aspetti: l'assoluta
fiducia nei poteri del Signore, la
semplice manifestazione di umiltà, la
pubblica confessione della sua
dignità. Tutto accade davanti alla
folla che circonda il Signore, senza
che il militare si vergogni nel
confessare la propria «indegnità» e
nel mostrare la propria fede. Gesù
loda la decisione del centurione,
nella quale vede unite l'umiltà e la
fiducia nella sua Persona, oltre al
riconoscimento che Egli viene da
parte di Dio. Sono queste le
disposizioni che la Chiesa vuole
suscitare in noi quando,
immediatamente prima di ricevere la
Santa Comunione, ci rivolgiamo al
Signore con queste stesse parole,



aumentando così le nostre
disposizioni di fede, di umiltà e di
fiducia.

Il centurione ha sentito parlare di
Gesù e del suo potere di guarire;
forse gli hanno riferito alcune frasi
pronunciate dal Signore nel sermone
della montagna, o magari gli sarà
stato raccontato qualche miracolo. In
ogni caso, non aveva potuto avere
notizia di molti eventi, perché siamo
all'inizio della vita pubblica di Gesù.
Eppure, quel poco che gli è arrivato è
stato sufficiente a farlo credere e a
confidare in Lui; qualcosa ha dato al
suo cuore il motivo sufficiente per
credere nei suoi poteri, e anche per
intravedere la «dignità» del Signore.

La fede è un «atto di deferenza
ragionevole» a Dio, perché poggia su
alcuni motivi che rendono
ragionevole il credere e, ancor più, ci
dicono che dobbiamo credere
perché, insieme con la grazia di Dio,



ci sono stati dati segni sufficienti a
spingerci a fidarci di Lui. Non stiamo
credendo nell'assurdo, ma in
qualcosa che sta al di sopra della
nostra intelligenza. E crediamo,
perché ci sono state date ragioni
sufficienti per dar spazio alla fede in
maniera ragionevole e onesta. Se non
avesse queste due caratteristiche, la
fede non sarebbe un atto di
deferenza che l'uomo offre a Dio. Dio
vuole l'adesione della nostra
intelligenza alla sua parola, non
l'annullamento della ragione; vuole
che l'uomo si apra alla verità e non
che si chiuda credendo nell'assurdo.
Scrive sant'Ireneo: «Dato che fin
dall'inizio l'essere umano è stato
dotato di libero arbitrio, Dio, alla cui
immagine egli è stato fatto, gli ha
dato sempre il consiglio di
perseverare nel bene, che si
perfeziona con l'obbedienza a Dio. E
non soltanto in quanto alle opere, ma
anche in quanto alla fede, il Signore
ha rispettato la libertà e il libero



arbitrio dell'uomo [...], come
dimostrano le parole di Gesù al
centurione: “Va', ti accada secondo la
tua fede”»[5].

La fede è un atto umano che
perfeziona l'uomo in quanto tale; ma
ciò non avverrebbe se fosse indotto
ad agire contro la propria ragione. La
fede non è annullamento
dell'intelligenza, ma un'apertura alla
verità mediante la fiducia in chi ce la
propone. La fiducia è essenziale
perché la fede sia ragionevole. Nel
caso della fede teologale, si tratta di
una adesione che si deve a Dio e
soltanto a Lui. «La fede è anzitutto
una adesione personale dell'uomo a
Dio; al tempo stesso e
inseparabilmente, è l'assenso libero a
tutta la verità che Dio ha rivelato. In
quanto adesione personale a Dio e
assenso alla verità da Lui rivelata, la
fede cristiana differisce dalla fede in
una persona umana. È bene e giusto
affidarsi completamente a Dio e



credere assolutamente a ciò che Egli
dice»[6]: «È ragionevole avere fede in
Lui, costruire la propria sicurezza
sulla sua Parola»[7].

Un cuore semplice

La fede è un atto di deferenza
ragionevole a Dio, ma la
«ragionevolezza» della fede non
giustifica ciò che si potrebbe
chiamare «un cuore diffidente», «un
cuore rigido», che ha bisogno di
troppi motivi per credere. Lo
notiamo nel comportamento del
Signore nei confronti di coloro che
non riescono ad accettare del tutto la
sua Risurrezione malgrado le
testimonianze affidabili che
arrivavano. Racconta san Marco che
il Signore “apparve agli undici,
mentre stavano a mensa, e li
rimproverò per la loro incredulità e
durezza di cuore, perché non avevano
creduto a quelli che lo avevano visto
risuscitato”[8], non avevano dato



credito alla testimonianza di quanti
prima di loro avevano visto il
Signore risorto. Il rimprovero per la
incredulità e durezza di cuore di
questi discepoli è una buona
dimostrazione dell'importanza di un
cuore aperto alla fede, ed è un
contrappunto esemplare che mette in
evidenza la figura del centurione
nella sua spontanea apertura alla
fede.

Per credere, hanno grande
importanza l'umiltà e la semplicità di
cuore, perché è nel cuore che «ci
apriamo alla verità e all'amore e
lasciamo che ci tocchino e ci
trasformino nel profondo»[9]. La
fede impegna la persona tutta intera ,
perché è, prima di tutto, fiducia in
Dio che si rivela e fiducia anche in
Colui che ha dato la testimonianza
della sua parola e della sua vita, e
continua a darla per mezzo della sua
Chiesa: Gesù Cristo. Questa fiducia,
essenziale nella fede, riguarda non



soltanto l'intelligenza, ma anche il
cuore, «appunto in quanto essa si
apre all'amore»[10]. Leggiamo nella 
Lettera ai Romani: Poiché se
confesserai con la tua bocca che Gesù
è il Signore, e crederai con il tuo cuore
che Dio lo ha risuscitato dai morti,
sarai salvo. Con il cuore infatti si
crede per ottenere la giustizia e con la
bocca si fa la professione di fede per
avere la salvezza[11].

La fede è un atto di deferenza nei
confronti di Dio, perché vuol dire 
fidarsi di Lui. La smania smodata di
sicurezza, che nasce da una
predisposizione interiore alla
sfiducia, è un grave ostacolo alla
fede, che ha un duplice carattere di
dono. Prima di ogni cosa, è dono di
Dio all'uomo, è grazia; poi, è anche
risposta dell'uomo a Dio, donazione
di se stesso in un'apertura fiduciosa:
«Perché si possa prestare questa
fede, è necessaria la grazia di Dio che
previene e soccorre e gli aiuti



interiori dello Spirito Santo, il quale
muova il cuore e lo rivolga a Dio,
apra gli occhi della mente, e dia a
tutti dolcezza nel consentire e nel
credere alla verità. Affinché poi
l'intelligenza della rivelazione
diventi sempre più profonda, lo
stesso Spirito Santo perfeziona
continuamente la fede per mezzo dei
suoi doni»[12].

Tutto è possibile a colui che crede

È una fede piena di fiducia quella che
rende possibile i «miracoli»,
specialmente nell'apostolato. Ne
aveva preso buona nota anche san
Josemaría in Cammino: “Omnia
possibilia sunt credenti”. Tutto è
possibile a colui che crede. Sono
parole di Cristo. Che aspetti a
dirgli con gli Apostoli: “Adauge
nobis fidem!”, accrescimi la fede?
[13]. Davanti a una difficoltà, era
solito ripetere: “Ecce non est
abbreviata manus Domini”, Il



braccio di Dio, il suo potere, non si
è rimpiccolito![14]. Scriveva ancora:
Non sei... nessuno. Altri, invece,
hanno operato e operano
meraviglie d'organizzazione, di
stampa, di propaganda. Hanno
tutti i mezzi, mentre tu non ne
possiedi alcuno?... Bene: ricordati
di Ignazio: ignorante fra i dottori
di Alcalá. Povero, poverissimo fra
gli studenti di Parigi. Perseguitato,
calunniato... È il cammino: ama,
credi e soffri! Il tuo Amore, la tua
Fede e la tua Croce sono i mezzi
infallibili per realizzare ed
eternare l'ansia d'apostolato che
porti nel cuore[15].

Sono frasi scritte da san Josemaría
agli inizi dell'Opus Dei, in situazioni a
volte umanamente molto severe,
quando sembrava impossibile fare
ciò che Dio gli chiedeva. Le sue
parole e il suo esempio possono far sì
che il peso della nostra debolezza
appaia particolarmente evidente e



sembri che ciò che Dio chiede a
ciascuno di noi sia poco meno che
impossibile. In questi momenti è
necessario dare retta al nostro cuore
e chiedere al Signore un cuore
sincero, che non richieda sicurezze
umane, un cuore come quello del
centurione di Cafarnao. Un cuore
che, essendo aperto a Dio, sia capace
di donarsi generosamente agli altri
con la certezza che dà la fede
nell'amore di Dio e con la sicurezza
che dà la speranza.

F.L. Mateo Seco(gennaio 2013)

 [1] Lc 7, 2-3.

 [2] Messale Romano, rito di
comunione. Cfr. Mt 8, 8.

 [3] Lc 7, 6-7.

 [4] Lc 7, 9.



 [5] Sant'Ireneo di Lione, Adversus
haereses, XXXVII, 1.5.

 [6] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 150.

 [7] Papa Francesco, Lettera enc. 
Lumen fidei, 29-VI-2013, n. 23.

 [8] Mc 16, 14.

 [9] Papa Francesco, Lettera enc. 
Lumen fidei, 29-VI-2013, n. 26.

[10] Papa Francesco, Lettera enc. 
Lumen fidei, 29-VI-2013, n. 26.

[11] Rm 10, 9-10.

[12] Conc. Vaticano II, Cost. dogm. Dei
Verbum, n. 5.

[13] San Josemaría, Cammino, n. 588.

[14] San Josemaría, Cammino, n. 586.

[15] San Josemaría, Cammino, n. 474.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/esempi-di-fede-
vi-la-fede-del-centurione/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/esempi-di-fede-vi-la-fede-del-centurione/
https://opusdei.org/it-ch/article/esempi-di-fede-vi-la-fede-del-centurione/
https://opusdei.org/it-ch/article/esempi-di-fede-vi-la-fede-del-centurione/

	Esempi di fede (VI): la fede del centurione

