
opusdei.org

"Ella è Madre
dell'umanità intera"

Pubblichiamo l'omelia di san
Josemaría "La Vergine Santa,
causa della nostra letizia",
contenuta nel libro "È Gesù che
passa", in occasione della festa
dell'Assunzione di Maria in
Cielo.

13/08/2017

Assumpta est Maria in coelum,
gaudent angeli, Maria è stata assunta
da Dio, in corpo e anima, nei Cieli. Ne
gioiscono gli angeli e gli uomini.
Perché ci pervade oggi questa letizia



intima, perché sentiamo il cuore
traboccante e l'anima inondata di
pace? Perché celebriamo la
glorificazione di nostra Madre, ed è
naturale che i suoi figli, costatando
l'onore tributatole dalla Trinità
Beatissima, sentano una grande
allegrezza.

Cristo, suo Santissimo Figlio, nostro
fratello, ce la diede come Madre sul
Calvario quando disse all'Apostolo
Giovanni: Ecco tua madre. Noi tutti
l'abbiamo ricevuta, assieme al
discepolo amato, in quel momento di
immensa afflizione. Maria
Santissima ci ha accolti nel dolore
mentre si compiva l'antica profezia: 
Una spada ti trafiggerà l'anima. Tutti
siamo suoi figli; Ella è Madre
dell'umanità intera. E oggi l'umanità
commemora la sua ineffabile
Assunzione: Maria è accolta in Cielo,
figlia di Dio Padre, madre di Dio
Figlio, sposa di Dio Spirito Santo. Più
di Lei, soltanto Dio.



Stiamo contemplando un mistero
d'amore. La ragione umana non
riesce a comprendere. Solo la fede
può spiegare come una creatura
umana sia stata elevata a una dignità
così grande da essere il centro
d'amore su cui convergono le
compiacenze della Trinità divina.
Ma, trattandosi di nostra Madre, ci
sentiamo capaci, per così dire, di
capire di più di quanto non ci sia
concesso in altre verità di fede.

Come ci saremmo comportati se
avessimo potuto sceglierci la madre?
Credo che avremmo scelto quella che
abbiamo, ma l'avremmo colmata
d'ogni grazia. Così fece Gesù. Essendo
onnipotente, sapientissimo e l'Amore
stesso, il suo potere compì per intero
tutto il suo volere.

E un ragionamento che i fedeli
hanno scoperto da tempo: Era
conveniente — scrive san Giovanni
Damasceno — che colei che nel parto



aveva conservato integra la sua
verginità conservasse integro da
corruzione il suo corpo dopo la morte.
Era conveniente che colei che aveva
portato nel seno il Creatore fatto
bambino abitasse nella dimora divina.
Era conveniente che la Sposa di Dio
entrasse nella casa celeste. Era
conveniente che colei che aveva visto
il proprio figlio sulla Croce, ricevendo
nel corpo il dolore che le era stato
risparmiato nel parto, lo
contemplasse seduto alla destra del
Padre. Era conveniente che la Madre
di Dio possedesse ciò che le era dovuto
a motivo di suo figlio e che fosse
onorata da tutte le creature quale
Madre e schiava di Dio.

I teologi, perché si potesse
comprendere in qualche modo il
senso di tutta l'abbondanza di grazie
di cui Maria è rivestita e che culmina
nell'Assunzione in Cielo, si sono
espressi sovente con ragionamenti
simili. Essi dicono: Era conveniente,



Dio poteva farlo, quindi lo fece. È la
spiegazione più chiara del perché il
Signore concesse a sua Madre, fin dal
primo istante della sua concezione
immacolata, tutti i privilegi. Fu
immune dal potere di Satana ed è
tutta bella — tota pulchra! —, senza
macchia e purissima nell'anima e nel
corpo.

Guardate, però, che se Dio ha voluto
innalzare in tal modo sua Madre,
non le ha risparmiato, durante la sua
vita terrena, né l'esperienza del
dolore, né la stanchezza del lavoro,
né il chiaroscuro della fede. A quella
donna che un giorno proruppe in
lodi a Gesù esclamando: Beato il
grembo che ti ha portato e il seno da
cui hai preso il latte, il Signore
risponde: Beati piuttosto coloro che
ascoltano la parola di Dio e la
osservano. Era l'elogio di sua Madre,
del suo fiat, sincero, pieno di
dedizione, portato a compimento
fino alle ultime conseguenze, che



non si sarebbe manifestato in gesti
spettacolari, ma nel sacrificio
nascosto e silenzioso di ogni giorno.

Quando meditiamo queste verità,
comprendiamo un po' di più la logica
di Dio; ci rendiamo conto che il
valore soprannaturale della nostra
vita non dipende dalla realizzazione
delle grandi imprese che a volte ci
figuriamo con l'immaginazione, ma
dall'accettazione fedele della volontà
di Dio, dalla disposizione generosa a
far fronte al piccolo sacrificio
quotidiano.

Per giungere a essere divini, per 
divinizzarci, è necessario imparare a
essere molto umani, vivendo al
cospetto di Dio la nostra condizione
di uomini comuni e santificando
questa apparente piccolezza. Così
visse Maria. Colei che è piena di
grazia, colei che è oggetto della
compiacenza divina ed è al di sopra
degli angeli e dei santi, condusse



un'esistenza comune. Maria è una
creatura come noi, ha un cuore come
il nostro, capace di provare la
consolazione e la gioia, la sofferenza
e le lacrime. Prima che l'Arcangelo le
comunicasse la volontà di Dio, la
Madonna ignorava di essere stata
prescelta fin dall'eternità per essere
la Madre del Messia. Si considerava
creatura infima e perciò riconosce,
con profonda umiltà, che in Lei ha
fatto grandi cose l'Onnipotente.

La purezza, l'umiltà e la generosità di
Maria contrastano con la nostra
miseria e il nostro egoismo. Ce ne
accorgiamo, ed è logico che ci
sentiamo spinti a imitarla; siamo
come Lei creature di Dio e, se ci
sforziamo di essere fedeli, il Signore
opera anche in noi grandi cose. La
nostra pochezza non sarà di ostacolo:
Dio sceglie infatti ciò che non ha
valore perché risplenda di più la
potenza del suo amore.



Maria, nostra Madre, è un modello di
corrispondenza alla grazia; se noi
contempliamo la sua vita,
riceveremo dal Signore la luce
necessaria per divinizzare la nostra
esistenza quotidiana. Noi cristiani
pensiamo molte volte alla Madonna
nel corso dell'anno, quando
celebriamo le festività mariane, e
anche in diversi momenti di ogni
giornata. Se approfittiamo di queste
occasioni cercando di figurarci come
si comporterebbe nostra Madre nei
compiti che dobbiamo svolgere, un
poco alla volta finiremo per
imparare: e finiremo per
assomigliarle, come i figli
assomigliano alla madre.

Si tratta di imitare innanzitutto il suo
amore. La carità non si ferma ai
buoni sentimenti: deve essere nelle
parole, ma soprattutto nelle opere.
La Vergine non si limitò a dire fiat,
ma realizzò in ogni istante la sua
decisione, stabile e irrevocabile. Così



noi: quando ci muove l'amore di Dio
e conosciamo la sua volontà,
dobbiamo impegnarci a essere fedeli,
leali, e a esserlo veramente. Perché 
non chiunque mi dice: « Signore,
Signore! », entrerà nel regno dei cieli,
ma colui che fa la volontà del Padre
mio che è nei cieli.

Dobbiamo imitare, poi, la sua
naturale e soprannaturale eleganza.
Maria è una creatura privilegiata
nella storia della salvezza: in Lei il 
Verbo si fece carne e venne ad abitare
in mezzo a noi. Eppure fu una
testimone discreta, che seppe
rimanere nascosta; non amò ricevere
lodi, perché non ambiva la propria
gloria. Maria partecipa ai misteri
dell'infanzia di suo Figlio, misteri
rivestiti di apparenze consuete; ma
quando giunge il momento dei
grandi miracoli e dell'osanna delle
folle, Ella si nasconde. Quando Gesù,
che cavalca un asinello, è acclamato
a Gerusalemme come Re, Maria non



c'è. Ma riappare accanto alla Croce,
quando tutti fuggono. Questo
contegno ha il sapore — non studiato
— della grandezza, della profondità,
della santità della sua anima.

Seguendo il suo esempio
nell'obbedire al Signore, cerchiamo
ora di capire l'insegnamento che ci
viene dalla delicata combinazione di
sottomissione e autorità che
osserviamo in Maria. In Lei non c'è
ombra del contegno delle vergini
stolte, che obbediscono, ma senza
criterio. La Madonna ascolta con
attenzione quello che il Signore le
chiede, riflette su quanto non
comprende, domanda quello che non
sa. Poi, si dà totalmente al
compimento della volontà divina: 
Ecco la serva del Signore, avvenga di
me quello che hai detto. Non è
meraviglioso? Maria Santissima,
maestra di tutto il nostro agire, ci
insegna così che l'obbedienza a Dio
non è servilismo, non soggioga la



coscienza: ci muove nel nostro
intimo a scoprire la libertà dei figli di
Dio.

Il Signore vi avrà concesso di
scoprire tanti altri lineamenti della
corrispondenza fedele della
Santissima Vergine alla volontà di
Dio, tutti di tale forza da indurci a
considerarli come esemplari: la
purezza, l'umiltà, la fortezza, la
generosità, la fedeltà... Io vorrei
parlare di uno che li avvolge tutti,
perché è il clima del progresso
spirituale: la vita di preghiera.

Per trarre profitto dalla grazia che in
questo giorno la Madre nostra ci
offre e per assecondare in ogni altro
momento le ispirazioni dello Spirito
Santo, pastore delle nostre anime,
dobbiamo impegnarci seriamente in
un attivo rapporto con Dio. Non
possiamo rifugiarci nell'anonimato;
la vita interiore è un incontro
personale con Dio, altrimenti non



esiste. La superficialità non è
cristiana. Accettare la banalità nella
nostra condotta ascetica è come
sottoscrivere il certificato di morte
dell'anima contemplativa. Dio ci
cerca uno per uno. Noi dobbiamo
rispondergli, uno per uno: Eccomi,
Signore, perché mi hai chiamato.

La preghiera, lo sappiamo bene, è un
parlare con Dio. Qualcuno forse
domanderà: parlare di che? Di che
vogliamo parlare se non delle cose di
Dio e di quelle che riempiono la
nostra giornata? Parleremo della
nascita di Gesù, della sua vita in
questo mondo, del suo
nascondimento e della sua
predicazione, dei suoi miracoli, della
sua Passione redentrice, della sua
Croce e della sua Risurrezione. E alla
presenza di Dio Uno e Trino,
invocando la mediazione di Maria
Santissima e l'intercessione di san
Giuseppe nostro Padre e Signore —
per il quale nutro tanto amore e



tanta venerazione — parleremo del
nostro lavoro quotidiano, della
famiglia, delle amicizie, dei grandi
progetti e delle cose piccole e forse
anche meschine.

Il tema della mia orazione è la mia
stessa vita: tale è il mio modo di
pregare. Considerando la mia
situazione concreta, sorge naturale il
proposito, preciso e risoluto, di
cambiare, di migliorare, di essere più
docile all'amore di Dio. Un proposito
sincero, concreto. Né può mancare la
supplica insistente e al tempo stesso
fiduciosa allo Spirito Santo, perché
non ci abbandoni, perché Tu sei il Dio
della mia difesa.

Siamo dei comuni cristiani;
lavoriamo in svariate professioni;
tutta la nostra attività scorre lungo
binari ordinari; tutto si svolge
secondo un ritmo abituale, senza
sorprese. I giorni sembrano tutti
uguali tra di loro, perfino monotoni...



Ebbene, questo schema di vita, in
apparenza così consueto, ha un
valore divino; è qualcosa che
riguarda Dio stesso, perché Cristo
vuole incarnarsi nelle nostre
occupazioni e animare dal di dentro
anche le azioni più umili.

Questo concetto è una verità
soprannaturale precisa, sicura; non è
una considerazione per consolare,
per confortare quanti tra noi non
riusciranno a iscrivere il proprio
nome nel libro d'oro della storia.
Cristo stesso è interessato a quel
lavoro che dobbiamo portare a
termine — mille e una volta —
nell'esercizio della nostra
professione manuale o intellettuale,
in ufficio, in fabbrica, in laboratorio,
a scuola, nei campi: è interessato
anche al sacrificio nascosto che si
offre per non riversare sugli altri
l'amarezza del proprio malumore.



Tornate su questi argomenti nella
vostra orazione, prendete spunto
proprio da essi per dire a Gesù che lo
adorate, e vi ritroverete
contemplativi in mezzo al mondo,
nel rumore della strada: ovunque. È
questa la prima lezione nella scuola
in cui si impara a trattare Gesù. In
questa scuola Maria è la migliore
maestra, perché conservò sempre un
atteggiamento di fede, di visione
soprannaturale, dinanzi a tutto ciò
che accadeva nella sua vita: 
Custodiva tutte queste cose nel suo
cuore e le meditava.

Supplichiamo in questo giorno la
Madonna perché ci faccia
contemplativi, perché ci insegni a
comprendere gli appelli costanti che
il Signore rivolge alla porta del
nostro cuore. Preghiamola: Madre
nostra, tu hai portato sulla terra Gesù
che ci rivela l'amore di Dio nostro
Padre; aiutaci a incontrarlo e a
riconoscerlo in mezzo agli affanni di



ogni giorno; muovi la nostra
intelligenza e la nostra volontà
perché sappiamo ascoltare la voce di
Dio e seguire l'impulso della grazia.

Non pensate però soltanto a voi
stessi: dilatate il vostro cuore fino ad
abbracciare tutta l'umanità. Pensate,
prima di tutto, a coloro che vi
circondano — parenti, amici, colleghi
— e cercate di vedere come far
maturare in loro un senso più
profondo di amicizia con Nostro
Signore. Se sono persone rette e leali,
capaci di vivere più vicine a Dio in
modo abituale, affidatele in modo
particolare alla Madonna. E pregate
per tante anime che non conoscete,
perché tutti gli uomini sono
imbarcati sulla stessa barca.

Siate leali, generosi. Facciamo parte
di un solo corpo, il Corpo Mistico di
Cristo, la santa Chiesa, a cui sono
chiamati molti che cercano con
schiettezza la verità. È nostro preciso



dovere, pertanto, manifestare agli
altri lo splendore e la profondità
dell'amore di Cristo. Il cristiano non
può essere un egoista; se lo fosse,
tradirebbe la sua vocazione. Non si
ispira a Cristo il comportamento di
coloro che si accontentano di
conservare l'anima in pace — falsa
pace — trascurando il bene degli
altri. Dal momento che abbiamo
accettato il significato autentico della
vita umana, rivelatoci dalla fede, non
possiamo restarcene tranquilli e
come persuasi che ci stiamo
comportando bene, quando in realtà
non cerchiamo in modo concreto e
pratico che gli altri si avvicinino a
Dio.

C'è un grosso ostacolo per
l'apostolato: il falso rispetto, il timore
di affrontare argomenti spirituali
con l'idea che tali discorsi non
saranno accettati in determinati
ambienti e che si corre il pericolo di
ferire talune suscettibilità. Quante



volte questo modo di ragionare non è
che la maschera dell'egoismo! Non si
tratta di ferire nessuno, anzi, al
contrario, di servire. Benché
personalmente indegni, la grazia di
Dio ci trasforma in strumenti a
vantaggio degli altri, consentendoci
di partecipare loro la buona novella: 
Dio vuole che tutti gli uomini siano
salvati e arrivino alla conoscenza
della verità.

Ma è lecito entrare in tal modo nella
vita degli altri? È necessario. Cristo è
entrato nella nostra vita senza
chiederci il permesso. Allo stesso
modo aveva agito con i primi
discepoli: Passando lungo il mare
della Galilea, vide Simone e Andrea,
fratello di Simone, mentre gettavano
le reti in mare; erano infatti pescatori.
Gesù disse loro: « Seguitemi, vi farò
diventare pescatori di uomini ».
Ognuno conserva la libertà — falsa
libertà — di rispondere al Signore di
no, come fece quel giovane carico di



ricchezze di cui ci parla san Luca. Ma
noi stessi, assieme al Signore — se
vogliamo essere obbedienti alla sua
parola: Andate e insegnate —
abbiamo il diritto e il dovere di
parlare di Dio, di trattare questo
grande tema umano, perché il
desiderio di Dio è quanto di più
profondo sgorga dal cuore dell'uomo.

Maria Santissima, Regina
Apostolorum, Regina di tutti coloro
che anelano di far conoscere l'amore
del tuo Figlio: tu che tanto comprendi
la nostra miseria, chiedi tu perdono
per noi, per la nostra vita: per tutto
quello che in noi sarebbe potuto
essere fuoco ed è stato cenere; per la
luce che non ha illuminato, per il sale
divenuto insipido. Madre di Dio,
onnipotenza supplice, ottienici
assieme al perdono la forza di vivere
veramente di fede e d'amore, per
essere in grado di portare agli altri la
fede di Cristo.



La via migliore per non perdere mai
l'audacia apostolica, lo slancio
ardente ed efficace di servire tutti gli
uomini, altro non è che la pienezza
della vita di fede, di speranza,
d'amore; in una parola, la santità.
Non trovo altra ricetta che questa:
santità personale.

In unione con tutta la Chiesa,
celebriamo oggi il trionfo di colei che
è Madre, Figlia, Sposa di Dio. Allo
stesso modo che esultavamo, nel
tempo di Pasqua, per la Risurrezione
del Signore tre giorni dopo la sua
morte, ci rallegriamo oggi perché
Maria, dopo aver accompagnato
Gesù da Betlemme alla Croce, sta
accanto a Lui in corpo e anima,
glorificata per tutta l'eternità. La
misteriosa economia divina consiste
in questo: la Madonna, resa
pienamente partecipe dell'opera
della nostra salvezza, doveva seguire
da presso il cammino di suo Figlio
condividendone la povertà a



Betlemme, la vita nascosta di umile
lavoro a Nazaret, la manifestazione
della divinità a Cana di Galilea,
l'obbrobrio nella Passione, il
sacrificio divino nella Croce, la
beatitudine eterna nel Paradiso.

Tutto questo ci riguarda
direttamente, perché questo
itinerario soprannaturale deve
essere anche il nostro. Maria ci
dimostra che tale via può essere
percorsa, e che è la via sicura. Ella ci
ha preceduti nel cammino
dell'imitazione di Cristo, e la
glorificazione di nostra Madre è
pegno di ferma speranza della nostra
salvezza; perciò la chiamiamo spes
nostra, causa nostrae laetitiae, nostra
speranza e motivo della nostra
felicità.

Non possiamo mai perdere la fiducia
di giungere alla santità, di rispondere
agli inviti divini, di perseverare fino
alla fine. Il Signore, che ha iniziato in



noi l'opera della santificazione, la
porterà a compimento. Infatti, se Dio
è per noi, chi sarà contro di noi? Egli
che non ha risparmiato il proprio
Figlio, ma lo ha dato per tutti noi,
come non ci donerà ogni cosa insieme
con Lui?.

In questa festa, tutto è un invito alla
gioia. La ferma speranza della nostra
santificazione personale è un dono di
Dio; ma la creatura umana non può
rimanere passiva. Ricordate le parole
di Gesù: Se qualcuno vuol venire
dietro a me, rinneghi se stesso, prenda
la sua croce ogni giorno e mi segua.
Vedete? La croce ogni giorno. Nulla
dies sine cruce!, non un giorno senza
croce; non un giorno in cui non
portiamo la croce del Signore, in cui
non accettiamo il suo giogo. Proprio
per questo, a suo tempo non ho
mancato di ricordarvi che la gioia
della Risurrezione è la conseguenza
del dolore della Croce.



Tuttavia non abbiate timore, perché
è lo stesso Gesù che ci dice: Venite a
me, voi tutti, che siete affaticati e
oppressi, e io vi ristorerò. Prendete il
mio giogo sopra di voi e imparate da
me, che sono mite e umile di cuore, e
troverete ristoro per le vostre anime.
Il mio giogo infatti è dolce e il mio
carico leggero. San Giovanni
Crisostomo commenta: Venite a me,
non perché voglia chiedervi conto
delle vostre colpe, ma per liberarvi dai
vostri peccati; venite a me, non perché
io abbia bisogno della gloria che
potete procurarmi, ma perché ho
bisogno della vostra salvezza... Non
abbiate timore se sentite parlare di
giogo, perché esso è soave; non
abbiate timore se vi parlo di peso,
perché esso è leggero.

Il cammino della nostra
santificazione personale passa
quotidianamente per la Croce: non è
un cammino di infelicità, perché
Cristo stesso ci aiuta, e lì dove è Lui



non c'è posto per la tristezza. Mi
piace ripetere: In laetitia, nulla dies
sine cruce! Con l'anima penetrata di
gioia, non un giorno senza croce.

Riprendiamo il tema che la Chiesa ci
propone: Maria è salita al Cielo in
corpo e anima, gli angeli esultano.
Penso anche alla gioia di san
Giuseppe, suo sposo castissimo, che
l'attendeva in paradiso. Ma torniamo
sulla terra. La fede ci conferma che
quaggiù, nella vita presente, siamo in
cammino, come dei viandanti; e non
mancano i sacrifici, il dolore, le
privazioni. Tuttavia la gioia deve
essere sempre come il contrappunto
del cammino.

Servite il Signore in letizia, perché
non c'è altro modo di servirlo. Dio
ama chi dona con gioia, ama cioè
colui che dà tutto se stesso in
sacrificio lieto, perché non c'è nulla
che possa giustificare l'afflizione.



Forse vi sembrerà eccessivo questo
ottimismo, dal momento che non c'è
uomo che non conosca i propri limiti
e i propri insuccessi, e non abbia
fatto esperienza della sofferenza,
della stanchezza, dell'ingratitudine e
forse dell'odio. Noi cristiani, in tutto
uguali agli altri, come possiamo
essere esenti da queste costanti della
condizione umana?

Sarebbe ingenuo negare l'insistente
presenza del dolore e dello sconforto,
della tristezza e della solitudine nel
nostro pellegrinaggio terreno. Dalla
fede abbiamo appreso con certezza
che tutto ciò non è frutto del caso e
che il destino delle creature non
consiste nel progressivo
annientamento dei loro desideri di
felicità. La fede ci insegna che ogni
cosa ha un senso divino, perché fa
parte dell'essenza stessa della
vocazione che ci conduce alla casa
del Padre.



Tuttavia. questa comprensione
soprannaturale dell'esistenza
cristiana non semplifica la
complessità umana; ma dà all'uomo
la sicurezza che tale complessità può
essere attraversata dal nerbo
dell'amor di Dio, dal forte e
indistruttibile cavo che lega la vita di
quaggiù con la vita definitiva nella
Patria.

La festa dell'Assunzione della
Madonna ci porta a considerare la
realtà di questa speranza gioiosa.
Siamo ancora pellegrini, ma Lei,
nostra Madre, ci ha preceduti e ci
indica già il termine del cammino: ci
ripete che è possibile arrivare e che,
se saremo fedeli, arriveremo. Perché
la Santissima Vergine non solo è
nostro esempio: è auxilium
christianorum, aiuto dei cristiani. E
dinanzi alla nostra supplica — 
monstra te esse Matrem — non può
né vuole rifiutare ai suoi figli le sue
cure sollecite e materne.



La gioia è un bene cristiano. Si
eclissa soltanto con l'offesa a Dio,
perché il peccato nasce dall'egoismo,
e l'egoismo è la causa della tristezza.
Ma anche allora la gioia è là,
nascosta sotto le ceneri dell'anima,
perché il Signore e sua Madre non
dimenticano mai gli uomini. Quando
ci pentiamo, quando sgorga dal
nostro cuore un atto di dolore,
quando ci purifichiamo nel santo
sacramento della penitenza, Dio ci
viene incontro e ci perdona; e la
tristezza se ne va: Bisognava far festa
e rallegrarsi, perché questo tuo
fratello era morto ed è tornato in vita,
era perduto ed è stato ritrovato.

Queste parole sono la conclusione
meravigliosa della parabola del
figliuol prodigo che non ci
stancheremo mai di meditare: Ecco,
il Padre ti viene incontro; si piegherà
sul tuo collo, ti darà un bacio che è
pegno di tenerezza e d'amore; darà
ordine che ti portino una veste, un



anello, dei calzari. Mentre tu temi
ancora un rimprovero, egli ti
restituisce la tua dignità; temi il
castigo, ed egli ti bacia; temi la parola
adirata, ed egli prepara per te un
banchetto.

L'amore di Dio è insondabile. Se tale
è il suo modo di agire verso chi l'ha
offeso, che mai farà per rendere
onore a sua Madre, l'Immacolata, 
Virgo fidelis, la Vergine Santissima
sempre fedele?

Se l'amore di Dio si manifesta con
tanta grandezza là ove la capacità del
cuore umano — così spesso traditore
— è così piccola, che sarà di
quell'amore nel cuore di Maria, la
creatura che mai pose il più piccolo
ostacolo alla Volontà di Dio?

Osservate come la liturgia della festa
si fa eco dell'impossibilità di capire
con ragionamenti umani la
misericordia infinita del Signore. Più
che spiegare, canta; colpisce



l'immaginazione, affinché ognuno
porti nella lode il proprio entusiasmo
e supplisca all'insufficienza delle
parole: Nel cielo apparve un segno
grandioso: una donna vestita di sole,
con la luna sotto i suoi piedi e sul suo
capo una corona di dodici stelle. Al re
piacerà la tua bellezza. La figlia del re
è tutta splendore, gemme e tessuto
d'oro è il suo vestito.

La liturgia si concluderà con quelle
parole di Maria nelle quali la più
grande umiltà si unisce alla gloria
più alta: Tutte le generazioni mi
chiameranno beata perché grandi
cose ha fatto in me l'Onnipotente.

Cor Mariae dulcissimum, iter para
tutum; Cuore dolcissimo di Maria, dà
forza e sicurezza al nostro cammino
sulla terra: sii tu stessa il nostro
cammino, perché tu conosci il
sentiero più diretto e sicuro che
conduce, per amor tuo, all'amore di
Gesù Cristo.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/ella-e-madre-
dellumanita-intera/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/ella-e-madre-dellumanita-intera/
https://opusdei.org/it-ch/article/ella-e-madre-dellumanita-intera/
https://opusdei.org/it-ch/article/ella-e-madre-dellumanita-intera/

	"Ella è Madre dell'umanità intera"

