
opusdei.org

Educare l’affettività

Gli affetti sono indispensabili
per una vita che sia veramente
tale. Però è necessario educarli,
affinché contribuiscano
davvero alla felicità delle
persone. Un nuovo articolo
sulla famiglia e l’educazione.

17/08/2011

Già nell’antichità si pensava che i
cattivi sentimenti riducono o
annullano la libertà. Fu questa la
grande preoccupazione dell’era
greca, del pensiero orientale e di
molte religioni antiche. In tutte le



grandi tradizioni sapienziali
dell’umanità riscontriamo una
particolare attenzione all’importanza
di educare la libertà dell’uomo, nei
confronti dei suoi desideri e dei suoi
sentimenti. È stato dunque verificato
che fin da tempi assai remoti
nell’intimo del cuore umano vi sono
forze e sollecitazioni contrapposte,
che spesso lottano violentemente fra
loro.

Tutte queste tradizioni parlano delle
passioni che agitano; auspicano la
pace di una condotta prudente,
guidata da una ragione che prevale
sui desideri; tutte puntano a una
libertà interiore nell’uomo, a una
libertà che non può essere un punto
di partenza, ma una conquista alla
quale ognuno deve arrivare. Ognuno
deve conquistare il dominio di se
stesso, imponendosi la regola della
ragione, e questo è il cammino di ciò
che ha cominciato a chiamarsi virtù:



la gioia e la felicità arriveranno come
frutto di una vita che vi si adegui.

La conversione del cuore

La morale cristiana insegna che il
disordine del nostro mondo affettivo
affonda le sue radici nel peccato
originale. Il cuore umano è capace di
un’indubbia nobiltà, dei più alti gradi
di eroismo e di santità, ma anche
delle più grandi nefandezze e degli
istinti più disumani.

Il Nuovo Testamento registra diverse
frasi con le quali Gesù insiste nel
chiedere con forza la conversione
interiore del cuore e dei desideri: 
Avete inteso che fu detto: non
commettere adulterio; ma io vi
dico: chiunque guarda una donna
per desiderarla, ha già commesso
adulterio con lei nel suo cuore[1].

Nostro Signore sottolinea che non
basta astenersi dal fare il male, o
attenersi ad alcune norme di



condotta esteriore, ma bisogna
cambiare il cuore: Dal di dentro,
infatti, cioè dal cuore degli uomini,
escono le intenzioni cattive:
prostituzioni, furti, omicidi,
adulteri, cupidigie, malvagità,
inganno, impudicizia, invidia,
calunnia, superbia, stoltezza. Tutte
queste cose cattive vengono fuori
dal di dentro e contaminano
l’uomo[2].

I suoi insegnamenti sono un
continuo appello alla conversione del
cuore, l’unica che rende l’uomo
veramente buono: L’uomo buono
trae fuori il bene dal buon tesoro
del suo cuore; l’uomo cattivo dal
suo cattivo tesoro trae fuori il
male, perché la bocca parla dalla
pienezza del cuore[3]. Essi
sottolineano la necessità assoluta di
purificarsi interiormente: Voi vi
ritenete giusti davanti agli uomini,
ma Dio conosce i vostri cuori[4].



Gli atti immorali nascono dai
pensieri disonesti che covano nel
cuore. Ecco perché ha tanta
importanza l’educazione degli affetti.
Ed ecco perché l’Apostolo Pietro dice
ad Anania, quando questi viene
sorpreso nel suo inganno: Perché
hai pensato in cuor tuo a
quest’azione?[5].

La morale cristiana non guarda con
sospetto ai sentimenti. Al contrario,
dà un’importanza fondamentale al
fatto che essi vengano curati ed
educati, perché hanno uno
straordinario rilievo nella vita
morale. Orientare ed educare
l’affettività richiede un lavoro di
purificazione, perché il peccato ha
introdotto la zizzania del disordine
nel cuore di tutte le persone, e
dunque bisogna guarirlo. San
Josemaría ha scritto: Non ti dico di
togliermi gli affetti, Signore,
perché con essi posso servirti, ma
di affinarli nel crogiolo[6].



Occorre costruire sul fondamento
sicuro delle esigenze della dignità
dell’uomo, del rispetto e della
sintonia con tutto ciò che la sua
natura esige e le è proprio. Il
migliore stile affettivo, il miglior
carattere, sarà quello che ci colloca in
un’orbita più prossima alla singolare
dignità che compete all’essere
umano. Nella misura in cui
riusciremo a far questo,
diventeranno per noi più accessibili
la felicità e la santità.

Sentimenti e virtù

Ogni sentimento favorisce alcuni atti
e ne ostacola altri. Pertanto i
sentimenti favoriscono oppure
ostacolano una vita psicologicamente
e spiritualmente sana, e favoriscono
oppure ostacolano anche la pratica
delle virtù o dei valori che vogliamo
raggiungere. Non si può dimenticare
che l’invidia, l’egoismo, la superbia o
la pigrizia, sono certamente dovuti



alla carenza di virtù, carenze proprie
di un’adeguata educazione dei
sentimenti che favoriscono o
inibiscono la virtù. Si può dire,
quindi, che la pratica delle virtù
favorisce l’educazione del cuore, e
viceversa.

Spesso si dimentica che i sentimenti
costituiscono una potente realtà
umana, una realtà che – per il bene o
per il male – abitualmente con più
forza ci spinge o ci frena nel nostro
agire. Nel passato c’era la tendenza a
trascurarne l’educazione, forse
perché confusamente ritenuti
qualcosa di oscuro e di misterioso, di
poco razionale, quasi impossibile da
controllare; o forse perché si
confonde sentimento con
sentimentalismo; oppure perché
l’educazione dell’affettività è un
compito difficile, che richiede
discernimento e costanza, e forse per
questo la evitiamo senza neppure
rendercene conto.



I sentimenti apportano alla vita gran
parte della sua ricchezza e sono
decisivi per una vita positiva e felice. 
Quel che occorre per raggiungere
la felicità non è una vita comoda,
ma un cuore innamorato[7]. Perciò
occorre educare il cuore, anche se
non è un compito facile. Tutti quanti
noi abbiamo la possibilità di
controllare in modo sufficiente i
nostri sentimenti. Non dobbiamo
cadere nel fatalismo di pensare che
non sia possibile educarli, e perciò
essere convinti che le persone siano
irrimediabilmente fatte in un certo
modo: generose o invidiose, tristi o
allegre, affettuose o fredde, ottimiste
o pessimiste, come se ciò fosse
dovuto a una natura inesorabile,
impossibile da modificare.

È vero che le disposizioni
sentimentali hanno una componente
innata, la cui portata è difficile da
precisare; però c’è anche la potente
influenza della famiglia, della scuola,



della cultura nella quale si vive, della
fede. E c’è soprattutto il proprio
sforzo personale per migliorare, con
la grazia di Dio.

Esempio, esigenza, buona
comunicazione

Nell’apprendimento emotivo,
l’esempio ha un ruolo del tutto
preminente. Basti pensare, per
esempio, a come si trasmette da
padre a figlio la capacità di
riconoscere il dolore altrui, di
comprendere gli altri, di offrire un
aiuto a chi ne ha bisogno. Sono stili
emotivi che tutti noi impariamo in
modo naturale e registriamo nella
nostra memoria senza neppure
rendercene conto, osservando coloro
che ci stanno attorno.

Ma non tutto si riduce a una
questione di buon esempio. Vi sono
figli egoisti e insensibili, i cui genitori
sono persone di gran cuore. Questo
avviene perché il modello è



importante, però, per esempio, i
genitori, oltre a mostrarsi attenti alle
necessità degli altri, debbono
sensibilizzare i figli a questi valori,
cioè aiutarli a scoprire anche loro le
necessità degli altri, dire loro quanto
sia attraente uno stile di vita basato
sulla generosità; inoltre, possono
educarli in un clima di esigenza
personale, perché, se non c’è auto-
esigenza, la pigrizia e l’egoismo
soffocano facilmente qualsiasi
processo di maturazione emotiva.
Nell’educazione, la disciplina e
l’autorità sono decisive, perché senza
un minimo di disciplina difficilmente
si possono imparare le questioni più
importanti per la vita.

Oltre a questo, è essenziale che vi sia
un clima disteso, di buona
comunicazione; che nella famiglia sia
facile creare momenti di maggiore
intimità, nei quali possano affiorare
senza remore i sentimenti di ognuno
e così essere capiti ed educati; che



non vi sia un eccessivo pudore
quando è l’ora di manifestare i
propri sentimenti; che sia possibile
dire facilmente agli altri, con lealtà e
affetto, ciò che di essi non ci è
piaciuto…

Quando manca questa sintonia nei
confronti di un certo tipo di
sentimenti (misericordia per la
sofferenza altrui, voglia di darsi da
fare per superare una contrarietà,
gioia per il successo di altri…), o
quando questi sentimenti non sono
stimolati, o addirittura vengono
ostacolati o disprezzati, ognuno
tenderà a restringerli e a sentirli
sempre meno: un po’ alla volta
scompariranno dal repertorio
emotivo.

La forza dell’educazione

Tra il sentimento e il comportamento
c’è un passaggio importante. Per
esempio, si può avere paura e agire
coraggiosamente; oppure sentire



odio e perdonare. Nello spazio tra i
sentimenti e l’azione c’è la libertà
personale. Si genera allora una
decisione personale, in parte dovuta
a quel preciso momento e in parte
precedente, che si richiama al
processo di educazione e auto-
educazione. Nel corso della vita si va
creando uno stile del sentire e anche
uno stile dell’agire. Continuando con
l’esempio, una persona piena di
paure o una piena di rancore, si sono
abituati a reagire cedendo alla paura
o al rancore che spontaneamente
producono determinati stimoli, e ciò
ha creato un abito più o meno
permanente. Questo abito la induce
ad adottare un modo di rispondere
affettivamente a queste situazioni,
che finisce per diventare un
elemento del suo carattere.

In definitiva, non possiamo cambiare
la nostra eredità genetica, né la
nostra educazione, ma sicuramente
possiamo pensare al presente e al



futuro con una profonda fiducia
nella grande capacità di
trasformazione dell’uomo attraverso
la formazione, l’impegno personale e
la grazia di Dio.

I sentimenti e l’educazione morale

L’educazione deve prestare
un’attenzione molto particolare
all’educazione morale e non può
limitarsi soltanto a questioni come lo
sviluppo intellettuale, la forza di
volontà o la stabilità emotiva. Una
buona educazione sentimentale deve
aiutare, per quanto possibile, a
imparare a gioire nel fare il bene e a
dispiacersi nel fare il male. Si tratta,
dunque, di imparare ad amare ciò
che veramente merita di essere
amato.

Nel nostro intimo vi sono sentimenti
che ci spingono a operare bene e altri
che minacciano la nostra vita
morale. Perciò dobbiamo fare in
modo di modellare i nostri



sentimenti affinché ci aiutino il più
possibile a sentirci a nostro agio, per
costruire una vita personale
armonica, piena, positiva; e a sentirci
a disagio nel caso contrario. Infatti
l’educazione morale ci aiuta, fra le
altre cose, a pensare positivo.

Per i primi cristiani il senso positivo
dell’affettività umana era qualcosa di
connaturale e molto a portata di
mano. Ne è prova il consiglio di san
Paolo: Abbiate in voi gli stessi
sentimenti che furono in Cristo
Gesù[8]. Il Catechismo della Chiesa
Cattolica parla anche dell’importanza
di coinvolgere la vita affettiva nella
santità: «La perfezione morale
consiste nel fatto che l’uomo non sia
indotto al bene soltanto dalla
volontà, ma anche dal suo appetito
sensibile, secondo queste parole del
salmo: “Il mio cuore e la mia carne
esultano nel Dio vivente” (Sal 84,
3)»[9].



È vero che qualche volta fare il bene
non sarà attraente; per questo i
sentimenti non sono sempre una
guida morale sicura. Però non
bisogna sottovalutare la loro forza e
la loro influenza, ma capire che
conviene educarli perché siano il più
possibile un aiuto alla vita morale. Se
una persona, per esempio, sente
dispiacere quando mente e
soddisfazione quando è sincera,
questo le sarà indubbiamente di
grande aiuto. Se poi si sente a disagio
quando è sleale, o egoista, o pigra, o
ingiusta, questi sentimenti la
terranno lontana dagli errori, alcune
volte con una forza assai superiore a
ogni altra argomentazione.

Con una buona educazione dei
sentimenti costa meno condurre una
vita virtuosa e raggiungere la santità.
In ogni caso, per quanto buona sia
l’educazione di una persona, fare il
bene comporterà assai spesso una
vittoria, a volte una grande vittoria.



Si esce sempre vincitori se si opera
bene. Invece, scegliere il male vuol
dire auto-ingannarsi e, a lungo
andare, avere una vita molto più
difficile e deludente. Non si tratta di
guadagnare la felicità del Cielo
essendo infelici sulla terra, ma di
cercare le due felicità insieme: Ne
sono sempre più persuaso: la
felicità del Cielo è per coloro che
sanno essere felici sulla terra[10].

La libertà interiore

Certe volte abbiamo la tendenza a
identificare un obbligo con la
coazione, percepiamo l’idea del
dovere come una perdita di libertà, e
questo è un errore nello sviluppo
emotivo. Comportarsi conforme al
dovere è una cosa che ci perfeziona.
Se accettiamo il nostro dovere come
una voce amica, finiremo per farlo
nostro in modo piacevole e cordiale,
e un po’ alla volta scopriremo che il
grande successo dell’educazione



affettiva è riuscire a unire volere e
dovere. Così, inoltre, si raggiunge un
grado di libertà molto maggiore,
perché la felicità non consiste nel
fare ciò che uno vuole, ma nel volere
ciò che uno deve fare.

In tal modo ci sentiremo legati al
buon agire morale, ma non obbligati,
né forzati, né coartati, perché lo
percepiremo come un ideale che ci
porta alla pienezza, e questo
costituisce una delle maggiori
conquiste dell’autentica libertà.

A. Aguiló

[1] Mt 5, 27-28.

[2] Mc 7, 21-23.

[3] Lc 6, 45.

[4] Lc 16, 15.

[5] At 5, 4.

[6] San Josemaría, Forgia, n. 750.



[7] San Josemaría, Solco, n. 795.

[8] Fil 2, 5.

[9] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1770.

[10] San Josemaría, Forgia, n. 1005.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/educare-
laffettivita/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/educare-laffettivita/
https://opusdei.org/it-ch/article/educare-laffettivita/
https://opusdei.org/it-ch/article/educare-laffettivita/

	Educare l’affettività

