
opusdei.org

Educare il cuore

I sentimenti si formano
soprattutto durante l’infanzia.
S’impara ad amare sin da
bambini, e i principali maestri
sono i genitori: lo si afferma in
questo articolo sulla famiglia.

02/04/2012

L’educazione è un diritto e un dovere
dei genitori, che in un certo senso
prolunga la generazione; si può dire
che il figlio, in quanto persona, è il
fine primario al quale tende l’amore
degli sposi in Dio. L’educazione
appare così quasi la continuazione



dell’amore che ha portato alla vita il
figlio, con la quale i genitori cercano
di dargli gli strumenti perché possa
essere felice, capace di prendere
possesso del suo posto nel mondo
con garbo umano e soprannaturale.

I genitori cristiani sono convinti che
ogni figlio sia una dimostrazione
della fiducia di Dio e che educarli
bene sia – come diceva san Josemaría
– il miglior affare; un affare che
comincia con il concepimento e si
esprime all’inizio con l’educazione
dei sentimenti, dell’affettività. Se i
genitori si amano e considerano il
figlio come il frutto della loro
donazione, lo educheranno
nell’amore e per amare; in altre
parole, il primo compito dei genitori
è quello di educare l’affettività dei
figli, disciplinare i loro affetti,
ottenere che siano bambini sereni.

I sentimenti si formano soprattutto
durante l’infanzia. In seguito,



nell’adolescenza, possono comparire
le crisi affettive, e i genitori devono
aiutare i figli a risolverle. Se da
bambini sono stati tranquilli e sereni,
supereranno più facilmente questi
momenti difficili. Inoltre, l’equilibrio
emotivo favorisce la crescita degli
abiti dell’intelligenza e della volontà;
se manca l’armonia affettiva, lo
sviluppo delle virtù è più difficoltoso.

Una condizione irrinunciabile per
stabilire una buona base
sentimentale e affettiva è che gli
stessi genitori cerchino di
perfezionare la propria stabilità
emotiva. In che modo? Migliorando
la convivenza familiare, curando la
loro unione, dando dimostrazione
davanti ai figli, con la dovuta
prudenza, del loro reciproco amore.
Tuttavia, certe volte si è portati a
credere che gli affetti o i sentimenti
evadano dall’ambito educativo
familiare; forse perché può sembrare
che siano qualcosa che succede, che



sfugge al nostro controllo e non
possiamo cambiare. Si arriva
addirittura a considerarli con una
prospettiva negativa: dato che il
peccato ha creato disordine nelle
passioni, queste rendono difficile un
comportamento razionale.

All’origine della personalità

Questo atteggiamento passivo o
persino negativo, presente in molte
religioni e tradizioni morali,
contrasta fortemente con le parole
che Dio rivolse al profeta Ezechiele: 
Darò loro un cuore di carne,
perché seguano i miei decreti e
osservino le mie leggi e li mettano
in pratica[1]. Avere un cuore di
carne, cioè un cuore capace di
amare, appare come una realtà
creata per compiere la volontà
divina: le passioni disordinate non
sarebbero tanto un frutto dell’eccesso
di cuore quanto la conseguenza di
possedere un cuorecattivo, che deve



essere guarito. Lo ha confermato il
Signore: L’uomo buono trae fuori il
bene dal buon tesoro del suo
cuore; l’uomo cattivo dal suo
cattivo tesoro trae fuori il male,
perché la bocca parla dalla
pienezza del cuore[2]. Vengono dal
cuore le cose che contaminano
l’uomo[3], ma anche tutte le cose
buone.

L’uomo ha bisogno degli affetti,
perché sono un potente motore per
l’azione. Ognuno tende verso ciò che
gli piace, e l’educazione consiste
nell’aiutare a fare in modo che
coincida con il bene della persona.
Bisogna comportarsi in modo nobile
e con passione: che cosa c’è di più
naturale dell’amore di una madre
per suo figlio? L'affetto spinge a
compiere tanti sacrifici con gioia!
Invece, quando qualcosa, per
qualsiasi motivo, ci appare
spiacevole, quanto è più facile
rifuggirne! In certi momenti,



rendersi conto della “bruttezza” di
una cattiva azione può essere un
motivo più forte di mille
ragionamenti per non commetterla.

Evidentemente tutto ciò non deve
essere confuso con una concezione
sentimentalista della moralità. La
vita etica e il rapporto con Dio non
debbono essere affidati ai sentimenti;
come sempre, il modello è Cristo: in
Lui, perfetto Uomo, vediamo che gli
affetti e le passioni cooperano al
retto agire. Gesù si commuove
davanti alla realtà della morte e
opera miracoli. Nel Getsemani
notiamo la forza di una orazione che
dà sfogo a sentimenti vivissimi. È
preso anche dalla passione dell’ira –
positiva, in questo caso – quando
ripristina la dignità del Tempio[4].
Quando si desidera sul serio
qualcosa, è normale che l’uomo si
appassioni. Invece non fa piacere
notare che qualcuno fa le cose tanto
per farle, di malavoglia, senza



mettervi il cuore. Ciò non significa
che ci si debba far travolgere dagli
affetti: anche se prima di tutto
bisogna impegnare l’intelligenza in
quello che si fa, il sentimento rende
amabile la ragione, fa in modo che le
cose buone siano gradevoli; la
ragione, da parte sua, conferisce
luce, armonia e unità ai sentimenti.

Favorire la purificazione del cuore

Nell’uomo le passioni hanno il fine di
favorire l’azione volontaria, non di
attenuarla o di ostacolarla. «La
perfezione morale consiste nel fatto
che l’uomo non sia indotto al bene
soltanto dalla volontà, ma anche dal
suo appetito sensibile, secondo
queste parole del salmo: “Il mio
cuore e la mia carne esultano nel Dio
vivente” (Sal 84, 3)»[5]. Perciò non è
conveniente voler sopprimere o
“controllare” le passioni, come se
fossero cose cattive o da rifiutare. È
vero che il peccato originale le ha



sovvertite, ma non le ha snaturate e
non le ha corrotte in modo assoluto e
irreparabile. Occorre orientare
positivamente l’emotività,
dirigendola verso i beni autentici:
l’amore di Dio e degli altri. Ecco
perché gli educatori, i genitori per
primi, debbono fare in modo che
l’educando, per quanto possibile,
goda nel fare il bene.

Formare l’affettività richiede, prima
di tutto, rendere più facile ai figli di
conoscersi e di sentire in un modo
proporzionato alla realtà che ha
risvegliato la loro sensibilità. Si tratta
di aiutare a superare, a trascendere,
un affetto per valutare con
obiettività la causa che lo ha
provocato. Questa riflessione può
influire positivamente aiutando a
intervenire sulla causa; in altri casi –
la morte di un essere amato, una
grave malattia – non sarà possibile
cambiare la realtà e sarà il momento
di insegnare ad accettare l’accaduto



come proveniente dalla mano di Dio,
che ci ama come un Padre ama i suoi
figli. In altre occasioni, dinanzi a una
arrabbiatura, a una reazione di
paura o a una antipatia, il padre o la
madre dovrebbero parlare con i figli,
aiutandoli a capire, nella misura del
possibile, il perché di tale sensazione,
in modo che possano superarla; così
conosceranno meglio se stessi e
saranno più capaci di dare il giusto
posto al mondo degli affetti.

Inoltre, gli educatori possono
preparare il bambino o il giovane a
riconoscere, in se stessi e negli altri,
un determinato sentimento. Per
esempio, si possono utilizzare la
letteratura o il cinema per insegnare
a dare risposte proporzionate, che
contribuiscano a modellare il mondo
emotivo dell’uomo. Un racconto
coinvolge chi lo vede, lo legge o
l’ascolta, orienta i suoi sentimenti e
lo abitua a un certo modo di vedere
la realtà. A seconda dell’età –



l’influsso può essere maggiore
quanto più piccolo è il bambino –
una storia avventurosa o di suspence,
un racconto romantico, possono
contribuire a rafforzare i sentimenti
che certe situazioni oggettivamente
meritano: indignazione di fronte
all'ingiustizia, compassione per
l'infelicità, ammirazione per il
sacrificio, amore della bellezza.
Contribuirà, inoltre, a stimolare il
desiderio di possedere questi
sentimenti, perché sono belli,
sorgente di perfezione e di nobiltà.

Se è ben incanalato, l’interesse per le
belle storie educa anche, un po’ alla
volta, il gusto estetico e la capacità di
distinguere le qualità. Ciò rafforza il
senso critico ed è un aiuto efficace
per prevenire l’assenza di tono
umano, che a volte degenera in
volgarità e mancanza di pudore.
Soprattutto nelle società del mondo
occidentale si è diffuso un concetto di
“spontaneità” e di “naturalezza” che



assai spesso è ben lontano dal
decoro. Chi si abitua a
comportamenti di questo tipo –
indipendentemente dall’età – finisce
per ridurre la propria sensibilità e
abbrutire (o banalizzare) le proprie
reazioni affettive; i genitori devono
aiutare i figli a rifuggire la volgarità,
anche quando non si parla di
questioni direttamente sensuali.

Del resto, è bene ricordare che
l’educazione dell’affettività non si
identifica con l’educazione della
sessualità: questa è soltanto una
parte del campo emotivo. È vero,
però, che quando si riesce a creare in
famiglia un clima di confidenza, è
più facile per i genitori parlare ai
figli della grandezza e del significato
dell’amore umano e dar loro
progressivamente, fin da piccoli –
attraverso l’educazione dei
sentimenti e delle virtù – gli
strumenti per orientarsi



adeguatamente in questo aspetto
della vita.

Un cuore a misura di Cristo

In sostanza, l’educazione delle
emozioni cerca di suscitare nei figli
un cuore grande, capace di amare
veramente Dio e gli uomini, capace
di sentire le preoccupazioni di
quelli che ci circondano, saper
perdonare e comprendere,
sacrificarsi in unione a Gesù
Cristo per tutte le anime[6]. Un
clima di serenità e di esigenza
contribuisce a dare fiducia e stabilità
al complesso mondo dei sentimenti.
Se i figli si accorgono di essere amati
incondizionatamente, se sono
convinti che agendo bene fanno
contenti genitori, ma che i propri
errori non li privano della loro
fiducia, se li si aiuta ad essere sinceri
e a manifestare le emozioni...,
cresceranno in un clima interiore di
ordine e di tranquillità, dove



predominano i sentimenti positivi
(comprensione, gioia, fiducia),
mentre ciò che toglie la pace (collera,
capricci, invidia) viene percepito
come un invito a chiedere perdono,
perdonare, fare un gesto di affetto.

C’è bisogno di cuori innamorati di ciò
che vale per davvero, innamorati
soprattutto di Dio[7]. Nulla aiuta di
più a far maturare gli affetti che
mettere il cuore nel Signore e nel
compimento della sua volontà. Per
questo motivo, come insegnava san
Josemaría, bisogna mettergli sette
catenacci, uno per ogni peccato
capitale[8]: perché in ogni cuore vi
sono affetti da donare soltanto a Dio,
e la coscienza perde la pace se li
volge ad altro. L’autentica purezza
dell’anima riesce a chiudere le porte
a tutto ciò che indurrebbe a dare alle
creature o al proprio io quello che
appartiene a Cristo; riesce a
“garantire” che la capacità di amare
e voler bene di una persona sia



disciplinata, non scomposta. Perciò
l’immagine dei sette catenacci va
oltre la moderazione della
concupiscenza o della
preoccupazione eccessiva per i beni
materiali: ci ricorda che è necessario
lottare contro la vanità, tenere
l’immaginazione sotto controllo,
purificare la memoria, moderare
l’appetito durante i pasti, essere
amabili con quelli che ci irritano... Il
paradosso sta nel fatto che, quando si
mettono “lucchetti” al cuore, si
aumenta la sua libertà di amare con
tutte le sue forze inalterate.

L’Umanità Santissima del Signore è il
crogiolo nel quale è possibile
purificare meglio il cuore e i suoi
affetti. Insegnare ai figli, sin da
piccoli, a dialogare con Gesù e con
sua Madre, con lo stesso cuore e con
le manifestazioni di affetto con cui
amano i loro genitori sulla terra, li
aiuta, a misura dell’età, a scoprire la
vera grandezza dei loro affetti e



favorisce che il Signore penetri nelle
loro anime. Un cuore che si dà a Dio
per intero, si possiede interamente
ed è capace di donarsi
completamente.

Secondo questa prospettiva il cuore
diventa un simbolo di profonda
ricchezza antropologica: è il centro
della persona, il luogo nel quale
convergono le facoltà più intime ed
elevate dell’uomo e dal quale ogni
persona trae le energie per operare.
Un motore che deve essere educato –
guidato, moderato, affinato – in
modo da incanalare tutta la sua
potenza nella giusta direzione. Per
educare in questo modo, per potere
amare e insegnare ad amare con
questa forza, è necessario estirpare
dalla propria vita tutto quanto è
di ostacolo alla vita di Cristo in
noi: l’attaccamento alla comodità,
le suggestioni dell’egoismo, la
tendenza alla vanagloria...
Potremo trasmettere agli altri la



vita di Cristo, solo a condizione di
riprodurla in noi stessi[9]. Con la
corrispondenza alla grazia e con la
lotta personale l’anima si "divinizza"
e, un po’ alla volta, il cuore diventa
magnanimo, capace di dedicare i
suoi sforzi migliori a cause nobili e
grandi, a compiere ciò che viene
percepito come volontà di Dio.

In certi momenti l’uomo vecchio
tenterà di riappropriarsi del suo
potere perduto, ma la maturità
affettiva – una maturità che in parte
è indipendente dall’età – fa sì che
l’uomo guardi più in là delle proprie
passioni per scoprire che cosa le ha
scatenate e come deve reagire.
Comunque, potrà sempre contare
sull’aiuto che gli offrono il Signore e
sua Madre. Abituati a mettere il
tuo povero cuore nel Dolce e
Immacolato Cuore di Maria,
affinché te lo purifichi da tante
scorie, e ti conduca al Cuore



Sacratissimo e Misericordioso di
Gesù[10].

J.M. Martín, J. Verdiá

[1] Ez 11, 19-20

[2] Lc 6, 45.

[3] Cfr. Mc 7, 20-23.

[4] Cfr. Mc 5, 40-43; 14, 32ss; 11,
15-17.

[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1770.

[6] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 158.

[7] Cfr. San Josemaría, Solco, n. 795.

[8] San Josemaría, Riunione di
famiglia a La Lloma (Valencia), 7-
I-1975, in P. Rodríguez (curatore), 
Camino. Edición crítico-histórica,
Rialp, Madrid 2002, p. 378; cfr. San
Josemaría, Cammino, n. 188.



[9] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 158.

[10] San Josemaría, Solco, n. 830.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/educare-il-
cuore/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/educare-il-cuore/
https://opusdei.org/it-ch/article/educare-il-cuore/
https://opusdei.org/it-ch/article/educare-il-cuore/

	Educare il cuore

