
opusdei.org

Educare al pudore
(I): gli anni della
fanciullezza

Il senso del pudore si risveglia
nella persona man mano che
scopre la propria intimità. Il
rispetto che ognuno deve avere
per se stesso si impara
soprattutto in famiglia. Alcuni
suggerimenti in quest’articolo.

07/09/2013

Che cos’è il pudore? In prima istanza,
è un sentimento di vergogna che
induce a non manifestare agli altri



tutto ciò che riguarda la nostra
intimità. Per molti si tratta
semplicemente di una difesa più o
meno spontanea dall’indecenza, e
non mancano coloro che lo
confondono con la bigotteria.

Tuttavia questa concezione appare
limitata. È facile rendersene conto se
consideriamo che dove non c’è
personalità né intimità, il pudore è
superfluo. Gli animali non ce
l’hanno.

Inoltre, non riguarda soltanto le cose
cattive o indecenti; esiste anche un
pudore delle cose buone, una
vergogna naturale a mostrare i doni
che si sono ricevuti.

Il pudore, considerato come
sentimento, ha un valore
inestimabile, perché significa che ci
rendiamo conto di avere una intimità
e non soltanto una esistenza
pubblica; oltre a questo esiste
un’autentica virtù del pudore che



affonda le radici in questo
sentimento e che permette all’uomo
di scegliere quando e come
manifestare se stessi alle persone che
possono accettarlo e comprenderlo
come merita.

Il valore della propria intimità

Il pudore ha un profondo valore
antropologico: difende l’intimità
dell’uomo o della donna – la parte di
loro di maggior valore – per poterla
rivelare nella misura adeguata, nel
momento più conveniente, in modo
corretto, nel contesto propizio.

In caso diverso, la persona sarebbe
esposta a essere trattata male o,
quanto meno, a non essere tenuta
nella dovuta considerazione. Anche a
se stessi il pudore è indispensabile
per avere e conservare la propria
autostima, aspetto essenziale
dell’amore per il proprio io.



Si può dire che «con il pudore
l’essere umano manifesta quasi
“istintivamente” il bisogno
dell’affermazione e dell’accettazione
di questo “io” secondo il suo giusto
valore»[1]. La mancanza di pudore
dimostra che la propria intimità è
considerata poco originale o poco
rilevante, sicché niente del suo
contenuto merita di essere riservato
ad alcune persone ed escluso per le
altre.

La bellezza del pudore

Il termine “pudore” – tanto se lo
intendiamo come sentimento che
come virtù – può essere utilizzato in
diversi ambiti. Il suo significato più
preciso si riferisce alla salvaguardia
del corpo; in un senso più ampio
riguarda altri aspetti dell’intimità –
per esempio, quello della
manifestazione delle proprie
emozioni –; nell’un caso e nell’altro il
pudore, in sostanza, custodisce il



mistero della persona e del suo
amore[2].

Come principio generale si può dire
che il pudore ha lo scopo di fare in
modo che gli altri riconoscano in noi
ciò che abbiamo di più personale.
Per ciò che si riferisce al corpo,
questo richiede che si fissi
l’attenzione su quello che può
comunicare ciò che è esclusivo e
proprio di ogni persona (il volto, le
mani, lo sguardo, i gesti...). Sulla
stessa linea, il vestito deve essere al
servizio di questa capacità di
comunicazione e deve essere
l’espressione dell’immagine che
ognuno di noi ha di se stesso e il
rispetto che nutre per gli altri.
L’eleganza e il buon gusto, la pulizia
e la cura della propria persona
appaiono così come le prime
manifestazioni di pudore, che chiede
(ed esprime) rispetto a coloro che ci
frequentano. Per la stessa ragione la
poca virtù in questo campo porta



facilmente alla rozzezza e alla
negligenza nella pulizia personale. In
varie occasioni il prelato dell’Opus
Dei ha esortato a «vivere e difendere
il pudore, contribuendo a creare e
diffondere una moda che rispetti la
dignità, protestando nel caso di
imposizioni che non rispettano i
valori di un’autentica bellezza»[3].

Qualcosa di simile accade con
l’aspetto più spirituale: questa virtù
mette ordine nella nostra intimità,
secondo la dignità delle persone e i
legami esistenti fra loro[4]. Avere
considerazione per l’intimità, propria
e altrui, permette di farsi conoscere
nella giusta misura nei diversi
contesti di donazione o di rispetto in
cui ci muoviamo. In tal modo si
umanizzano le relazioni personali
perché ognuna di esse acquista
caratteristiche diverse; questo non
soltanto rende più attraente la
propria personalità, ma, man mano
che si condividono nuove sfere di



intimità, permette il piacere della
vera amicizia.

Nell’educazione del pudore, pertanto,
non si può fare a meno di avvertire il
senso eminentemente positivo di
questa virtù. «Il pudore, elemento
fondamentale della personalità, si
può considerare – sul piano
educativo – come la coscienza
vigilante a difesa della dignità
dell’uomo e dell’amore autentico»[5].
Quando si spiega qual è il senso
profondo del pudore – salvaguardare
la propria intimità, per poterla
offrire a chi può apprezzarla
veramente –, è più facile accettare e
interiorizzarne le conseguenze
pratiche. L’obiettivo, allora, non
consisterà tanto nel fatto che i
giovani osservino in questo campo
determinati criteri di condotta, ma
che apprezzino il pudore e lo
assumano come qualcosa che sta alla
radice della struttura dell’essere
personale.



L’esempio dei genitori e l’ambiente
familiare

Come sappiamo bene, il buon
esempio è sempre un elemento
essenziale nell’attività educativa. Se i
genitori – e altre persone adulte che
abitano in casa, come i nonni – sanno
vivere con pudore, i figli capiranno
che le manifestazioni di delicatezza e
di pudore sono l’espressione della
dignità dei diversi componenti della
famiglia. Per esempio, i genitori
possono e devono mostrare davanti
ai bambini il loro affetto reciproco,
ma sapendo riservare certe effusioni
ai momenti di intimità. In tal senso
san Josemaría ricordava l’ambiente
di famiglia che avevano creato i suoi
genitori: E non si scambiavano
moine; qualche volta un bacio.
Abbiate pudore davanti ai figli[6].
Non si tratta di nascondere l’amore
dietro una maschera di freddezza,
ma di mostrare ai figli la necessità



dell’eleganza, che non ha nulla a che
vedere con l’affettazione.

Non finiscono qui, naturalmente, le
manifestazioni di un sano pudore. La
confidenza che si ha in una famiglia
non è incompatibile con lo stare in
casa in modo coerente con la propria
dignità. Una rilassatezza nel
portamento o nel vestire, oppure un
uso prolungato della vestaglia o un
cambiamento d’abito fatto davanti ai
figli, finisce con l’abbassare il tono
umano di una famiglia e porta alla
sciatteria. Occorre fare particolare
attenzione nella stagione calda,
perché il clima, i tessuti più leggeri, e
forse anche il fatto di essere in
vacanza, aprono le porte alla
trascuratezza. Non c’è dubbio che
ogni momento e ogni luogo
richiedono un abbigliamento
adeguato, ma il decoro può essere
comunque mantenuto. Può darsi che
questo modo di fare contrasti, a
volte, con il clima generale, ma 



perciò è necessario che la vostra
formazione sia tale da essere voi a
condizionare, con naturalezza, il
vostro ambiente, dando “il vostro
tono” alla società nella quale
vivete[7].

Se il pudore si riferisce, soprattutto,
alla manifestazione dell’intimità, è
logico che la sua educazione debba
comprendere il campo dei pensieri,
dei sentimenti o delle intenzioni. Per
questo l’esempio in casa si deve
estendere al modo in cui si ha cura
dell’intimità propria e di quella
altrui. Per esempio, è poco educativo
che le conversazioni familiari si
basino sulle confidenze di altri o
alimentino pettegolezzi. Oltre alle
eventuali mancanze di giustizia che
tale comportamento potrebbe
provocare, questo tipo di commenti
può indurre i figli a ritenersi
autorizzati a intromettersi
nell’intimità altrui.



Analogamente, è importante stare
attenti a ciò che entra in casa
attraverso i mezzi di comunicazione.
Dato l’argomento di cui ci
occupiamo, l’ostacolo principale non
è soltanto ciò che è indecente: è
chiaro che questo deve essere
sempre evitato. Più confuso può
apparire il modo in cui alcuni
programmi televisivi o certe riviste
fanno commercio e spettacolo della
vita delle persone. Certe volte ciò
avviene in un modo invadente,
contrario all’etica della professione
giornalistica; altre volte sono gli
stessi protagonisti che agiscono in
modo immorale e si prestano a
soddisfare curiosità frivole o
addirittura morbose. I genitori
cristiani debbono trovare il sistema
di non far entrare in casa questa
“tratta dell’intimità”. Occorre saper
spiegare i motivi di questo modo di
fare: il rispetto e il diritto alla 
sacrosanta libertà di essere se
stessi, di non esibirsi, di



conservare un giusto e delicato
riserbo circa le proprie gioie, i
propri dolori e le pene di
famiglia[8]. La scusa che
solitamente addotta in questi casi – il
diritto all’informazione o il consenso
dei protagonisti – ha i suoi limiti:
quelli che derivano dalla dignità
della persona. Non è mai morale
danneggiarla ingiustamente, anche
nel caso in cui sia lo stesso
interessato a farlo.

Sin da piccoli

Il senso del pudore si risveglia
nell’uomo man mano che egli va
scoprendo l’intimità personale. I
bambini piccoli, invece, spesso si
lasciano dominare da una sensazione
momentanea; per questo, in un
ambiente confidenziale o di gioco,
non è difficile che trascuri il pudore,
magari senza neanche accorgersene.
Ecco perché durante la prima
infanzia l’attività educativa deve



concentrarsi nel consolidare alcuni
abiti che più avanti faciliteranno lo
sviluppo di questa virtù. Conviene,
per esempio, che imparino al più
presto a lavarsi e a vestirsi da sé. E,
ancor prima di avere raggiunto
questo obiettivo, bisogna fare in
modo che in quei momenti il
bambino non venga visto dai fratelli.
Tutti devono anche abituarsi, se
possibile, a chiudere la porta della
camera quando si cambiano e a
chiudersi a chiave nel bagno.

Sono cose di buon senso – che forse
stiamo dimenticando in una società
dalle abitudini piuttosto naturaliste
–, che perseguono il fine di formare
un po’ per volta una serie di abiti che
vengono assimilati e che in seguito
favoriranno le autentiche virtù. Per
questo, se qualche volta il piccolo si
presenta o scorazza per casa senza
badare al pudore, non bisogna
drammatizzare, ma neppure mettersi
a ridere allegramente, cosa che si



potrà fare in sua assenza. Conviene,
invece, correggerlo con affetto e
spiegargli che non si è comportato
bene. Nel campo dell’educazione,
tutto ha importanza, anche se certe
cose in sé possano sembrare
insignificanti o siamo convinti che a
quell’età non significano nulla.

Nello stesso tempo i bambini devono
imparare a rispettare l’intimità degli
altri; nascono egocentrici, e solo
gradatamente vanno “scoprendo”
che gli altri non vivono per loro e
meritano di essere trattati come a
loro piacerebbe essere trattati. Questi
graduali passi avanti possono essere
concretizzati in parecchi dettagli:
insegnare loro a chiedere il permesso
– e, naturalmente, aspettare la
risposta – prima di entrare in una
camera; spiegare loro che devono
uscire dalla stanza quando sono
invitati a farlo perché i più grandi
vogliono parlare da soli. È utile
anche contenere il loro desiderio di



esplorare – caratteristico dei bambini
piccoli – gli armadi e altre cose
personali degli abitanti della casa.
Così andranno abituandosi ad
apprezzare l’ambito privato degli
altri e, contemporaneamente, a
scoprire il proprio; e si getteranno le
basi perché, crescendo, siano capaci
non soltanto di rispettare le persone
per quello che sono – figli di Dio –,
ma anche di possedere essi stessi 
quel bel pudore che riserva le cose
profonde dell’anima all’intimità
tra l’uomo e suo Padre Dio, tra il
bambino che deve provare a essere
del tutto un cristiano e la Madre
che lo stringe sempre fra le sue
braccia[9].

J. De la Vega (2012)

[1] Beato Giovanni Paolo II, Udienza
Generale, 19-XII-1979.

[2] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2522.



[3] Mons. Javier Echevarría, Incontro
pubblico di catechesi a Las Palmas de
Gran Canaria, 7-II-2004.

[4] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2521.

[5] Congregazione per l’Educazione
Cattolica, Orientamenti educativi
sull’amore umano, n. 90.

[6] Predicazione orale di san
Josemaría, citata da Salvador Bernal
in “Mons. Josemaría Escrivá”, ed.
Ares, Milano 1977, p. 29.

[7] Cammino, n. 376.

[8] È Gesù che passa, n. 69.

[9] San Josemaría, Articolo La Virgen
del Pilar ne “El libro de Aragón”,
CAMP, Saragozza 1976, pubblicato
anche in www.sanjosemaria.info

https://www.sanjosemaria.info


pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/educare-al-
pudore-i-gli-anni-della-fanciullezza/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/educare-al-pudore-i-gli-anni-della-fanciullezza/
https://opusdei.org/it-ch/article/educare-al-pudore-i-gli-anni-della-fanciullezza/
https://opusdei.org/it-ch/article/educare-al-pudore-i-gli-anni-della-fanciullezza/

	Educare al pudore (I): gli anni della fanciullezza

