
opusdei.org

San Josemaría, in
Dio e con noi

Il rapporto con un santo e con
un carisma è un dialogo
misterioso con qualcosa di vivo.
Come ascoltare ciò che hanno
da dire al nostro mondo in
momenti diversi della storia?

03/06/2025

Quel giorno san Josemaría compiva
settantadue anni. Era il 9 gennaio
1974 e, nel soggiorno che affaccia su
Viale Bruno Buozzi, si era riunito con
lui un gruppo di persone dell’Opus
Dei per trascorrere un momento di



tertulia, cioè di conversazione
familiare. I presenti non lo sapevano,
ma quello sarebbe stato il penultimo
compleanno che festeggiava su
questa terra. La gioia della festa
aleggiava nell’aria e, per la
particolare intimità del momento,
c’era una certa attesa per quella
tertulia. San Josemaría iniziò
dicendo: «Non ho voluto preparare
niente prima di venire a parlare con
voi… Preferisco non preparare
niente – insistette mentre si sedeva –,
anche se a volte siete poco capaci di 
stuzzicarmi a fare qualche
confidenza»[1].

Sono già passati più di vent’anni da
quando abbiamo celebrato il
centenario della nascita di san
Josemaría. Da poco è trascorso anche
il centenario della sua ordinazione
sacerdotale. E con questo, potremmo
dire di essere entrati nel rettilineo
finale verso il centenario della
fondazione dell’Opus Dei. Il tempo



passa, e in cent’anni succedono molte
cose, il mondo cambia. La
comunicazione, i trasporti,
l’intrattenimento, la medicina,
l’istruzione e tante altre realtà dei
nostri giorni sarebbero state
impensabili all’inizio del XX secolo.
«In cent’anni, la società e la Chiesa si
sono molto evolute, come pure l'Opus
Dei che ne è parte. Non siamo
indifferenti a fenomeni come la
globalizzazione, la conquista
femminile dello spazio pubblico, le
nuove dinamiche professionali e
familiari e così via»[2].

In questo contesto di anniversari e di
cambiamenti, è naturale chiederci
con le sue stesse parole: come
possiamo stuzzicare san Josemaría in
ogni momento storico? Se «i santi che
già sono giunti alla presenza di Dio
mantengono con noi legami d’amore
e di comunione»[3], come ascoltare
oggi il fondatore dell'Opus Dei in un



mondo così diverso da quello in cui è
vissuto?

Una vita che non resta nel passato

La prima udienza di don Álvaro del
Portillo, successore di san Josemaría,
con san Paolo VI ebbe luogo il 5
marzo 1976, trascorsi solo due anni
dalla tertulia citata in apertura. Il
Romano Pontefice parlò brevemente
del fondatore dell’Opus Dei, in
particolare della sua risposta
generosa ai carismi ricevuti da Dio, e
infine formulò questo consiglio:
«Quando deve risolvere un
problema, si metta alla presenza di
Dio e si domandi: in questa
situazione, che farebbe il mio
fondatore?»[4]. La conversazione poi
continuò a girare intorno ad alcuni
episodi della vita di san Josemaría,
riguardo ai quali san Paolo VI alla
fine chiese: «Ma tutto questo è stato
messo per scritto?”. E don Álvaro:
“Sì, Santo Padre, non solo è tutto



scritto, ma abbiamo anche dei
filmati”. Il Papa concludeva: “Questo
è un tesoro, non soltanto per l’Opus
Dei, ma per tutta la Chiesa»[5].

Grazie al lavoro di molte persone,
oggi disponiamo di abbondanti fonti
che permettono a chi lo desidera di
conoscere in profondità la vita del
fondatore dell’Opus Dei. Inoltre, più
di vent’anni fa è nato l’Istituto
Storico san Josemaría Escrivá de
Balaguer, che promuove la ricerca
sulla sua vita e sta curando l’edizione
e la pubblicazione delle sue opere
complete. Tuttavia, è sufficiente
conoscere a fondo la vita di san
Josemaría per essere suoi
contemporanei? Può bastare entrare
in contatto con la sua predicazione
tramite registrazioni audio e video,
per dire che egli vive nel nostro
tempo? O forse capita che,
domandandoci «cosa farebbe lui in
questa situazione?», non riusciamo a
trovare una risposta?



Approfondendo queste domande,
possiamo trovarci di fronte ad alcune
sfide. Certo, è possibile considerare
la vita di san Josemaría come
appartenente soltanto al passato, un
passato che diventa sempre più
lontano con il trascorrere degli anni,
che ormai sono un centinaio. Esiste il
rischio di pensare di poter, sì,
intravedere alcuni punti di contatto
con il presente, o lievi somiglianze
con il mondo in cui viviamo; di poter
forse trovare applicazioni puntuali
per i nostri giorni, sempre più rare…
ma senza che l’essenziale della sua
vita ci sia davvero contemporaneo.
Di fatto, talvolta può accadere che
qualcuno faccia fatica persino a
comprendere parole, espressioni o
atteggiamenti che richiedono una
spiegazione, una nota che li
contestualizzi.

Esiste, inoltre, un altro pericolo,
frequente quando si tratta di una
figura storica: quello di prendere una



parte per il tutto. Dal momento che il
materiale disponibile è molto, non è
raro che si possano isolare parole che
sembrano dire una cosa e il suo
contrario; o che da un frammento
emerga un’idea stereotipata e
riduttiva del pensiero di chi lo ha
pronunciato; o che si attribuisca la
stessa importanza a parole o scritti
che in realtà non ne hanno, come nel
caso di affermazioni informali messe
sullo stesso piano di un documento di
formazione. Lo stesso può accadere
con decisioni o indicazioni che
rispondevano a un contesto storico
preciso e che, pur mantenendo vivo
lo spirito che le ha ispirate, non sono
necessariamente applicabili a ogni
epoca.

Lo stesso fondatore dell’Opus Dei era
consapevole di questi pericoli.
Parlando della storia di quel carisma,
voluto da Dio per il nostro mondo,
diceva: «Il Signore ha fatto andare
avanti l’Opera nonostante si sia



servito di strumenti scadenti, come
me. Ma, a volte, mi sento in cuore un
dolore, pensando che forse — non
accadrà, ovviamente, ai vostri fratelli
più anziani — si possa prendere tutto
questo e guardarlo, sì, con affetto e
con entusiasmo, ma come si
contempla un reperto archeologico,
un oggetto antico. Spero che si
rendano conto che tutto è un fiume
di lacrime e sangue, di preghiera e di
sacrificio»[6]. E quest’ultima
affermazione può essere valida in
ogni momento storico: l’Opus Dei è
chiamato a essere un fiume di vita
che sgorga da Dio e che si rivolge
sempre verso il futuro.

In questo senso, è necessario un
contatto sapiente con la vita e con
tutti gli insegnamenti di san
Josemaría, per poter vivere del suo
spirito senza restare intrappolati in
qualche perplessità. Inoltre, com’è
naturale, non basta soltanto uno
sforzo di contestualizzazione



affinché ogni generazione si senta
interpellata dal messaggio di san
Josemaría: nutrirsi oggi della sua vita
non è un mero esercizio di
spiegazione storica. Il rapporto con
un santo e con un carisma è una
relazione misteriosa con qualcosa di
vivo.

Il fiume della vita che viene da
Cristo

Ma come possono delle parole del
passato, pronunciate in un contesto
storico diverso, essere sempre
attuali? Come può lo Spirito Santo
continuare a parlare a ogni
generazione a partire dagli
insegnamenti di un fondatore o di un
santo? Papa Francesco, un paio di
anni fa, ha proposto alla Chiesa di
meditare sulla figura di san
Francesco di Sales, nel quarto
centenario della sua morte, perché è
un esempio di vita «che è
consegnato, ancora una volta, a



ciascuno di noi»[7]. Lo stesso fece san
Giovanni Paolo II, nel presentare
«quasi dono di Dio per il nostro
tempo, la vita e la testimonianza di
Suor Faustina Kowalska»[8]. Santa
Teresa Benedetta della Croce
ricevette una luce importante da Dio
leggendo santa Teresa di Gesù; lo
stesso accadde a sant’Agostino
quando entrò in contatto con la vita
di sant’Antonio abate; e un
sant’Ignazio di Loyola convalescente
rimase profondamente colpito dalle
figure di san Francesco e san
Domenico. C’è qualcosa nella vita di
coloro che sono già nella presenza di
Dio, come avviene con san Josemaría,
che li spinge a interpellare ogni
epoca.

Gesù ha sempre insegnato che il
nostro è un Dio dei vivi; che, in un
certo senso, le sue parole portano
sempre novità. Possiamo ricordare la
scena di quei sadducei che volevano
mettere alla prova Gesù con una



storiella su matrimoni, discendenze e
relazioni dopo la morte, alla quale
Gesù rispose: «Voi siete in grave
errore. Dio non è Dio dei morti, ma
dei viventi!» (cfr. Mc 12,27). In modo
simile a quel caso contorto, la
risurrezione di Cristo è la chiave per
la questione che stiamo affrontando.
Scoprire come Dio agisce lungo la
storia è fondamentale per
comprendere cosa significhi che san
Josemaría sia nostro contemporaneo,
che la sua vita faccia parte della
storia viva della Chiesa — nel
passato, nel presente e nel futuro.
Come affermava Joseph Ratzinger
riguardo a Gesù (e qui lo
applichiamo per analogia all’opera
che san Josemaría ha lasciato in
eredità): «nella parola passata si può
percepire la domanda circa il suo
oggi; nella parola dell’uomo risuona
qualcosa di più grande»[9]. Con l’aiuto
dello Spirito Santo, la Chiesa impara
a trovare, a partire dalle fonti della
Rivelazione, risposte a situazioni



sempre nuove. In modo analogo,
sempre sotto l’assistenza dello Spirito
Santo, un carisma può illuminare le
situazioni sempre nuove in cui si
viene a trovare.

Quando un carisma della Chiesa
entra in contatto con la storia, con
persone in carne e ossa, con le loro
inquietudini e speranze, si realizza
ciò che Gesù indica a proposito di
quella persona che scopre finalmente
la logica del Regno dei Cieli, perché
«estrae dal suo tesoro cose nuove e
cose antiche» (Mt 13,52). Questo è un
processo in cui sarà prezioso non
dimenticare alcune parole dello
stesso san Josemaría: dovremo agire
sempre «tenendo presente che il
cambiamento delle circostanze
storiche, che modifica le strutture
sociali, può far sì che ciò che in un
dato momento era giusto e buono poi
smetta di esserlo. Pertanto, dovete
sempre esercitare una critica
costruttiva che contrasti l’azione



paralizzante e distruttiva
dell’inerzia»[10].

Condividendo ormai la pienezza
della vita in Cristo, san Josemaría
non è lontano cent’anni: è presente
in mezzo a noi e continua a
trasmetterci, in modi diversi, lo
spirito che Dio gli ha affidato,
affinché persone di ogni tempo,
ispirandosi a quella luce, illuminino
la propria situazione storica. In
questo senso, una responsabilità
importante sarà imparare a
discernere, nelle parole o negli
atteggiamenti del fondatore
dell’Opus Dei, ciò che appartiene al
contesto storico, al carattere
personale, alla sua personale
opinione in una determinata
congiuntura e così via, da ciò che
invece costituisce parte del carisma
voluto da Dio. È necessario imparare
a distinguere ciò che è puramente
storico in san Josemaría da quel
fuoco che lo Spirito Santo accendeva



in lui, e che riguarda
necessariamente i tratti essenziali
dell’Opus Dei. In questo normale
compito di discernimento, la Chiesa e
chi guida l’Opera avranno il compito
impegnativo, con l’aiuto di Dio e di
tutti coloro che hanno ricevuto
questo spirito, di orientare sempre
questo processo.

Un fondatore che si nasconde
perché risplenda Dio

Molti santi hanno manifestato il
desiderio di continuare dal cielo la
missione che hanno svolto sulla
terra. Di santa Teresina di Gesù
Bambino scriveva recentemente
papa Francesco: «La trasformazione
che avvenne in lei le permise di
passare da un fervido desiderio del
Cielo a un costante e ardente
desiderio del bene di tutti,
culminante nel sogno di continuare
in Cielo la sua missione di amare
Gesù e di farlo amare. In questo



senso, in una delle ultime lettere
scrisse: “Conto proprio di non restare
inattiva in Cielo: il mio desiderio è di
lavorare ancora per la Chiesa e per le
anime”. E in quegli stessi giorni, in
modo più diretto, disse: “Il mio Cielo
trascorrerà sulla terra sino alla fine
del mondo. Sì, voglio passare il mio
Cielo a fare del bene sulla terra (…) Il
buon Dio non mi darebbe questo
desiderio di fare del bene sulla terra
dopo la morte, se non volesse
realizzarlo”»[11].

In modo molto simile anche san
Josemaría aveva questa convinzione.
Scriveva don Álvaro in una delle sue
lettere: «Ci ripeteva da anni, con una
certa frequenza e con il suo accento
sempre enormemente sincero, in
paterna confidenza: “Quando
morirò, le cose andranno ancora
meglio, perché qui non sono altro
che un ostacolo; e dal Cielo potrò
aiutarvi meglio”»[12]. Sono già passati
quasi cinquant’anni da quando si è



concluso il passaggio fisico di san
Josemaría su questa terra, momento
in cui nell’Opus Dei si è aperta una
fase di continuità e di novità, «con
quella grande lacuna sensibile, ma
con un’efficacia soprannaturale
intensissima»[13];con l’assenza fisica
del fondatore, ma con la sua
presenza spirituale, ora che è ormai
accanto a Dio. Come continuare a 
stuzzicarlo per avere qualche sua
confidenza? Come scoprire che cosa
farebbe in ogni momento, se vivesse
nella nostra epoca, amando il tempo
che ci è dato di vivere?

Forse la chiave sta proprio in quella
«grande lacuna sensibile» che è
l’assenza fisica di san Josemaría, e
che ora gli permette di realizzare
pienamente il motto della sua vita:
«Nascondermi e scomparire è il mio
compito, perché brilli solo Gesù»[14].
Su questa via, non vedremo nel
fondatore dell’Opus Dei
semplicemente uno che incarna i



tratti caratteristici del tempo in cui
visse, da imitare meccanicamente.
Più che vivere come lui, si tratta di
vivere con lui in Cristo, ispirati in
modo sempre nuovo dallo spirito che
Dio gli ha infuso. Lo stesso san
Josemaría invitò più volte a ricordare
che, in ogni epoca, è sempre Cristo
che va imitato. Si tratta di vivere la
nostra situazione storica, tutti gli
episodi grandi e piccoli della vita,
«cum Petro ad Iesum per Mariam»[15]:
da contemplativi in mezzo al mondo,
in un dialogo divino, ben radicati
nella Chiesa, perché solo così si può
essere duraturi.

«Addentrarsi nel mare del mondo –
diceva il prelato dell’Opus Dei– non
significa adattare il messaggio o lo
spirito alle congiunture del
momento, perché il Vangelo contiene
già in sé stesso la capacità di
illuminare tutte le situazioni. Si
tratta piuttosto di una chiamata a che
ciascuno di noi, con le sue risorse



spirituali e intellettuali, con le sue
capacità professionali o le sue
esperienze di vita, e anche con i suoi
limiti e difetti, si sforzi di vedere i
modi di collaborare di più e meglio
all'immenso compito di mettere
Cristo al vertice di tutte le attività
umane. Per questo è necessario
conoscere in profondità i tempi in
cui viviamo, le dinamiche che li
percorrono, le potenzialità che li
caratterizzano e i limiti e le
ingiustizie, talvolta gravi, che li
affliggono»[16].

***

San Josemaría Escrivá, riferendosi
all'Opus Dei, affermava che «tutto è
fatto, e tutto è ancora da fare». Nel
momento della sua canonizzazione,
la Chiesa ha accolto e ratificato,
grazie alla sua vita santa, il carisma
che gli fu affidato come fondatore.
Per questo, la sua vita, che supera la
morte e attraversa la storia, ci spinge



dal cielo a essere ciascuno e ciascuna
Opus Dei. Abbiamo visto che a volte,
quando si presentava agli incontri
con i suoi figli e figlie, non preparava
nulla, perché preferiva lasciarsi
guidare dalle domande di coloro che
erano lì presenti. Lo stesso continua
ad accadere oggi: san Josemaría è
disposto a lasciarsi stuzzicare da noi,
che viviamo in un tempo molto
diverso dal suo. Ma per questo
dovremo scovare le nostre
inquietudini personali, per poi
guardarle alla luce di Cristo,
attraverso lo spirito del fondatore
dell’Opus Dei. San Josemaría,
trovandosi nell’eterna novità di Dio,
non distribuisce ricette del passato,
ma va sempre incontro al presente,
per costruire il futuro.

[1] Ricordi di Hernán Salcedo.



[2] Mons. Fernando Ocáriz, Intervista
a El Mercurio de Chile, 28-VII-2024.

[3] Francesco, Esortazione apostolica 
Gaudete et Exsultate, n. 4.

[4] Beato Álvaro del Portillo, Parole
pronunciate in una riunione
familiare, AGP, Biblioteca, P01, 1976,
p. 281. (Traduzione nostra)

[5] Ibíd., p. 284. (Traduzione nostra)

[6] San Josemaría, Appunti presi
durante una riunione di famiglia, 14-
VI-1972. (Traduzione nostra)

[7] Francesco, Lettera Apostolica 
Totum amoris est, 28-XII-2022, in fine.

[8] San Giovanni Paolo II, Omelia per
la canonizzazione della beata Maria
Faustina Kowalska, 30 aprile 2000.

[9] Benedetto XVI, Gesù di Nazaret.
Prima parte. Premessa, p. 14.

[10] San Josemaría, Lettera 29, n. 18.



[11] Francesco, Esortazione
Apostolica C’est la confiance, 15-
X-2023, nn. 43-44.

[12] Beato Álvaro del Portillo, Lettere
di famiglia II, n. 52. AGP, Biblioteca,
P17. (Traduzione nostra)

[13] Ibíd., n. 64. (Traduzione nostra)

[14] San Josemaría, Lettera per le
nozze d’oro sacerdotali, 28-I-1975.
(Traduzione nostra)

[15] San Josemaría, Forgia, n. 647.

[16] Mons. Fernando Ocáriz,
Messaggio, 7-VII-2017.

Hernán Salcedo Plazas e Andrés
Cárdenas Matute

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/editoriale-

https://opusdei.org/it-ch/article/editoriale-carisma-storia-san-josemaria-in-dio-e-con-noi/
https://opusdei.org/it-ch/article/editoriale-carisma-storia-san-josemaria-in-dio-e-con-noi/


carisma-storia-san-josemaria-in-dio-e-
con-noi/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/editoriale-carisma-storia-san-josemaria-in-dio-e-con-noi/
https://opusdei.org/it-ch/article/editoriale-carisma-storia-san-josemaria-in-dio-e-con-noi/

	San Josemaría, in Dio e con noi

