
opusdei.org

Ecco perché la
normalità è divina

La potenza di Dio si può
manifestare nella normalità?
Davvero il Signore vuole
incontrarci nella vita di tutti i
giorni? Sì, e per lasciarsi
trovare dal Signore può aiutare
pensare a degli appuntamenti
con lui lungo tutta la giornata.

25/02/2021

È sabato. Gesù è nella sinagoga di
Nazaret. Forse gli ritornano in mente
molti cari ricordi dell’infanzia e della
gioventù. Quante volte proprio lì



avrà ascoltato la parola di Dio! Ai
suoi concittadini, che lo conoscono
da tempo, sono man mano arrivate
varie notizie sui miracoli che ha fatto
nelle città vicine. E questo dà luogo a
una cosa strana: la familiarità con
Gesù diventa per loro un ostacolo.
«Da dove gli vengono questa
sapienza e i prodigi? Non è costui il
figlio del falegname?» (Mt 13, 54-55),
si domandano. Sono stupiti che la
salvezza possa provenire da uno che
hanno visto crescere giorno dopo
giorno. Non credono che il Messia
possa essere vissuto tra loro in una
maniera tanto discreta e inavvertita.

Come i concittadini di Gesù

Gli abitanti di Nazaret credono di
conoscere bene Gesù. Sono convinti
che le cose che si raccontano di lui
non possono essere vere. «E sua
madre, non si chiama Maria? E i suoi
fratelli, Giacomo, Giuseppe, Simone e
Giuda? E le sue sorelle, non stanno



tutte da noi? Da dove gli vengono
allora tutte queste cose?» (Mt 13,
55-56). In un popolo che non
ammette raffigurazioni di Dio, che
neppure pronuncia il suo nome, uno
dei suoi concittadini afferma di
essere il Messia... Impossibile. Ma
non basta, conoscono la sua origine,
conoscono i suoi genitori, conoscono
la sua casa: «una famiglia semplice,
vicina a tutti, inserita in maniera
normale nel popolo»[1]. Non si
spiegano come uno tanto simile a
loro possa fare miracoli. «La
normalità di Gesù, il lavoratore di
provincia, non sembra celare alcun
mistero. La sua provenienza
dimostra che è uno uguale a tutti gli
altri»[2]. Il figlio di Dio lavorava con
Giuseppe nella sua bottega, «la
maggior parte della sua vita è stata
dedicata a questo impegno, in
un’esistenza semplice che non
suscitava alcuna ammirazione»[3].
Perché la normalità della vita di Gesù



poté essere motivo per non credere
nella sua divinità?

Benché potrebbe sembrarci che non
ci riguarda assolutamente, limitata a
coloro che avevano conosciuto
Cristo, in realtà anche noi spesso
diffidiamo della normalità. Ci attrae
tutto ciò che è speciale, vistoso,
straordinario; ci piace rompere il
ritmo. Suole accaderci di vedere
intorpidita la nostra capacità di
stupirci, diamo per scontato che
succedano molte cose, ci chiudiamo
in una certa routine, trascurando i
miracoli che stanno dietro la
normalità. Senza andare troppo
lontano, spesso ci abituiamo anche al
più grande di tutti, alla presenza del
Figlio di Dio nell’Eucaristia. Lo stesso
ci può succedere con il nostro
incontro personale con Cristo
nell’orazione, con quella serenata di
giaculatorie alla Madonna che è la
recita del santo rosario o con quei
momenti nei quali vogliamo



riempire la nostra mente e i nostri
affetti con la dottrina cristiana
attraverso la lettura spirituale. Forse
abbiamo preso l’abitudine di avere il
nostro creatore così a portata di
mano. Il dispensatore di tutte le
grazie, l’amore che soddisfa
qualunque desiderio, è chiuso in una
infinità di tabernacoli distribuiti in
tutto il globo. Dio ha voluto fare
presente tutta la sua onnipotenza
negli spazi che gli offre la normalità.
Opera da lì. Così, spesso senza luci
speciali, avvengono attorno a noi
innumerevoli miracoli.

Dietro le quinte del quotidiano

La normalità di Dio ci può lasciare
perplessi perché la contrapponiamo
a una spontaneità che forse
consideriamo l’elemento essenziale
di una relazione. La normalità ci può
sembrare troppo prevedibile perché
apparentemente vi manca la
creatività, il fattore sorpresa, la



passione dell’amore autentico. Forse
sentiamo la mancanza di qualcosa di
caratteristico, che renda la nostra
relazione con Dio una avventura
senza eguali, unica e irripetibile, una
testimonianza spettacolare che possa
smuovere anche altre persone.
Possiamo pensare che la normalità
renda uniforme e ostacoli qualunque
contributo che ognuno potrebbe
dare. È vero che, in un panorama
sempre uguale, la reazione
comprensibile è l’assuefazione.

Eppure sappiamo che Dio ci invita a
incontrarlo nelle cose più normali,
nel quotidiano. Così è anche l’amore
umano, che cresce e si approfondisce
non soltanto avvalendosi dei grandi
momenti particolari, ma in quei
silenzi, in quelle stanchezze e
incomprensioni delle giornate
trascorse insieme; semplicemente lo
stare insieme. «C’è un qualcosa di
santo, di divino, nascosto nelle
situazioni più comuni»[4] che ci



piacerebbe scoprire. Succede che,
benché il nostro rapporto con Dio
avvenga in mezzo alla normalità, la 
processione va verso l’interno. Il suo
amore appassionato si può muovere
molto comodamente tra le quinte
della normalità, nell’oggi senza
spettacolo, senza fuochi d’artificio
ma con brace ardente. Il motivo è
che sappiamo di essere guardati, in
ogni momento, con un affetto
rinnovato. A Dio non importa se la
mia vita è normale: è mia e questo
per lui è sufficiente. Dio, in realtà, ci
offre l’occasione di fare della nostra
vita qualcosa di eccezionalmente
singolare e speciale; egli non sa
contare altro che da uno a uno. Non
fa mai paragoni fra i suoi figli. Ha
chiamato ognuno di noi sin dalla
creazione del mondo (cfr. Ef 1, 4):
non c’è nessuno uguale a me, e
perciò sono inimitabile e
assolutamente amabile per Dio.

Le coccole sembrano monotone



Questo spazio di normalità nel quale
il Signore opera fa sì che la nostra
vita sia, come dice san Paolo,
«nascosta con Cristo in Dio» (Col 3, 3);
piena di giorni uguali nei quali
apparentemente non succede niente,
e tuttavia sta succedendo la cosa più
inaudita. «In questa costanza per
andare avanti giorno dopo giorno
vedo la santità della Chiesa militante.
Questa è tante volte la santità “della
porta accanto”»[5]. Dall’esterno
potrebbe sembrare che la monotonia
si sia impadronita di chi cerca di
vivere questa santità nelle cose
ordinarie. Tuttavia, per smascherare
questa visione superficiale, san
Josemaría paragonava le piccole e
costanti consuetudini di pietà di
un’anima con le coccole che una
madre fa al figlio piccolo: «Piano di
vita: monotonia? Le coccole della
madre, monotone? Non si dicono
sempre le stesse cose coloro che si
amano?»[6]. Nello stesso tempo, Dio
è concentrato su di noi e non smette



di pensare a noi e di amarci in ogni
istante; non importa che la nostra
vita sia tanto normale, ma che per lui
sia assolutamente eccezionale.

San Bernardo di Chiaravalle lo
scriveva a Papa Eugenio III, suo
grande amico poi beatificato, per
invitarlo a non tralasciare la vita di
orazione continua, evitando così di
restare assorbito dalle attività che
doveva compiere nel suo nuovo
ministero: «Sottraiti alle occupazioni,
almeno per un certo tempo. Non
permettere che ti trascinino e ti
portino là dove tu non vuoi. Vuoi
sapere dove? Alla durezza del
cuore»[7]. Senza alcune consuetudini
di pietà concrete, quotidiane, il cuore
corre il pericolo di chiudersi
all’amore di Dio e diventare duro.
Senza il suo affetto persino il più
santo può perdere l’orientamento.
Senza di lui accanto, rimaniamo
irrimediabilmente senza forze.



Nel maggio del 1936 san Josemaría
dettava una meditazione. e propose a
quanti lo stavano ascoltando che
ognuno chiedesse la «grazia di
compiere il mio piano di vita in
modo tale da utilizzare bene il
tempo. Perché vado a letto e mi alzo
fuori orario?»[8]. A questo punto
possiamo chiederci: che cosa c’entra
l’amore di Dio con l’ora di andare a
dormire? Proprio questa è la
meraviglia della normalità di Dio. A
lui importa, e molto, il nostro sonno,
la nostra salute, i nostri progetti.
Soprattutto vuole che all’ultimo
momento non veniamo assaliti dalla
preoccupazione di fare altre cose
oltre a quelle che la giornata ha
permesso, perché chi agisce è sempre
Dio.

Per garantire la nostra libertà

All’inizio del suo pontificato
Benedetto XVI ci metteva in guardia
da un pericolo serio e che



probabilmente era presente nella
sinagoga di Nazaret di cui parlavamo
al principio: «Il mondo è redento
dalla pazienza di Dio e distrutto
dall’impazienza degli uomini»[9]. La
normalità, inoltre, ci sembra troppo
lenta, arriviamo a pensare che arrivi
tardi. Noi vorremmo che le cose
buone e sante siano realtà al più
presto. A volte abbiamo difficoltà a
capire perché il bene tardi tanto ad
arrivare, perché il Messia si prenda
tanto tempo e addirittura perché «ha
inizio nel seno di sua Madre, ove
permane nove mesi come ogni altro
mortale, nel modo più naturale»[10].

In realtà, con questo modo di
presentarsi forse Dio cerca di
garantire la libertà degli uomini, e di
essere sicuro che anche noi vogliamo
stare con lui, o pregando per alcuni
minuti oppure interrompendo la
nostra giornata di lavoro per
indirizzare alcune parole a Maria o
facendo qualunque altra cosa. Se Dio



si manifestasse in una maniera
diversa, la nostra risposta potrebbe
essere indiscutibile. Per questo
vediamo che Gesù sembra felice
quando nessuno si accorge di lui
nelle scene del vangelo. I magi, per
esempio, dovettero restare sorpresi
vedendo il re dei giudei tra le braccia
di una giovane donna, in un luogo
tanto semplice. Dio non vuole stare
al di sopra degli uomini. La
personalità del Figlio è così attraente
che Dio ha scelto di manifestarsi
nella normalità per darci uno spazio
di libertà. Vuole figli liberi, non
abbagliati. Sa che niente ci stimola
tanto come la scoperta personale di
un tesoro nascosto. Essere grati e
godere di questa libertà – con tutte le
sue luci e le sue ombre – ci aiuta a
condividere la sua pazienza per tante
cose che, a prima vista, ci possono
sembrare un ostacolo per la
redenzione, eppure sono il cammino
ordinario attraverso il quale Dio si
manifesta.



Proprio per questo anche i suoi
comandamenti e le sue norme sono
un dono e un invito. Si può
riassumere questa realtà ricorrendo
a due dei più grandi pensatori della
tradizione cristiana: «Proseguendo
su questa linea, Tommaso d’Aquino
poteva dire: “La nuova Legge è la
grazia dello Spirito Santo”, non una
norma nuova, ma l’interiorità nuova
donata dallo stesso Spirito di Dio.
Questa esperienza spirituale della
vera novità del cristianesimo,
Agostino alla fine poteva riassumerla
nella famosa formula: “Da quod iubes
et iube quod vis – concedi quello che
comandi e poi comanda quello che
vuoi”»[11]. A questo punto si
comprendono bene alcuni versetti
molto intensi del salmista che ci
possono servire per ringraziare Dio
di questa libertà: «Con le mie labbra
ho raccontato tutti i giudizi della tua
bocca. Nella via dei tuoi
insegnamenti è la mia gioia, più che
in tutte le ricchezze. Voglio meditare



i tuoi precetti, considerare le tue
vie» (Sal 119, 13-15).

Troviamo Dio nelle cose normali

Viviamo in un’epoca di fenomeni di
massa, con persone che hanno
milioni di seguaci, foto o video che
diventano virali in pochi minuti.
Dato questo panorama, che
importanza può avere tutto quello
che abbiamo detto sulla normalità in
cui opera il Signore? Sappiamo bene
che Dio è paziente e ci ha detto che la
sua azione è come quella del lievito:
non è possibile distinguerla dalla
massa e, qualunque sia la situazione,
raggiunge qualunque cantuccio. È
Dio il primo interessato a salvare il
mondo, molto più di noi. Infatti è lui
che spinge, che infiamma e che
sostiene. Noi, più che altro, ci
associamo a questo movimento di
santità: «Con la meravigliosa
semplicità delle cose divine, l’anima



contemplativa trabocca in
sollecitudine apostolica»[12].

Papa Francesco ci invita proprio a
lasciarci invadere dall’azione
appassionata della grazia: «Quanto ci
fa bene, come Simeone, tenere il
Signore «tra le braccia» (Lc 2,28)!
Non soltanto nella testa e nel cuore,
ma tra le mani, in ogni cosa che
facciamo: nella preghiera, al lavoro,
a tavola, al telefono, a scuola, con i
poveri, ovunque. Avere il Signore tra
le mani è l’antidoto al misticismo
isolato e all’attivismo sfrenato,
perché l’incontro reale con Gesù
raddrizza sia i sentimentalisti devoti
che i faccendieri frenetici. Vivere
l’incontro con Gesù è anche il
rimedio alla paralisi della normalità,
è aprirsi al quotidiano scompiglio
della grazia»[13]. Con Cristo
vogliamo liberarci dalla paralisi di
chi pensa che nelle cose normali Dio
non ci sia. «Maria santificava le cose
più piccole – ci faceva notare san



Josemaría –, quelle che molti
considerano erroneamente
insignificanti, senza valore: il lavoro
di ogni giorno, le attenzioni
prodigate alle persone care, le
conversazioni e le visite ai parenti e
agli amici... Benedetta normalità, così
piena di amore di Dio!»[14].

Diego Zalbidea

[1] Papa Francesco, es. ap. Amoris
laetitia, n. 182.

[2] Benedetto XVI, L’infanzia di Gesù,
Rizzoli, Milano 2012, p. 11.

[3] Papa Francesco, enc. Laudato si’,
n. 98.

[4] San Josemaría, Colloqui, n. 114.

[5] Papa Francesco, es. ap. Gaudete et
exultate, n. 7.



[6] San Josemaría, Traccia di una
meditazione, 22-VIII-1938. Citata in
Pedro Rodríguez, Camino, edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2004,
p. 288.

[7] San Bernardo di Chiaravalle,
Lettera al Papa Beato Eugenio III.

[8] San Josemaría, Traccia di una
meditazione, V-1936. Citata in Pedro
Rodríguez, Camino, edición crítico-
histórica, Rialp, Madrid 2004, p. 288.

[9] Benedetto XVI, Omelia, 24-
IV-2005.

[10] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 18.

[11] Benedetto XVI, Gesù di Nazaret,
II, Libreria Editrice Vaticana, Città
del Vaticano 2011, p. 78.

[12] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 120.



[13] Papa Francesco, Omelia, 2-
II-2018.

[14] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 148.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/ecco-perche-la-
normalita-e-divina/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/ecco-perche-la-normalita-e-divina/
https://opusdei.org/it-ch/article/ecco-perche-la-normalita-e-divina/
https://opusdei.org/it-ch/article/ecco-perche-la-normalita-e-divina/

	Ecco perché la normalità è divina

