opusdei.org

La “Domenica della
Parola di Dio” e la
sua dimensione
liturgica

Nella terza domenica del tempo
ordinario la Chiesa celebra la
“Domenica della Parola di Dio”.
Papa Francesco I’ha istituita per
“far crescere nel popolo di Dio
la familiarita religiosa e assidua
con la Sacra Scrittura”. Questo
articolo chiarisce il rapporto
esistente tra la Parola di Dio e la
liturgia.

25/01/2025



Un giovane chiamato Antonio sa che
Dio vuole qualcosa da lui, ma non
riesce a immaginare di che si tratta.
Antonio legge le Scritture, le medita,
ma si rende conto della sua chiamata
soltanto quando, entrando in chiesa,
ascolta la proclamazione del Vangelo:
“Se vuoi essere perfetto, va’, vendi
quello che possiedi, dallo ai poveri e
avrai un tesoro in cielo; poi vieni e
seguimi” (Mt 19, 21). Come se queste
parole siano state dette soltanto a lui,
Antonio esce immediatamente,
distribuisce al popolo la proprieta
ereditate dalla sua famiglia, vende
tutti i beni mobili e regala ai poveri
la grande somma di denaro che
possiede. Poco dopo, in un’altra
assemblea liturgica, ascolta le parole
del Signore: “Non affannatevi per il
domani” (Mt 6, 34). Non potendo
resistere oltre, esce di nuovo e regala
cio che ancora gli rimane (cfr.
Atanasio, Vita di Antonio, 2).



La Parola di Dio, che “penetra fino al
punto di divisione dell’anima e dello
spirito” (Eb 4, 12), e dinamica, attiva,
cl mette in movimento. Nel corso dei
secoli la vita dei santi dimostra che
esiste un ambito privilegiato in cui la
Parola di Dio esercita la sua potenza.
Questo ambito é la liturgia. Infatti,
«considerando la Chiesa come “casa
della Parola”, si deve innanzitutto
porre attenzione alla sacra liturgia. E
questo, infatti, ’'ambito privilegiato
in cui Dio parla a noi nel presente
della nostra vita, parla oggi al suo
popolo, che ascolta e

risponde» (Verbum Domini, 52).

Perché é un ambito privilegiato?

Con la sua Parola il Signore puo
toccare le profondita della nostra
anima in qualunque momento o
circostanza. Tuttavia, coloro che
osservano la storia della salvezza
scopriranno situazioni e contesti
particolari che costituiscono una



sorta di grammatica con la quale Dio
articola il suo dialogo con noi. Se
pensiamo al Sinai, vedremo
un’assemblea riunita per ascoltare la
Parola e suggellare I’Alleanza. Dopo
aver ascoltato, attraverso Mose, le
parole del Signore, tutto il popolo
rispose ad una voce: “Quanto il
Signore ha detto, noi lo faremo!” (Es
19, 8; 24, 3-8). Uno schema rituale
simile noi lo troviamo nel Secondo
Libro dei Re (2 Re 23, 1-3) e nel Libro
di Neemia (Nee 10, 30).

Quando la Chiesa, il nuovo Israele, si
rivelera al mondo, insegnera agli
uomini la stessa grammatica che
aveva imparato dai suoi padri. Percio
il giorno di Pentecoste “quelli che
accolsero la parola di Pietro furono
battezzati” (At 2, 41). La sequenza
“proclamazione della Parola -
obbedienza alla Parola” definisce il
DNA delle azioni liturgiche. Come ci
ricorda il Concilio Vaticano II, “rito e
parola sono intimamente



connessi” (Sacrosanctum Concilium,
35). E ancora, nel caso paradigmatico
dell’Eucaristia, “la liturgia della
parola e la liturgia eucaristica sono
congiunte tra loro cosi strettamente
da formare un solo atto di

culto” (Sacrosanctum Concilium, 56).

L’iniziazione cristiana ha un
dinamismo che rivitalizza la Chiesa
dall’interno. I catecumeni che
volevano diventare cristiani
ricevevano per prima cosa
I’annuncio della fede, poi dovevano
interiorizzare la Parola, e alla fine
erano inviati a una missione
evangelizzatrice di scala universale.
In questa sequenza la proclamazione
liturgica della Parola si colloca nel
secondo momento, quello della
interiorizzazione. Condivide con il
primo la dimensione dell’annuncio,
poiché nella liturgia la Chiesa stessa
si mette all’ascolto delle parole di
Cristo, vero esegeta del Padre.
Condivide con il terzo momento la



dimensione della missione, perché la
Parola non si interiorizza né
individualmente né soltanto per la
salvezza personale, ma rivela i suoi
segreti quando € accolta nella
comunione ecclesiale (cfr. Dei
Verbum, 12; Verbum Domini, 29-30) ed
e capace di aprire nei nostri cuori la
via della condivisione e della
solidarieta (cfr. Aperuit illis, 13).

La parola viva nella liturgia, la
proclamazione della Parola
Trinitaria

[’assemblea liturgica e il contesto per
eccellenza in cui la Scrittura diventa
Parola viva. Il cristianesimo non ¢ la
religione del libro, ma la religione
della Parola di Dio, di una Parola che
“non é una parola scritta e muta, ma
Parola incarnata e viva” (San
Bernardo di Chiaravalle, Omelia
super Missus est, 4, 11). Questo fatto
spiega perché la parola di Dio non si
trova principalmente in un papiro o



in una edizione a stampa. Come dice
il Catechismo della Chiesa Cattolica,

“la Sacra Scrittura e scritta nel cuore
della Chiesa prima che su strumenti
materiali” (CCC, 113).

Nello stesso tempo, la Chiesa non ha
ricevuto la parola per tenerla
nascosta nel suo cuore. Grazie alla
mediazione umana ed ecclesiale, la
Parola risuona nell’aula liturgica
come un evento che puo cambiare i
nostri cuori. Nella proclamazione del
Vangelo da parte del vescovo e poi
nell’omelia liturgica abbiamo sia la
mediazione di un corpo, di una
bocca, di un respiro rigenerati nel
Battesimo, sia la mediazione
qualificata di chi ha ricevuto la
pienezza del sacramento dell’Ordine
e che, dunque, puo essere garante
qui e ora della presenza di Cristo che
parla con la sua Sposa.

In questo senso, notiamo la coerenza
della logica secondo la quale Dio ha



rivelato il suo progetto di salvezza.
Nel corso della storia Dio ha parlato
“per mezzo di uomini alla maniera
umana” (Dei Verbum, 12). Questa
stessa logica conduce
all’incarnazione del Verbo e piu
ancora al prolungamento della sua
presenza tra gli uomini attraverso la
mediazione di altri esseri umani.
[’adattamento di Dio al nostro
linguaggio, alla nostra piccolezza, la
misericordia incredibile che dona la
Parola della vita attraverso creature
limitate e limitanti, & ’evento che
contempliamo ogni volta che risuona
il “Lode a Te, o Cristo”. Non diciamo:
“Grazie diacono, grazie signor
vescovo per averci letto un testo cosi
illuminante”. Acclamare “Lode a Te,
o Cristo” significa, invece, che
crediamo, confessiamo e
annunciamo che Cristo e qui
presente e che, attraverso le labbra
della Chiesa, ci rivela il vero volto di
suo Padre.



D’altra parte, ’acclamazione
“Rendiamo grazie a Dio” dopo le
letture ci puo ricordare che il nostro
interlocutore non ¢ soltanto Gesu, ma
anche Dio Padre, perché attraverso
I’annuncio liturgico “il Padre che é
nei cieli viene con molta
amorevolezza incontro ai suoi figli
ed entra in conversazione con

loro” (Dei Verbum, 21). Imparare ad
ascoltare la “Parola del Signore”
guardando al Padre ci mette nelle
condizioni di capire che Egli non
smette di parlarci del suo Figlio
amato, perché, attraverso tutte le
parole della Sacra Scrittura, il Padre
“non dice che una sola Parola, il suo
unico Verbo, nel quale dice se stesso
interamente” (CCC, 102).

Perché questo dialogo avvenga,
tuttavia, € necessaria ’azione dello
Spirito Santo (cfr. Aperuit illis, 10.12).
Questa azione prosegue la logica
della Rivelazione. Come nel caso dei
profeti, a ancor piu nel caso



dell’Incarnazione, e lo Spirito che
rende presente il Verbo di Dio nelle
parole umane: Egli “rende presente”
la Parola. Dato che lo Spirito ¢ la
memoria viva della Chiesa (cfr. Gv
14, 26), egli e 'unico capace di dare a
coloro che annunciano la Parola e a
coloro che l’ascoltano, la capacita di
diventare una risonanza vive
dell’evento salvifico. In questo senso,
I'invito “il Signore sia con voi” che
precede il Vangelo, o la ricca varieta
di preghiere con le quali i ministri
della Parola si sono preparati nel
corso della storia, costituiscono una
chiamata ad attualizzare la presenza
dello Spirito in ognuno di noi, sia
come frutto del nostro Battesimo, sia
come frutto del sacramento
dell’Ordine. Senza I’azione dello
Spirito, quindi, non e possibile né la
mediazione umana della Parola di
Dio nella liturgia, né I’atto di fede che
I’accoglie, né la sua intelligenza
spirituale durante ’'omelia.



E stato detto che la Parola di Dio
compie un viaggio all’interno di noi.
Durante la liturgia la Parola risuona
nello spazio celebrativo, incontra i
nostri corpi e attraverso le orecchie
passa nei nostri cuori. Se il nostro
cuore si apre allo Spirito e accoglie la
Parola con fede, allora essa pulisce,
illumina, ordina e comincia ad
abitare in noi: passa nel nostro
corpo, nelle nostre mani, nei nostri
occhi. Questo é il processo che la
Domenica della Parola vuole che
ricordiamo perché, come nel caso di
Maria, il Verbo di Dio sta
desiderando di “farsi carne” in
ciascuno di noi.

Juan Rego

Adattamento dell’articolo originale,
pubblicato su Rogate ergo 83/1, 2020.
11-15.



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/domenica-
della-parola-di-dio-dimensione-
liturgica/ (10/02/2026)


https://opusdei.org/it-ch/article/domenica-della-parola-di-dio-dimensione-liturgica/
https://opusdei.org/it-ch/article/domenica-della-parola-di-dio-dimensione-liturgica/
https://opusdei.org/it-ch/article/domenica-della-parola-di-dio-dimensione-liturgica/
https://opusdei.org/it-ch/article/domenica-della-parola-di-dio-dimensione-liturgica/

	La “Domenica della Parola di Dio” e la sua dimensione liturgica

