
opusdei.org

Divine ispirazioni

Questo articolo descrive nei
particolari quello che
attraversò il cuore di san
Josemaría il 2 ottobre del 1928 e
il cammino che Dio ha
preparato da allora per i suoi
figli.

25/10/2010

Nel 1931 il fondatore dell’Opus Dei
metteva per iscritto, nei suoi Appunti
intimi, quello che era successo la
mattina del 2 ottobre 1928, quando si
trovava in via García de Paredes, a
Madrid, per partecipare agli esercizi



spirituali. Queste sono le sue parole:
« Ricevetti l’illuminazione su tutta
l’Opera, mentre leggevo quelle
carte. Commosso, mi inginocchiai –
ero solo nella mia camera, tra una
meditazione e l’altra –, resi grazie
al Signore, e ricordo con emozione
il suono delle campane della
parrocchia di Nostra Signora degli
Angeli [...]. Ho ricopiato con una
certa unità le note sciolte che
avevo scritto fino ad allora» [1].
Questa annotazione apre una
finestra nella sua anima, e allo stesso
tempo mette in evidenza l’iniziativa
divina nell’accaduto.

La luce che riceve san Josemaría fu
un'irruzione di Dio nella storia. Dio
continua ad operare nel mondo, nell' 
hic et nunc, nel qui e ora della vita
degli uomini. L’Opus Dei è lavoro di
Dio, operatio Dei. “Dio opera”, ha
ripetuto il Papa Benedetto XVI nel
suo ultimo viaggio in Francia,
citando il Vangelo di Giovanni. «Così



il lavoro degli uomini doveva apparire
come una speciale espressione della
loro somiglianza a Dio; e in questa
maniera l’uomo ha la capacità e può
partecipare all’opera creatrice di Dio
nel mondo» [2]. Dio continuerà ad
operare sempre, presente nella sua
Chiesa, trasformando il mondo e
convertendo le anime. Come recita la
quarta Preghiera Eucaristica, lo
Spirito Santo fu inviato dal Padre per
mezzo del Figlio per perfezionare la
sua opera nel mondo: opus suum in
mundo perficiens.

«Ricevetti l’illuminazione su tutta
l’Opera». Il 2 ottobre 1928 è già
presente tutto l’Opus Dei, anche se la
luce del 14 febbraio 1930 farà capire
a san Josemaría che anche le donne
devono far parte dell’Opera. Sebbene
la soluzione giuridica per i sacerdoti
non arriverà prima del 14 febbraio
1943, il 2 ottobre troviamo già il
sacerdozio: il primo sacerdote
dell’Opus Dei è lo stesso fondatore.



L’Opus Dei nasce nella Chiesa, Dio ha
scelto un sacerdote per fondarlo. Si
tratta di proclamare la chiamata
universale alla santità e
all’apostolato, il valore santificante
del lavoro professionale, fatto nel
modo migliore possibile, quando si
trasforma in orazione e in servizio
agli altri.

«Commosso, mi inginocchiai».
L’atteggiamento del fondatore
rispecchia la sua fede. Inginocchiarsi
vuol dire riconoscere che si è davanti
al Mistero: qualcosa che è sacro e
che, dunque, non ci appartiene. Se
questo atto esteriore è accompagnato
da un’autentica disposizione
interiore, manifesta allo stesso tempo
fede e umiltà. Solo Dio è Dio. Tutto
viene da Lui; Egli confida, è vero, in
una nostra risposta generosa, ma è
Dio che ci ha scelti e ci ha amati per
primo. Davanti alla sua bontà, nasce
spontaneo il ringraziamento: «resi
grazie al Signore».



Nel Nuovo Testamento, il fatto di
inginocchiarsi o di prostrarsi
significa obbedienza, rispetto. Così fa
il lebbroso davanti a Cristo e i
discepoli nella barca, quando la
tempesta si fu calmata. Nel
Getsemani, Nostro Signore, in
ginocchio sulla dura roccia, quando
nell’oscurità gli ulivi si distinguono a
mala pena, dice con la forza
dell’amore un sì alla Volontà del
Padre. Gesù s’inginocchia per
l’umiltà della sua volontà umana,
unita alla sua volontà divina, con un
gesto fisico il cui simbolismo rimane
valido oggi e lo sarà sempre, per tutte
le culture. A giusto titolo è stato
sottolineato che anticamente il
diavolo veniva rappresentato senza
ginocchia, perché è privo della forza
di Dio; non sa amare: «l’incapacità di
inginocchiarsi appare, per così dire,
come l’essenza stessa di ciò che è
diabolico» [3].



Al contrario dell’angelo caduto, gli
angeli nel Cielo, miriadi, cantano le
glorie di Dio. Il 2 ottobre 1928 le
campane della chiesa di Nostra
Signora degli Angeli forse invitavano
il popolo a riunirsi in assemblea o
semplicemente scandivano le ore. Il
suono di quelle campane risuonerà
nel cuore di san Josemaría per tutta
la vita. In quel cuore, nella festa dei
Santi Angeli Custodi, nasceva il seme
dell’Opus Dei.

Con una visione di fede, dopo quella
mattina, il fondatore vedeva l’Opus
Dei proiettato nel tempo e nello
spazio. Che cosa vedeva? Soprattutto
le persone, una per una, molte
anime, «gli uomini e le donne di
Dio, che innalzeranno la Croce con
la dottrina di Cristo sul pinnacolo
di tutte le attività umane» [4].

Trasmettere il seme dell’Opus Dei
significa, anzitutto, riavvicinare le
anime di Dio, a Gesù Cristo. E per



svolgere questo compito è essenziale
un profondo senso della filiazione
divina, della quale san Josemaría
sarà araldo efficace durante tutta la
vita: il battezzato è figlio di Dio in
Cristo. Infatti, «chi non sa di essere
figlio di Dio, non conosce la più
intima delle verità che lo
riguardano, e nel suo
comportamento viene a mancare
della padronanza e della
signorilità che contraddistinguono
coloro che amano il Signore al di
sopra di tutte le cose» [5].

Lo sguardo del figlio di Dio penetra a
fondo tutte le professioni oneste,
ama il mondo nato buono dalle mani
di Dio e abbraccia tutta l’umanità in
una bella e originale evocazione. Il
lavoro nasce dall’amore; la sapienza
è la scienza dell’amore; santificare il
lavoro è un’arte, un cammino verso
Dio: una collaborazione appassionata
con Dio, che dà senso alla vita, e
dunque sicurezza, perché Dio non ci



abbandona mai. Ognuno dev’essere
maestro di santità, anche con le
proprie miserie, e deve trasmettere
la fede con una dedizione che lascia
agire la brezza soave dello Spirito
Santo, lo Spirito di Cristo.

Il centro di tutta la storia della
salvezza è Gesù Cristo, vero Dio e
vero uomo: siamo il suo popolo che
nell’Eucaristia è convocato facendosi
corpo di Cristo. Nella Messa la Chiesa
offre Cristo e si offre, allo stesso
tempo che si fa Chiesa: Corpo di
Cristo.

Lo stesso accade con l’Opus Dei che,
come piaceva dire a san Josemaría, è
una piccola parte della Chiesa [6]. Lo
spirito dell’Opera spinge ad amare, a
«servire la Chiesa e tutti gli
uomini, senza servirsi della
Chiesa» [7]. Ogni cristiano porta con
sé, per così dire, tutta la Chiesa, la
coorte celeste e i santi. Tutti i santi,
ognuno di loro, sono nostri, dal buon



ladrone fino a santa Narcisa, una
donna ecuadoriana canonizzata da
Benedetto XVI nell’ottobre del 2008.
Nei primi anni dell’Opus Dei san
Josemaría sogna già il mondo intero.

Il 2 ottobre 1928, quando san
Josemaría vede l’Opera, ha appena
celebrato la Santa Messa per la
salvezza del mondo. Con il rito
penitenziale e in molte altre
preghiere del Canone, ha
manifestato, con tutta la sua passione
di un buon sacerdote che cerca la
Volontà di Dio, il desiderio di avere
un cuore puro. Non sa ancora che
sarà unl' apostolo della santificazione
della vita ordinaria, che ricorderà a
tante anime che devono offrire a Dio
sacrifici spirituali di gradevole odore,
da unire al Sacrificio della Messa,
centro e radice della vita interiore. Si
è reso presente il Mistero della
Passione, Morte, Risurrezione e
Ascensione di Gesù Cristo, seduto alla
destra del Padre.



Nell’attuare il mistero pasquale,
Cristo si offre sotto le apparenze del
pane e del vino, frutti della terra,
della vite e del lavoro dell’uomo. Il
pane non è più pane, ma il suo
Corpo; il vino, il suo Sangue. Gesù è
realmente e sostanzialmente
presente, come aveva insegnato: Ecce
Agnus Dei, ecce qui tollit peccata
mundi. Il Cielo si è abbassato verso
terra, e viene anticipata la liturgia
celeste, la cena delle nozze
dell’Agnello, come sottolinea la
forma ordinaria del Rito latino, che
aggiunge: Beati qui ad cenam Agni
vocati sunt. San Josemaría, quel
giorno, recitò anche quelle parole
che oggi si trovano nel Messale del
Beato Giovanni XXIII: Corpus tuum,
Domine, quod sumpsi, et Sanguis,
quem potavi, adhaereat visceribus
meis. Il Corpo e il Sangue di Cristo
sono entrati nell’intimo in quel
giovane sacerdote di ventisei anni,
che sta per vedere l’Opus Dei.



Tutte le nazioni stavano in qualche
modo nella Messa del fondatore, il
quale ben a ragione poteva
affermare che, in ogni Messa, «la
terra e il Cielo si uniscono per
intonare con gli Angeli del Signore:
Sanctus, Sanctus, Sanctus...» [8].
Tutta la creazione, perché il Cielo e la
terra sono pieni della gloria divina 
[9].

Il 2 ottobre 1928 il fondatore rese
grazie a Dio e si mise a lavorare. «Ho
ricopiato con una certa unità le
note sciolte che avevo scritto fino
ad allora», scrisse. Anche se in
seguito, nella sua umiltà, ritenne di
aver tardato ad assecondare
l’ispirazione di Dio, san Josemaría
lavorò molto. Così l’Opus Dei fu il
frutto dell’iniziativa divina e della
corrispondenza umana, una
manifestazione del fatto che lo
Spirito Santo guida e santifica il suo
popolo: come insegna il Concilio
Vaticano II [10], Dio ha voluto che la



sua Chiesa acquistasse una rinnovata
consapevolezza della chiamata
universale alla santità. È questo il
nucleo del messaggio che san
Josemaría ha ricevuto nel 1928 e che
i fedeli dell’Opus Dei, impegnati a
santificare il mondo dall’interno,
cercano di divulgare con la propria
vita.

La festa liturgica dei Santi Angeli
Custodi si cominciò a celebrare in
Spagna e in Francia nel V secolo. Nel
1670 il Papa Clemente X la estese alla
Chiesa universale, fissandone la
celebrazione il giorno 2 ottobre. Che
Dio facesse vedere al fondatore
questa piccola parte della Chiesa
nella festa dei Santi Angeli, sembra
un richiamo della Provvidenza a non
perdere mai il punto di mira
soprannaturale: sono molti gli angeli
sul nostro cammino, che ci
custodiscono eseguendo gli ordini del
Signore e benedicendolo sempre,
come ricorda la Sacra Scrittura nei



testi che, nel 1928, si leggevano nella
liturgia della Messa del 2 ottobre 
[11].

In questo anno mariano che il
Prelato ha indetto per l’Opus Dei, il
ringraziamento dei suoi fedeli e di
quanti partecipano ai suoi apostolati
si rivolge alla Vergine Maria, il primo
Opus Dei per motivi di eccellenza,
come la chiamò il Santo Padre
Giovanni Paolo II nel corso di
un’udienza concessa a Mons. Álvaro
del Portillo nei primi giorni del suo
pontificato. Chiediamo a nostra
Madre del Cielo che ci renda piccoli,
umili, per riempirci di Dio.

G. Derville

[1] San Josemaría, Appunti intimi, n.
306, in A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. I,
Leonardo International, Milano 1999,
pp. 310 e 347.



[2] Benedetto XVI, Incontro con il
mondo della cultura nel Collège des
Bernardins di Parigi, 12-IX-2008; cfr.
Gv 5, 17.

[3] Joseph Ratzinger, Introduzione
allo spirito della liturgia, Milano
2001.

[4] San Josemaría, Appunti intimi,
nn. 217-218, in A. Vázquez de Prada,
Il Fondatore dell’Opus Dei, vol. I,
Leonardo International, Milano 1999,
p. 402.

[5] San Josemaría, Amici di Dio, n. 26.

[6] Cfr. Pedro Rodríguez, Fernando
Ocáriz, José Luis Illanes, L’Opus Dei
nella Chiesa, Piemme, 1993, p. 32.

[7] San Josemaría, Colloqui, n. 47.

[8] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 89.

[9] Cfr. Messale Romano, Sanctus.



[10] Cfr. Costituzione Dogmatica
Lumen Gentium, n. 11.

[11] Cfr. Es 23, 20-23; Sal 91 (90),
11-12; 103 (102), 20-21.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/divine-
ispirazioni/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/divine-ispirazioni/
https://opusdei.org/it-ch/article/divine-ispirazioni/
https://opusdei.org/it-ch/article/divine-ispirazioni/

	Divine ispirazioni

