
opusdei.org

La luce della fede
(II): la creazione (I)
«Dio vide quanto
aveva fatto, ed ecco,
era cosa molto
buona»

Se prima il mondo lasciava
trasparire Dio, oggi per molti è
diventato opaco. Perché la fede
nella creazione è ancora
decisiva nell’era della scienza.

31/08/2017



«Se guardo il tuo cielo, opera delle
tue dita, la luna e le stelle che Tu hai
fissate, che cosa è l’uomo perché te
ne ricordi, il figlio dell’uomo perché
te ne curi?» ( Sal 8, 4-5). La
contemplazione del mondo ispira
stupore negli uomini di tutte le
epoche. Anche oggi, che siamo nelle
condizioni di conoscere esattamente
le cause fisiche dei colori di un
tramonto, di una eclissi o di
un’aurora boreale, restiamo
affascinati quando siamo presenti a
questi fenomeni. Inoltre, man mano
che la scienza progredisce, si fa più
evidente la complessità e l’immensità
che ci circonda, sia al di sotto della
nostra scala – dalla vita microscopica
fino all’intima struttura stessa della
materia – sia al di sopra di essa, nelle
distanze e nelle dimensioni delle
galassie, che superano ogni
immaginazione.

Lo stupore ci può cogliere anche
profondamente se ci soffermiamo a



considerare la realtà del nostro io:
quando uno si rende conto di
esistere, senza essere capace di
comprendere del tutto l’origine della
propria vita e della consapevolezza
che ha di se stesso. Da dove vengo?
Anche se la velocità con cui oggi si
vive in molte parti del pianeta porta
a eludere questo tipo di domande, in
realtà non si tratta di qualcosa
riservato a spiriti particolarmente
introspettivi: rispondono a una
necessità di dare, con le coordinate
fondamentali, un senso
dell’orientamento che a volte può
intorpidirsi, ma che in un modo o
nell’altro, presto o tardi, riaffiora
nella vita di tutti.

La ricerca di un Volto al di là
dell’universo

La percezione dell’abisso della
propria coscienza o dell’immensità
del mondo si può limitare a volte a
provare una profonda vertigine.



Tuttavia, la religiosità degli uomini
ha sondato in tutte le epoche al di là
di questi fenomeni; ha cercato, nei
modi più diversi, un Volto da
adorare. Per questo, davanti allo
spettacolo della natura, dice il
salmista: «I cieli narrano la gloria di
Dio, e l’opera delle sue mani
annunzia il firmamento» ( Sal 18
[19], 2); e anche, davanti al mistero
dell’io, della vita: «Ti lodo perché mi
hai fatto come un prodigio» ( Sal 138
[139], 14). Per secoli questo passaggio
dal mondo visibile fino a Dio è stato
fatto con grande naturalezza; però
oggi il credente si trova a volte alle
prese con interrogativi che possono
causargli qualche perplessità: questa
ricerca di un Volto al di là
dell’universo conosciuto non è una
proiezione dell’uomo, caratteristica
di uno stadio superato dall’umanità?
I progressi della scienza, anche
quando essa non disponga di una
risposta a tutte le domande e a tutti i
problemi, non fanno della nozione di



creazione una sorta di velo della
nostra ignoranza? Non è, per gli altri,
solo una questione di tempo che la
scienza sia in grado di dare risposta a
tutte queste domande?

Sarebbe un errore mettere da parte
troppo in fretta tali questioni, come
non pertinenti o come sintomo di
uno scetticismo senza fondamento.
Semplicemente, mettono in evidenza
che «la fede deve essere rivissuta e
ritrovata ad ogni generazione» i:
anche oggi, quando la scienza e la
tecnologia mostrano continuamente
tutto quello che l’uomo può
conoscere e fare da sé, fino al punto
che l’idea di un ordine precedente
alla nostra iniziativa spesso è
apparsa lontana e difficile da
immaginare. Le questioni di questo
genere, dunque, richiedono una
considerazione serena, che permetta
di consolidare la nostra fede,
comprendendone il senso e la sua
relazione con la scienza e la ragione,



per poter illuminare anche noi.
Naturalmente, in un paio di articoli è
possibile tracciare soltanto alcune
vie, senza esaurire una questione che
per se stessa influisce su un gran
numero di aspetti della fede
cristiana.

La rivelazione della creazione

Nel nostro percorso possiamo partire
semplicemente dall’affermazione
fondamentale della Bibbia
sull’origine di tutto ciò che esiste e, in
particolare, di ogni persona nel corso
della storia. Si tratta di
un’affermazione molto concreta e
facile da enunciare: Siamo creature
di Dio, frutto della sua libertà, della
sua sapienza e del suo amore. «Tutto
ciò che vuole il Signore lo compie in
cielo e sulla terra, nei mari e in tutti
gli abissi» (Sal 134 [135], 6). «Quanto
sono grandi, Signore, le tue opere!
Tutto hai fatto con saggezza, la terra



è piena delle tue creature» ( Sal 103
[104], 24).

Tuttavia, certe volte le affermazioni
più semplici nascondono le realtà più
complesse. Se oggi la ragione umana
percepisce a volte confusamente
questa visione del mondo, neppure è
stato semplice per essa arrivare a
tanto. Storicamente, la nozione di
creazione – nel senso in cui la Chiesa
ne parla nel Credo – nacque
solamente durante la rivelazione al
popolo d’Israele. Il sostegno della
parola divina permise di mettere allo
scoperto i limiti delle diverse
concezioni mitiche intorno alle
origini del cosmo e dell’uomo, per
andare oltre le speculazioni dei
brillanti filosofi greci e riconoscere il
Dio d’Israele come l’unico Dio che
aveva creato tutto dal nulla.

Un carattere distintivo del racconto
biblico è, dunque, il fatto che Dio
crea partendo dal nulla preesistente,



con la sola forza della sua parola
«Dio disse: “Sia la luce!”. E la luce fu
[...]. Facciamo l’uomo a nostra
immagine [...]. E Dio creò l’uomo a
sua immagine» ( Gn 1, 3. 26-27).
Un’altra caratteristica di questo
racconto è che in origine non c’era
nessuna traccia del male: «Dio vide
quanto aveva fatto, ed ecco, era cosa
molto buona» ( Gn 1, 31). La stessa 
Genesi non risparmia dettagli sui
modi in cui il male e il dolore ben
presto si fanno strada nella storia.
Eppure, in aperto contrasto con
questa esperienza universale, la
Bibbia afferma ripetutamente che il
mondo è essenzialmente buono, che
la creazione non è una forma
degradata dell’essere, ma un
immenso dono di Dio. «L’universo
non è sorto come risultato di
un’onnipotenza arbitraria, di una
dimostrazione di forza o di un
desiderio di auto-affermazione. La
creazione appartiene all’ordine
dell’amore [...]: “Tu infatti ami tutte



le cose che esistono e non provi
disgusto per nessuna delle cose che
hai creato; se avessi odiato qualcosa,
non l’avresti neppure formata” ( Sap
11, 24). Così, ogni creatura è oggetto
della tenerezza del Padre, che le
assegna un posto nel mondo. Perfino
l’effimera vita dell’essere più
insignificante è oggetto del suo
amore, e in quei pochi secondi di
esistenza, Egli lo circonda con il suo
affetto» ii.

Anche l’inizio del Vangelo di san
Giovanni getta una luce decisiva su
questo racconto. «In principio era il
Verbo» ( Gv 1, 1), scrive il quarto
evangelista, riprendendo le prime
parole della Genesi (cfr. Gn 1, 1).
All’inizio del mondo c’è il logos di
Dio, che ne fa una realtà
profondamente razionale,
radicalmente piena di significato.
«Con te è la sapienza che conosce le
tue opere, che era presente quando
creavi il mondo; essa conosce che



cosa è gradito ai tuoi occhi e ciò che è
conforme ai tuoi decreti» ( Sap 9, 9).
A proposito del termine greco con cui
si designa il Verbo di Dio, Benedetto
XVI spiegava: « Logos significa
insieme ragione e parola, una
ragione che è creatrice e capace di
comunicarsi ma, appunto, come
ragione. Giovanni con ciò ci ha
donato la parola conclusiva sul
concetto biblico di Dio, la parola in
cui tutte le vie spesso faticose e
tortuose della fede biblica
raggiungono la loro meta, trovano la
loro sintesi. In principio era il logos,
e il logos è Dio, ci dice l'evangelista.
L'incontro tra il messaggio biblico e il
pensiero greco non era un semplice
caso» iii. Ogni dialogo presuppone un
interlocutore razionale, con logos.
Così il dialogo con il mondo che i
filosofi greci cominciarono a
intavolare era possibile proprio
perché la realtà creata era in
possesso di razionalità, di una logica
molto semplice e molto complessa



allo stesso tempo. Questo dialogo
finiva, dunque, con il coincidere con
la recisa affermazione che il mondo
«non è il prodotto di una qualsivoglia
necessità, di un destino cieco o del
caso» iv, ma di una intelligenza
amorosa – di un Essere personale –
che trascende l’ordine stesso
dell’universo perché lo precede.

Il nucleo dei racconti della
creazione

Oggi accade non di rado che i
racconti della creazione nella Genesi
siano considerati dei testi belli e
poetici, pieni di sapienza, ma forse,
in fin dei conti, non all’altezza della
sofisticata e seria metodologia che
frattanto hanno acquisito la scienza e
la critica letteraria e storica.
Tuttavia, sarebbe un errore trattare
con noncuranza i nostri antenati
perché non avevano a disposizione il
microscopio, gli acceleratori di
particelle o le riviste specializzate:



dimenticheremmo troppo facilmente
che forse sapevano e vedevano le
cose essenziali; cose che noi
potremmo aver perduto di vista
lungo la strada. Per comprendere
quello che una persona o un testo
vogliono dirci è necessario tener
conto del loro modo di parlare,
soprattutto se è diverso dal nostro. In
tal senso, bisogna tenere presente
che nei racconti della creazione
«l’immagine del mondo si delinea
sotto la penna dell’autore ispirato
con le caratteristiche delle
cosmogenie del tempo»; e che è in
questo quadro che Dio inserisce la
novità specifica della sua rivelazione
a Israele e agli uomini di tutti i tempi:
«la verità circa la creazione di ogni
cosa ad opera dell’unico Dio» v.

Comunque, si obietta spesso che, se
la nozione di creazione ha avuto un
ruolo nel passato, oggi appare
ingenuo tentare di proporla
nuovamente. La fisica moderna e le



scoperte intorno alla evoluzione
delle specie avrebbero reso obsoleta
l’idea di un creatore che interviene
per generare e dare forma al mondo:
la razionalità dell’universo sarebbe,
nel migliore dei casi, una proprietà
interiore alla materia, e parlare di
altri agenti significherebbe mettere
in dubbio la serietà del discorso
scientifico. Tuttavia, si fa così
facilmente, senza saperlo, una lettura
esclusivamente letterale della Bibbia,
che la stessa Bibbia rifiuta. Se, per
esempio, si paragonano i due
racconti sulle origini, situati uno
dopo l’altro nei due primi capitoli
della Genesi, si osservano differenze
molto evidenti che non è possibile
attribuire a una negligenza
redazionale. Gli autori sacri erano
consapevoli che non erano tenuti a
dare una descrizione dettagliata e
letterale su come era avvenuta
l’origine del mondo e dell’uomo:
cercavano di esprimere, attraverso il
linguaggio e i concetti di cui



disponevano, alcune verità
fondamentali vi.

Quando si riesce a comprendere il
particolare linguaggio di questi
racconti – un linguaggio primitivo,
ma pieno di sapienza e di profondità
–, si può identificare il loro vero
nucleo. Ci parlano di «un intervento
personale» vii che trascende la realtà
dell’universo: prima del mondo
esiste la libertà personale e la
sapienza infinita di un Dio creatore.
Attraverso un linguaggio simbolico,
apparentemente ingenuo, si fa strada
una profonda voglia di verità, che
potremmo riassumere così: Dio ha
fatto tutto questo, perché così ha
voluto viii. La Bibbia non vuole
pronunciarsi sugli stadi
dell’evoluzione dell’universo e
dell’origine della vita, ma vuole
affermare la «libertà
dell’onnipotenza» ix di Dio, la
razionalità del mondo che Egli crea e
il suo amore per questo mondo. Si



rende così evidente una immagine
della realtà, e di ognuno degli esseri
che la formano, come «un dono che
scaturisce dalla mano aperta del
Padre di tutti» x. La realtà, alla luce
della fede nella creazione, resta
marcata al suo stesso interno dal
segno dell’accoglienza. Anche in
mezzo alla imperfezione, al male, al
dolore, il cristiano vede in ogni
essere un dono che scaturisce
dall’Amore e che chiama all’amore: a
godere, a rispettare, a prendersi
cura, a trasmettere.

Marco Vanzini / Carlos Ayxelá

i  J. Ratzinger, Dios y el mundo ,
Random House Mondadori,
Barcelona 2002, 49.

ii  Papa Francesco, Enc. Laudato si’
(24-V-2015), 77.



iii  Benedetto XVI, Discorso
all’Università di Ratisbona (12-
IX-2006).

iv Catechismo della Chiesa Cattolica,
295.

v  San Giovanni Paolo II, Udienza
generale, 29-I-1986.

vi  A parte queste ragioni insite alla
stessa Bibbia, si è arrivati alla
conoscenza del modo corretto di
interpretare il testo sacro anche
attraverso il dialogo – non esente da
tensioni, ma molto fruttifero – tra la
teologia e la scienza. In questi lunghi
processi accade spesso che si
verifichino eccessi da entrambe le
parti, che si alimentano
reciprocamente: una lettura
fondamentalista della Bibbia con la
quale si vuol far dire di più di ciò che
realmente dice, suole screditare il
testo sacro, e così la scienza si ritiene
autorizzata a dire di più di ciò che
realmente è capace di dire



sull’origine e sul significato della
realtà.

vii  J. Ratzinger, La fiesta de la fe ,
Desclée, Bilbao 1999, 25.

viii  Questa certezza era fortemente
radicata nella fede di Israele, come
dimostrano le parole di una madre a
suo figlio, prima del martirio: «Ti
scongiuro, figlio, contempla il cielo e
la terra, osserva quanto vi è in essi e
sappi che Dio li ha fatti non da cose
preesistenti; tale è anche l’origine del
genere umano» ( 2 Mac 7, 28).

ix  R. Guardini, La fine dell’epoca
moderna. Il potere , Morcelliana,
Brescia 1993, 17.

xPapa Francesco, Enc. Laudato si’
(24-V-2015), 76.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/dio-vide-
quanto-aveva-fatto-ed-ecco-era-cosa-

molto/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/dio-vide-quanto-aveva-fatto-ed-ecco-era-cosa-molto/
https://opusdei.org/it-ch/article/dio-vide-quanto-aveva-fatto-ed-ecco-era-cosa-molto/
https://opusdei.org/it-ch/article/dio-vide-quanto-aveva-fatto-ed-ecco-era-cosa-molto/
https://opusdei.org/it-ch/article/dio-vide-quanto-aveva-fatto-ed-ecco-era-cosa-molto/

	La luce della fede (II): la creazione (I) «Dio vide quanto aveva fatto, ed ecco, era cosa molto buona»

