
opusdei.org

Dio: una parola
ignorata?

Comunicare la fede nella
società attuale è una delle sfide
per i cristiani nell'Anno della
Fede. Riproduciamo la
conferenza della teologa Jutta
Burggraf "Comunicare l'identità
cristiana oggi": "Dobbiamo
parlare della trasmissione della
fede. Mi riferisco ai figli, agli
altri parenti, agli amici, vicini e
colleghi Vogliamo dialogare con
tutti".

25/01/2013



Riproduciamo la conferenza della
teologa Jutta Burggraf "Comunicare
l'identità cristiana oggi", tenuta a
Roma presso la Pontificia Università
della Santa Croce il 27 aprile 2010 -7
mesi prima della sua morte- in
occasione del congresso
"Comunicazione della Chiesa, identità
e dialogo".

Scarica il testo in pdf per la stampa

Dobbiamo parlare della trasmissione
della fede. Mi riferisco ai figli, agli
altri parenti, agli amici, vicini e
colleghi: a tutti quelli che entrano in
una casa allegra e aperta; in una casa
aperta a persone di ogni genere e
condizione, di tutti i colori e di tutte
le credenze. Vogliamo dialogare con
tutti, come ci ha insegnato San
Josemaría Escrivá, il Fondatore
dell'Opus Dei.

Dio: una parola ignorata?

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/jutta-burggraf.pdf
https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/comprendere-dialogare-amare-josemaria-escriva
https://www.it.josemariaescriva.info/sezione/san_josemaria
https://www.it.josemariaescriva.info/sezione/san_josemaria


Voglio iniziare la nostra riflessione
con una scena presentata da
Nietzsche più di cent'anni fa. Nel suo
libro "La Gaia scienza", questo
filosofo così perspicace fece gridare
ad un folle: "Cerco Dio!, Cerco Dio!…
E dove se n'è andato Dio?"… Ve lo
dico io… "Dio è morto! E siamo stati
noi ad ucciderlo!… Quanto di più
sacro e di più possente il mondo
possedeva fino ad oggi, si è
dissanguato sotto i nostri coltelli". …
A questo punto il folle tacque, e
rivolse di nuovo lo sguardo sui suoi
ascoltatori: anch’essi tacevano e lo
guardavano perplessi. Infine gettò a
terra la sua lanterna che andò in
pezzi e si spense. “Vengo troppo
presto – disse – il mio tempo non è
ancora arrivato. Questo enorme
avvenimento è ancora per strada e
non è arrivato fino alle orecchie degli
uomini" [1].

Oggi, un secolo più tardi, possiamo
constatare che questo "enorme



avvenimento" è arrivato alle
orecchie di gran parte dei nostri
contemporanei, per i quali "Dio" non
è altro che una parola vuota. Si parla
di un attuale "analfabetismo
religioso", di una ignoranza persino
dei concetti più elementari della fede
[2].

Alcuni si sono domandati se un
bambino che non conosce la parola
"grazie" può essere grato: perché il
linguaggio non esprime solo quello
che penso, ma anche lo trattiene. In
ogni caso, lo determina molto
profondamente. Lo possiamo
verificare nelle diverse lingue.
Parlare cinese o francese, non
significa semplicemente cambiare
una parola con un'altra, ma avere
altri schemi mentali e percepire il
mondo secondo le circostanze di ogni
luogo. Alcune tribù della Siberia, per
esempio, hanno molte parole distinte
per dire "neve" (a seconda che sia
bianca o grigia, dura o soffice, nuova



o vecchia), mentre i popoli arabi
dispongono di innumerevoli parole
per dire "cavallo". Tenendo presente
questo, si può comprendere come
Carlo V affermò: "quante lingue
parlo, tante volte sono uomo".
Riguardo al tema religioso, possiamo
concludere: se vivo in un mondo
secolarizzato e ignoro il linguaggio
della fede, è umanamente
impossibile arrivare ad essere un
cristiano.

Comprendere il cuore dell'uomo di
oggi

Se vogliamo parlare della fede, è
necessario tener conto dell'ambiente
nel quale ci muoviamo. Dobbiamo
conoscere il cuore dell'uomo d'oggi -
con i suoi dubbi e le sue perplessità-
che è il nostro stesso cuore, con i suoi
dubbi e le sue perplessità.

Generalmente abbiamo molti idoli,
per esempio, la salute, il "culto del
corpo", la bellezza il successo, il



denaro o lo sport; tutti questi
acquisiscono, in certe circostanze, i
lineamenti di una nuova religione.
Chesterton dice: "Quando non si
crede più in Dio, non è che si può
credere in niente, e il problema più
grave è che, allora, si può credere in
qualsiasi cosa".

E davvero a volte sembra che
qualunque cosa sia più credibile di
una verità cristiana. I miei alunni
delle Facoltà civili, per esempio -
studenti di diritto o di chimica-
parlano, con molta buona volontà,
della "reincarnazione" di Cristo (che
ebbe luogo circa 2000 anni fa). A
quanto pare, la parola
"reincarnazione" è loro molto più
familiare che la parola
"incarnazione". Vediamo l'influenza
del buddismo e dell'induismo in
Occidente. Perché esercitano
un'attrazione così forte? Sembra che
si desideri l'esotico, il "liberal",
qualcosa come una "religione alla



carta". Non si cerca ciò che è vero,
ma quello che è desiderabile, quello
che mi piace e mi va bene: un po' di
Budda, un po' di Shiva, un po' di Gesù
di Nazaret.

In epoche precedenti, la vita era
considerata come progresso. Oggi,
invece, la vita è considerata come
turismo: non c'è continuità, ma
discontinuità; camminiamo senza
una direzione fissa. Il motto di un
motociclista esprime questo molto
bene: "non so dove vado, ma voglio
arrivarci rapidamente". In
letteratura si parla della "oscurità
moderna", del "caos attuale".

"L'uomo moderno è uno zingaro", si è
detto a ragione. Non ha un focolare:
forse ha una casa per il corpo, ma
non per l'anima. C'è mancanza di
orientamento, insicurezza, e anche
molta solitudine. Così, non deve
stupire che si voglia raggiungere la
felicità nel piacere immediato, o



forse nell'applauso. Se qualcuno non
è amato, vuole almeno essere lodato.

Forse, tutti ci siamo abituati a non
pensare: almeno a non pensare fino
in fondo. È il cosiddetto pensiero
debole. Viviamo in un'epoca in cui
abbiamo mezzi sempre più perfetti
ma i fini sono piuttosto disturbati.

Sete di interiorità

Allo stesso tempo, possiamo scoprire
una vera "sete di interiorità", tanto
nella letteratura che nell'arte, nella
musica, e anche nel cinema. Sempre
più persone cercano un'esperienza di
silenzio e di contemplazione; nello
stesso tempo, sono delusi del
cristianesimo che, in molti ambienti,
ha fama di non essere altro che una
rigida "istituzione burocratica", con
precetti e castighi.

Altre persone fuggono dalla Chiesa
per motivi opposti: la predicazione
cristiana pare loro troppo



"superficiale", molto "light", senza
fondamento e senza esigenze
rigorose. Non cercano il "liberal", ma
tutto il contrario: cercano ciò che è
"sicuro". Vogliono che qualcuno dica
loro con assoluta certezza qual è la
strada per la salvezza, e che un altro
pensi e decida per loro: ecco il
grande mercato delle sette [3].

Viviamo in società multiculturali,
nelle quali si possono osservare
contemporaneamente i fenomeni più
contraddittori. Alcuni cercano di
riassumere tutto quello che succede
in un'unica parola: post-
modernismo. Il termine indica che si
tratta di una situazione di
cambiamento: è un'epoca che viene
"dopo" il modernismo e "prima" di
una nuova era che ancora non
conosciamo. (Gli adepti della New
Age si sono appropriati del nome:
secondo loro, già saremmo in questa
nuova epoca, però -a mio modo di



vedere- si tratta di un errore: loro
sono semplicemente "post-moderni").

Il post-modernismo è un periodo
limitato che indica il fallimento del
modernismo. Lo si può comparare
con il "dopo-guerra" -il tempo
difficile dopo una guerra-, che è la
preparazione per qualcosa di nuovo.
E si può mettere in relazione anche
con il periodo "post-operatorio",
quando una persona è in
convalescenza da un'operazione
chirurgica, prima di ritornare alle
attività normali.

Sembra, realmente, che viviamo un
cambiamento epocale: stiamo
entrando in una nuova tappa
dell'umanità. E le novità reclamano
un nuovo modo di parlare e di agire.

Come conviene parlare della fede
in questo guazzabuglio?

Prima di tutto, ci possono aiutare
alcune riflessioni di Romano



Guardini, che non hanno perso nulla
della loro attualità. Nelle sue Lettere
dal lago di Como, questo grande
scrittore cristiano parla della sua
inquietudine riguardo al mondo
moderno. Si riferisce, per esempio, a
quanto di artificioso c'è nella nostra
vita, scrive della manipolazione alla
quale siamo esposti ogni giorno,
tratta della perdita dei valori
tradizionali e della luce stridente che
ci viene dalla psicoanalisi… Dopo
aver mostrato, in otto lunghe lettere,
una panoramica veramente
disperante, alla fine del libro cambia
improvvisamente atteggiamento.
Nella nona e ultima lettera esprime
un "sì rotondo" a questo mondo nel
quale gli è toccato vivere, e spiega al
lettore sorpreso che questo è
esattamente quello che Dio chiede a
ciascuno. Il cambiamento culturale,
al quale assistiamo, non può portare
i cristiani ad un frastornamento
generalizzato [4]. Non è possibile che
dappertutto si vedano persone



preoccupate e oberate che
rimpiangono i tempi passati. Perché
è Dio stesso colui che agisce nei
cambiamenti. Dobbiamo essere
disposti ad ascoltarlo e lasciarci
formare da Lui [5].

Sei disposto a cambiare il tuo
linguaggio?

Chi vuole influire sul presente, deve
amare il mondo nel quale vive. Non
deve guardare al passato, con
nostalgia e rassegnazione, ma deve
adottare un atteggiamento positivo
davanti al momento storico concreto:
dovrebbe stare all'altezza dei nuovi
avvenimenti, che caratterizzano le
sue gioie e le sue preoccupazioni, e
tutto il suo stile di vita. "In tutta la
storia del mondo c'è un'unica ora
importante, quella attuale", dice
Bonhoeffer. "Chi fugge dal presente,
fugge dall'ora di Dio" [6].

Al giorno d'oggi, una persona
percepisce i diversi avvenimenti del



mondo in modo diverso dalle
generazioni precedenti, e reagisce
anche affettivamente in un altro
modo. Per questo motivo, è così
importante sapere ascoltare [7]. Un
buon teologo legge sia la Scrittura
che il giornale, qualche rivista o
Internet; mostra vicinanza e simpatia
per il nostro mondo [8]. E sa che è
nella mente e nei cuori degli uomini
e delle donne che lo circondano che
può incontrare Dio, in un modo
molto più vivo che nelle teorie o nei
ragionamenti.

I cambiamenti di mentalità invitano
a esporre le proprie credenze in un
modo diverso da prima [9]. A questo
proposito uno scrittore commenta:
"Non sono disposto a modificare le
mie idee (fondamentali) per quanto i
tempi cambino. Però sono disposto
ad adeguare tutte le formulazioni
esteriori all'altezza dei miei tempi,
semplicemente per amore alle mie
idee e ai miei fratelli, perché se parlo



con un linguaggio morto o con un
approccio superato, starei
sotterrando le mie idee senza
comunicare con nessuno" [10].

La personalità di chi parla

Per parlare di Dio, non bisogna solo
tenere conto dell'ambiente che ci
circonda. È ancora più decisiva la
personalità di colui che parla:
perché, nel parlare, non solo
comunichiamo qualcosa; prima di
tutto, esprimiamo noi stessi. Il
linguaggio è uno "specchio del nostro
spirito" [11].

C'è anche un linguaggio non verbale,
che sostituisce o accompagna le
nostre parole. È il clima che creiamo
intorno a noi, di solito attraverso
cose molto piccole, come, per
esempio, un sorriso cordiale o uno
sguardo di apprezzamento. Quando
nel corpo umano mancano gli
oligoelementi, per quanto siano
minimi, ci si può ammalare



gravemente e morire. Allo stesso
modo possiamo parlare di
"oligoelementi" in un certo ambiente:
sono quei dettagli, difficilmente
dimostrabili e ancor meno esigibili,
che fanno sì che l'altro si senta a suo
agio, che si renda conto di essere
amato e apprezzato.

Essere e sembrare

Ci conviene prendere sul serio
alcune delle moderne teorie della
comunicazione (che, certamente,
esprimono verità scontate). Queste
teorie ci ricordano che una persona
trasmette più per quello che è che
per quello che dice. Alcuni
affermano anche che l'80 o 90% della
nostra comunicazione avviene in
forma non verbale.

Inoltre, trasmettiamo solo una
piccola parte dell'informazione in
modo cosciente, e tutto il resto in
modo inconsapevole: attraverso lo
sguardo o l'espressione del volto,



attraverso le mani e i gesti, la voce e
tutto il linguaggio corporale. Il corpo
fa conoscere il nostro mondo
interiore, "traduce" le emozioni e
aspirazioni, la speranza e la
delusione, la generosità e l'angoscia,
l'odio e la disperazione, l'amore, la
supplica, la rassegnazione e il
trionfo; e difficilmente inganna.
Sant'Agostino parla di un "linguaggio
naturale di tutti i popoli" [12].

Allo stesso modo, gli altri
percepiscono il messaggio solo in
parte in modo cosciente, e si rendono
conto di molte cose
inconsapevolmente. Mi è rimasta
impressa una circostanza, nella
quale ho verificato questa verità in
modo molto chiaro. Quando lavoravo
in un'istituzione per persone malate
e sole, un giorno un dirigente entrò
nella stanza di un malato e gli
parlava molto amabilmente,
facendogli ogni tipo di carezze. Però
quando uscì dalla stanza, il malato



mi confessò che aveva molta
antipatia per questo dirigente.
Perché? A causa del mio lavoro mi
ero resa conto che il visitatore, in
realtà, disprezzava il malato. Voleva
dissimularlo, però lo espresse
inconsapevolmente. E, come era da
temersi, il malato se ne rese conto
perfettamente.

Questo vuol dire che non basta
sorridere e avere un aspetto
gradevole. Se vogliamo toccare il
cuore degli altri dobbiamo cambiare
prima di tutto il nostro stesso cuore.
L'insegnamento più importante si
impartisce per mezzo della semplice
presenza di una persona matura e
piena d'amore. Nell'antica Cina e in
India, l'uomo più considerato era
quello che possedeva qualità
spirituali eminenti. Trasmetteva non
solo conoscenze, ma atteggiamenti
umani profondi. Coloro che
entravano in contatto con lui,



desideravano cambiare e crescere -e
perdevano la paura di essere diversi.

Giustamente oggi è molto importante
sperimentare che la fede è molto
umana e molto umanizzante; la fede
crea un clima nel quale tutti si
sentono a loro agio, amabilmente
interpellati a dare il meglio di sé.
Questa verità si esprime nella vita di
molti grandi personaggi,
dall'apostolo San Giovanni a Madre
Teresa di Calcutta e San Josemaría
Escrivá.

Identità cristiana e autenticità

Per parlare di Dio con efficacia, è
necessaria una chiara identità
cristiana. Forse il nostro linguaggio
sembra, a volte, così incolore, perché
non siamo ancora sufficientemente
convinti della bellezza della fede e
del gran tesoro che abbiamo, e ci
lasciamo facilmente schiacciare
dall'ambiente.



Però la luce viene prima delle
tenebre, e il nostro Dio è colui che è
eternamente Nuovo. Non è la
"vetustà" del cristianesimo originario
quello che pesa agli uomini, ma il
cosiddetto cristianesimo borghese.
"Però questo cristianesimo borghese
non è cristianesimo -avverte Congar-.
È solo l'incarnazione del
cristianesimo nella civiltà
borghese." [13]. Questo fatto ci
permette di avere una certa dose di
ottimismo e di speranza al momento
di parlare di Dio.

Un cristiano non deve essere
perfetto, ma autentico sì. Gli altri
notano se una persona è convinta del
contenuto del suo discorso, o no. Le
stesse parole -per esempio, "Dio è
amore"- possono essere banali o
straordinarie, secondo il modo in cui
si dicono. "Questo modo dipende
dalla profondità della regione
dell'essere di un uomo da cui
vengono, senza che la volontà possa



fare nulla. E per un accordo
meraviglioso, raggiungono la stessa
regione in chi ascolta" [14]. Se
qualcuno parla per la gioia di aver
incontrato Dio nel fondo del suo
cuore, può succedere che commuova
e gli altri con la forza della sua
parola. Non c'è bisogno che sia un
brillante oratore. Parla
semplicemente con l'autorevolezza di
chi vive -o cerca di vivere- quello che
dice; comunica qualcosa dal centro
stesso della sua esistenza, senza frasi
fatte né ricette noiose.

Una persona assimila, come per
osmosi, atteggiamenti e
comportamenti di quelli che lo
circondano. Così, ogni attività
cristiana può invitare ad aprirsi a
Dio, che sia o meno in relazione
esplicita con la fede. Però può anche
scandalizzare gli altri, in modo che le
parole perdano valore. Edith Stein
racconta che perse la sua fede
ebraica quando, da bambina, si rese



conto che, nelle cerimonie di Pasqua,
i suoi fratelli maggiori "facevano solo
teatro" e non credevano a quello che
dicevano.

Serenità

Un cristiano non è, prima di tutto,
una persona "pia", ma una persona
felice, perché ha trovato il senso
della sua esistenza. Proprio per
questo è capace di trasmettere agli
altri l'amore alla vita, che è
contagioso quanto l'angoscia.

Non si tratta, normalmente, di una
felicità clamorosa, ma di una
tranquilla serenità, frutto di avere
assimilato il dolore e i cosiddetti
"colpi del destino". È necessario
convincere gli altri -senza
nascondere le proprie difficoltà- che
nessuna esperienza della vita è vana;
sempre possiamo imparare e
maturare -anche quando usciamo di
strada, quando ci perdiamo nel
deserto o quando ci sorprende una



tempesta. Gertrud von Le Fort
afferma che non solo il giorno
soleggiato, ma anche la notte oscura
ha i suoi miracoli. "Ci sono dei fiori
che fioriscono solo nel deserto; stelle
che si possono vedere soltanto al
limite di un luogo disabitato. Ci sono
alcune esperienze dell'amore di Dio
che si vivono solo quando ci
troviamo nel più completo
abbandono, quasi al limite della
disperazione" [15].

Come può comprendere e consolare
chi non è mai stato sconquassato
dalla tristezza? Ci sono persone che,
dopo aver molto sofferto, sono
diventate comprensive, cordiali,
accoglienti e sensibili di fronte al
dolore altrui. In una parola, hanno
imparato ad amare.

Amore e fiducia

L'amore stimola quanto di meglio c'è
nell'uomo. In un clima di
accettazione e di affetto, si



risvegliano i grandi ideali. Per un
bambino, per esempio, è più
importante crescere in un ambiente
di amore autentico, senza
riferimento esplicito alla religione,
che in un clima di "devozione"
puramente formale, senza affetto. Se
manca l'amore, manca la condizione
fondamentale per un sano sviluppo.
Non si può modellare il ferro freddo;
però quando lo si riscalda, è possibile
forgiarlo con delicatezza. Attraverso
i genitori, i figli dovrebbero scoprire
l'amore di Dio [16]. È necessario il
"linguaggio delle opere"; è necessario
vivere il proprio messaggio. La cosa
decisiva non sono le lezioni e il
catechismo, che verranno più tardi.
Prima, molto prima, conviene
preparare la terra perché accolga il
seme.

Nei suoi primi anni di vita, ogni
bambino fa una scoperta
fondamentale, che sarà di
importanza vitale per il suo



carattere: o "sono importante, mi
comprendono e mi amano", o
"impiccio, disturbo". Ciascuno deve
fare, in qualche modo, l'esperienza di
amore che ci trasmette Isaia: "Tu sei
prezioso ai miei occhi, perché sei
degno di stima e io ti amo… sulle
palme delle mie mani ti ho
disegnato" [17].

Se manca questa esperienza, può
succedere che una persona non sia
mai capace di stabilire relazioni
durature, né di lavorare con serietà
e, soprattutto, sarà difficile per lei
credere davvero nell'amore di Dio:
credere che Dio è un Padre che
comprende e perdona, e che esige
con giustizia per il bene del figlio
[18]. "La storia della caduta di ogni
uomo e di ogni donna parla del fatto
che un bambino meraviglioso,
valente, eccellente e con molte
qualità perse la percezione del
proprio valore" [19]. Questo
difficilmente si può aggiustare più



tardi dando lezioni sull'amore di Dio.
Una persona disse giustamente:
"Quello che fai è così rumoroso che
non sento quello che dici".

Molte persone non hanno potuto
sviluppare la "fiducia originaria". E
poiché non la conoscono, si muovono
in un ambiente di "paura originaria".
Non vogliono sapere niente di Dio;
arrivano ad avere paura e perfino
terrore di fronte al cristianesimo.
Perché, per loro, Dio non è altro che
un Giudice severo, che castiga e
condanna, e per di più
arbitrariamente. Non hanno scoperto
che Dio è Amore, un Amore che si
dona e che più interessato alla nostra
felicità di quanto lo siamo noi stessi.

Per questo è così importante credere
nelle capacità degli altri e farglielo
capire. A volte è impressionante
vedere quanto si può trasformare
una persona, se le si dà fiducia; come
cambia, se la si tratta secondo l'idea



perfezionata che si ha di lei. Ci sono
molti uomini e donne che sanno
incoraggiare gli altri ad esseri
migliori, mediante un'ammirazione
discreta e silenziosa. Comunicano
loro la sicurezza che c'è molto di
buono e di bello in loro, e, con
pazienza e costanza, li incoraggiano e
aiutano a svilupparlo.

Quando qualcuno nota di essere
amato, acquista una fiducia allegra
nell'altro: comincia ad aprire la sua
intimità. La trasmissione della fede
comincia -a tutti i livelli- con un
linguaggio non verbale. È il
linguaggio dell'affetto, della
comprensione e dell'autentica
amicizia.

Parlare di fede

Quando conosco bene un altro,
conosco anche le sue esperienze, le
sue ferite e le sue speranze. E -se c'è
reciprocità in questa conoscenza-
l'altro sa quello che io ho vissuto,



quello che mi fa soffrire e quello che
mi dà speranza. L'amicizia non è mai
una via unilaterale. In un clima di
conoscenza reciproca è più facile
parlare di tutto, anche della fede.

Una ricerca comune

Ci sono persone che hanno una forte
identità cristiana e, nonostante
questo, non riescono a convincere
nessuno. Quando qualcuno si mostra
troppo sicuro, in linea di principio
oggi non lo si accetta. C'è un rifiuto
nei confronti dei "grandi racconti" e
dei "portatori della somma verità",
perché abbiamo più chiaro che mai
che nessuno può sapere tutto. Si
parla di una pastorale "dal basso",
non "dall'alto", non dalla cattedra,
che vuole istruire i "poveri
ignoranti". Questo modo di agire
ormai non è efficace, e forse non lo è
mai stato.

Viene in mente quello che si racconta
di Papa Giovanni Paolo II. Avvenne



durante il Concilio Vaticano II. In una
delle sessioni plenarie del Concilio,
l'allora giovane vescovo Wojtyla
chiese la parola e, inaspettatamente,
fece una critica tagliente al progetto
di uno dei documenti più importanti,
che era stato proposto. Fece capire
che il progetto non serviva ad altro
che ad essere gettato nel cestino. Le
ragioni erano queste: "Nel testo
presentato, la Chiesa insegna al
mondo. Si pone, per così dire, al di
sopra del mondo, convinta di
possedere la verità, ed esige dal
mondo che le obbedisca". Però
questo atteggiamento può esprimere
una immensa arroganza. "La Chiesa
non deve istruire il mondo dalla
posizione di autorità, ma deve
cercare la verità e le soluzioni
autentiche dei problemi difficili della
vita umana insieme al mondo" [20].
Il modo di esporre la fede non deve
convertirsi mai in un ostacolo per gli
altri.



Imparare da tutti

Ciò che attrae di più ai nostri giorni,
non è la sicurezza, ma la sincerità:
conviene raccontare agli altri le
autentiche ragioni che mi
convincono a credere, parlare anche
dei dubbi e degli interrogativi [21]. In
definitiva, si tratta di porsi a lato
dell'altro e di cercare la verità
insieme a lui. Certamente io posso
dargli molto, se ho fede; però anche
gli altri possono insegnarmi molto.

San Tommaso afferma che qualsiasi
persona, per quanto sbagliate siano
le sue convinzioni, partecipa in
qualche modo della verità: il buono
può esistere senza commistione col
male; ma non esiste il male senza
commistione col bene [22]. Pertanto,
non solo dobbiamo trasmettere la
verità che -con la grazia divina-
abbiamo raggiunto, ma siamo anche
chiamati ad approfondirla
continuamente e a cercarla dove si



può trovare, cioè da qualsiasi parte.
È molto arricchente, per esempio,
conversare con ebrei o con
musulmani; ci si aprono sempre
nuovi orizzonti. E la verità, chiunque
la dica, può venire solo da Dio [23].

Dato che noi cristiani non abbiamo
coscienza piena di tutte le ricchezze
della nostra fede, possiamo (e
dobbiamo) avanzare, con l'aiuto degli
altri. La verità non la si possiede mai
interamente. In ultima istanza, non è
qualcosa, ma qualcuno, è Cristo. Non
è una dottrina che possediamo, ma
una Persona dalla quale ci lasciamo
possedere. È un processo senza fine,
una "conquista" progressiva.

Prendere sul serio le necessità e i
desideri umani

Possiamo chiederci: perché questa o
quella ideologia attrae tanta gente?
Di solito, mostrano i desideri e i
bisogni più profondi dei nostri
contemporanei (che sono i nostri



stessi desideri e bisogni). La teoria
della reincarnazione, per esempio,
manifesta la speranza in un'altra
vita; la meditazione trascendentale
insegna come si può appartarsi dai
rumori esteriori e interiori; e i gruppi
skinhead o teste rapate, come i punk
degli anni '80 (e '90), i "gotici" degli
anni '90 (e del 2000) e i rapper di oggi
offrono una solidarietà -un senso di
appartenenza- che molti giovani non
trovano nelle loro famiglie.

Tuttavia, la fede offre risposte molto
più profonde e incoraggianti: ci dice
che tutti gli uomini -e in particolare i
cristiani- sono fratelli, chiamati ad
andare insieme per la strada della
vita. Non siamo mai soli. Quando
parliamo con Dio nell'orazione -che
possiamo fare in qualunque
momento del giorno-, non ci
allontaniamo dagli altri, ma ci
uniamo con chi più ci vuole bene in
questo mondo, e che ha preparato a
tutti una vita eterna di felicità.



Se riusciamo ad esporre il mistero
divino con la chiave dell'amore, sarà
più facile risvegliare gli interessi
dell'uomo moderno. Ci sono tentativi
considerevoli in questo senso [24]. Il
Dio dei cristiani è il Dio dell'amore,
perché non è solo è Uno; è anche
Trino. Poiché amare consiste nel
mettersi in relazione con un tu -nel
dare e ricevere-, un Dio
"solo" (un'unica persona) non può
essere Amore. Chi potrebbe amare,
da tutta l'eternità? Un Dio solitario,
che conosce e ama se stesso, può
essere considerato, in fondo, un
essere molto inquietante.

Il Dio Trino è, realmente, il Dio
dell'amore. Al suo interno, scopriamo
una vita di donazione reciproca. Il
Padre dà tutto il suo amore al Figlio;
è stato chiamato il "Grande Amante".
Il Figlio riceve questo amore e lo
ricambia al Padre; è colui che non
dice mai "no" all'Amore. Lo Spirito è
l'Amore stesso tra i due; è il "con-



dilecto", secondo Ugo di San Vittore:
mostra che si tratta di un amore
aperto, dove c'è posto per un altro,
dove c'è posto anche per noi [25].

"Essere al mondo vuol dire: essere
amato da Dio", afferma Gabriel
Marcel. Per questo, un credente può
sentirsi protetto e sicuro. Può
sperimentare che i suoi desideri più
profondi sono appagati.

Andare all'essenziale

Quando parliamo di fede, è
importante andare all'essenziale: il
grande amore di Dio per noi, la vita
appassionante di Cristo, l'azione
misteriosa dello Spirito nella nostra
mente nel nostro cuore… Dobbiamo
fuggire da quello che fanno quelli
che vogliono togliere forza al
cristianesimo: riducono la fede alla
morale, e la morale al sesto
comandamento. In ogni caso,
conviene lasciare molto chiaro che la
Chiesa dice un sì all'amore. E per



salvaguardare l'amore, dice no alle
deformazioni della sessualità.

Benedetto XVI ha scelto proprio
questo modo di agire. Dopo
l'Incontro Mondiale delle Famiglie a
Valencia, ha concesso un'intervista a
Radio Vaticana, nella quale gli
domandarono: "Santo Padre, a
Valencia lei non ha parlato né
dell'aborto, né dell'eutanasia, né del
matrimonio gay. L'ha fatto di
proposito?". E il Papa rispose:
"Naturalmente sì… Se uno ha così
poco tempo non può subito
cominciare con il dire "No". Bisogna
sapere prima che cosa veramente
vogliamo, non è vero? E il
cristianesimo… non è un cumulo di
proibizioni, ma una opzione positiva.
Ed è molto importante che lo si veda
nuovamente, poiché questa
consapevolezza oggi è quasi
completamente scomparsa. Si è
sentito dire tanto su ciò che non è
permesso, che ora bisogna dire: Ma



noi abbiamo un'idea positiva da
proporre… Anzitutto è importante
mettere in rilievo ciò che
vogliamo" [26].

Un linguaggio chiaro e semplice

Quando studiavo a Colonia, una volta
dovetti preparare un lavoro lungo e
difficile per un seminario
all'Università. Prima di consegnarlo
al professore, lo mostrai a un
compagno più grande, che lo lesse
con interesse, e poi mi diede un
consiglio amichevole che non ho mai
dimenticato: "Va bene -commentò-.
Però se vuoi avere un buon voto,
devi dire queste stesse cose in un
modo molto più complicato".

Siamo fatti così. A volte confondiamo
il complicato con l'intelligente, e
dimentichiamo che Dio -la somma
verità- è, nello stesso tempo, la
somma semplicità. Il linguaggio della
fede parla con semplicità di realtà
ineffabili. "Preferisco dire cinque



parole con la mia intelligenza per
istruire anche gli altri, piuttosto che
diecimila parole con il dono delle
lingue", avverte San Paolo [27].

Si possono usare immagini per
avvicinare il mistero trinitario al
nostro spirito. (Nella semplicità delle
immagini troviamo più verità che nei
grandi concetti). Una delle immagini
più comuni è quella del sole, della
sua luce e del suo calore; o anche la
fonte, il fiume e il mare, paragone
molto apprezzato dai Padri greci
[28]. (Poiché i Padri della Chiesa si
esprimono molte volte in immagini,
la loro teologia è sempre moderna).
Si possono cercare anche aneddoti,
citazioni della letteratura o scene di
film. Ai tempi del Vaticano II, gli
esperti furono invitati a parlare in un
linguaggio accessibile: "Si abbandoni
ogni linguaggio esangue e arido,
l'analisi carica di affermazioni
concettualiste, per adottare un
linguaggio più vivo e concreto, a



somiglianza della Bibbia e degli
antichi Padri. Si abbandoni il
sovraccarico di discussioni
secondarie e di "questioni di
semplice curiosità… Rivolgere a
qualcuno un discorso astruso,
difficilmente comprensibile… ha
qualcosa di oltraggioso e di
irrispettoso, sia per la verità sia per
la persona, che ha diritto di
capire" [29].

Chi non comprende quello che sta
dicendo l'altra persona non può
esprimere i suoi dubbi, non può
ricercare liberamente per proprio
conto. Dipende dall'altro, e
facilmente può essere da lui
manipolato.

Un linguaggio esistenziale

Allo stesso modo, l'altro ha diritto di
conoscere tutta la verità. Se
soffochiamo una parte della fede,
creiamo un ambiente di confusione,
e non prestiamo un aiuto autentico



all'altro. Lo dice chiaramente
Danielou: "La condizione
fondamentale per un dialogo sincero
con un non cristiano è dire: ho
l'obbligo di dirti che un giorno ti
incontrerai con la Trinità" [30].

È necessario spiegare agli altri la
propria fede nel modo più chiaro e
integro possibile [31]. In questo
modo, d'altro lato, guadagniamo in
sincerità in qualunque relazione
umana: vogliamo far conoscere la
nostra identità, cioè, nel nostro caso,
l'identità cristiana. L'altro vuole
sapere chi sono io. Se non parliamo,
con cura, di tutti gli aspetti della fede,
gli altri non potranno accettarci
come siamo in realtà, e la nostra
relazione diventerebbe sempre più
superficiale, più deludente, fino,
prima o poi, a rompersi.

Però non vogliamo far conoscere solo
il nostro progetto di vita. Abbiamo il
desiderio di incoraggiare gli altri a



lasciarsi incantare e conquistare
dalla luminosa figura di Cristo.

Qui si manifesta il carattere
esistenziale e dinamico del
linguaggio sulla fede, che invita gli
altri a entrare, a poco a poco, nella
vita cristiana, che è dialogo e
intimità, corrispondenza all'amore e,
allo stesso tempo, una grande
avventura, "l'avventura della fede".

Nota finale

Credere in Dio significa camminare
con Cristo -in mezzo a tutte le nostre
lotte-verso la casa del Padre [32].
Però per questo a poco servono gli
sforzi, e ancor meno le prediche. Il
nostro linguaggio è molto limitato. La
fede è un dono di Dio, e tale è anche
il suo sviluppo. Possiamo invitare gli
altri a chiederla, insieme a noi,
umilmente dall'alto. La meta del
nostro parlare di Dio consiste nel
portare tutti a parlare con Dio. Anche
Nietzsche, che combatté il



cristianesimo per lunghi decenni,
alla fine della sua vita scrisse
un'impressionante poema "Al Dio
ignoto", che si può considerare una
vera orazione:

"Torna a me, con tutti i tuoi martiri!

Torna me, all'ultimo solitario!

Le mie lacrime, a torrenti,

scorrono nell'alveo fino a Te,

e accendono in me il fuoco

del mio cuore per te.

Oh, torna, mio Dio sconosciuto!

Mio dolore, mia ultima sorte, mia
felicità" [33].

Note

[1] F. NIETZSCHE, La gaia scienza
(1887)



[2] Cfr. le statistiche pubblicate da J.
FL YNN, Analfabetismo religioso, in
"Zenit" (Agenzia Internazionale
d'Informazione, Roma), 3-V-2007.

[3] Cfr. M. GUERRA, Historia de las
religiones, Pamplona 1980, vol. 3.

[4] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Costituzione pastorale Gaudium et
Spes (=GS), n. 4.

[5] R. GUARDINI, Lettere dal lago di
Como, Morcelliana 1993.

[6] D. BONHOEFFER, Predigten,
Auslegungen, Meditationen I,1984, pp.
196-202.

[7] Cfr. Y. CONGAR, Situación y tareas
de la teología de hoy, Salamanca 1970:
"Se la Chiesa vuole avvicinarsi ai veri
problemi del mondo attuale, deve
aprire un nuovo capitolo di
epistemologia teologico-pastorale.
Invece di partire solamente dal dato
della rivelazione e della tradizione,



come ha fatto generalmente la
teologia classica, dovrà partire da
fatti e problemi che provengono dal
mondo e dalla storia. Questo è molto
meno comodo; però non possiamo
continuare a ripetere l'antico,
partendo da idee e problemi del XIII o
XIV secolo. Dobbiamo partire dalle
idee e dai problemi di oggi, come da
un dato nuovo, che è necessario
certamente chiarire mediante il dato
evangelico di sempre, però senza
potere approfittare di elaborazioni già
acquisite nella tranquillità di una
tradizione sicura". pp 89 e seguenti.

[8] Il Concilio cambia il modo abituale
della riflessione teologica e comincia a
contemplare il mondo di oggi, con i
suoi squilibri, i suoi timori e le sue
speranze; si apre ai segni dei tempi. "Il
popolo di Dio, mosso dalla fede con
cui crede di essere condotto dallo
Spirito del Signore che riempie
l'universo, cerca di discernere negli
avvenimenti, nelle richieste e nelle



aspirazioni, cui prende parte insieme
con gli altri uomini del nostro tempo,
quali siano i veri segni della presenza
o del disegno di Dio.". GS, 11; 44; cfr.
4-10. Cfr. Giovanni XXIII, Bolla
Humanae salutis (25-XII-1961), con la
quale il Papa convocava il Concilio
Vaticano II. Idem, Enciclica Pacem in
terris (11-IV-1963), 39.

[9] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Decreto Unitatis redintegratio, 6.

[10] J.L. MARTÍN DESCALZO, Razones
para la alegría, 8ª ed., Madrid 1988, p.
42.

[11] Cfr. E. SCHOCKENHOFF, Zur
Lüge verdammt, Freiburg 2000, p. 73.

[12] SANT' AGOSTINO, Confessioni
1,8. A sua volta, l'espressione dei
sentimenti è plasmata dalla cultura.
Comprendere il valore espressivo di
un gesto, di uno sguardo o di un
sorriso, indica che si sta dentro una
determinata cultura.



[13] J. DANIÉLOU, El misterio de la
historia. Un ensayo teológico, San
Sebastián 1963, pp.39s.

[14] S. WEIL, Gravity and Grace, New
York 1952, p. 117.

[15] Gertrud von Le Fort, Unser Weg
durch die Nacht, in Die Krone der
Frau, Zürich 1950, pp. 90 e ss.

[16] Cfr. GIOVANNI PAOLO II,
Esortazione apostolica Familiaris
consortio, 14 E 36.

[17] Is 43,1-4; 49,15-16.

[18] In questa linea si spiega, in parte,
il fenomeno della teologia femminista
radicale. Perché ci sono tante persone
che non vogliono più parlare di "Dio
Padre"? Non sono pochi coloro ai
quali è impossibile rivolgersi a Dio
come "Padre", perché hanno avuto
esperienze sgradevoli con i loro padri.



[19] Cfr. J. BRADSHAW, Das Kind in
uns, München 1992, p. 66.

[20] M. MALINSKI; A. BUJAK, Juan
Pablo II: historia de un hombre,
Barcelona 1982, p. 106.

In certe circostanze, tuttavia, la
Chiesa deve insegnare con autorità,
però senza "autoritarismo", cioè, con
autorità ed umiltà.

[21] Si parla anche di una "teologia
narrativa" che cerca di scoprire
l'azione dello Spirito nel mondo,
attraverso avvenimenti e fatti
concreti. Alcuni autori raccontano la
loro propria vita (Cfr. J. SUDBRACK,
Gottes Geist ist konkret. Spiritualitat
im christlichen Kontext, Würzburg
1999, pp.3-31), altri prendono esempi
dalla letteratura o dalla storia per
illustrare come Dio agisce in tutti gli
avvenimenti (Cfr. V. CODINA, Creo en
el Espíritu Santo. Pneumatología
narrativa, cit., pp.11-27 y pp.179-185).
La pneumatologia narrativa si



converte a volte in agiografia. Il fatto
che alcuni grandi santi si
convertirono con la lettura di vite di
altri santi è significativo. Così per
esempio, Edith Stein scoprì la fede
leggendo la "Autobiografia" di Teresa
di Gesù. Rans Urs von Balthasar e
René Laurentin hanno cominciato, tra
gli altri, a fare una teologia partendo
dai santi che hanno un messaggio
molto concreto per i loro
contemporanei e le generazioni
successive (Cfr. R.U. VON
BALTHASAR,Thérese de Lisieux.
Geschichte einer Sendung, Koln 1950.
R. LAURENTIN, Vie de Bernadette,
París 1978. IDEM, Vie de Catherine
Labouré, Paris 1980).

[22] "Bonum potest inveniri sine malo;
sed malum non potest inveniri sine
bono". SAN TOMMASO D'AQUINO,
Summa theologiae I-IIae q. l09, a.1, ad
1.



[23] "Omne verum, a quocumque
dicatur, a Spiritu Sancto est". Ibid cfr.
IDEM, De veritate, q. 1, a.8.

[24] Cfr. BENEDETTO XVI, Enciclica
Deus caritas est (25-XII-2005).

[25] Cfr. SANT'AGOSTINO: "Qui sono
tre: l'Amante, l'Amato e l'Amore." De
Trinitate, VIII,10,14: PL 42,960.

[26] Cfr. BENEDETTO XVI, Intervista
concessa a Radio Vaticana e a quattro
catene di televisioni tedesche a motivo
del suo prossimo viaggio in Germania,
Castelgandolfo 5-VIII-2006.

[27] 1 Cor 14,19.

[28] Si tratta evidentemente di
immagini molto imperfette che
richiedono ogni volta più spiegazioni.

[29] G. PHILIPS, Deux tendances dans
la théologie contemporaine, en Nouv.
Rev. Théol (1963/3), p. 236.



[30] J. DANIÉLOU, Mitos paganos,
misterio cristiano, Andorra 1967, p.
123.

[31] Arriverà il momento in cui si
possa introdurre -con cautela- alcuni
termini "tecnici" -come persona,
relazione o natura-, che sono stati
utilizzati al momento della
formulazione dei grandi dogmi. La
teologia -come qualunque scienza- ha
una terminologia molto precisa dalla
quale non possiamo prescindere.
Molte parole delle formule
dogmatiche provengono dall'ambito
filosofico; dopo una lunga storia di
discussione tra fede e filosofia,
arrivarono ad essere espressione
specifica di quello che la fede può dire
su se stessa. Pertanto, queste parole
non sono solamente il linguaggio del
platonismo, dell'aristotelismo o di
qualunque altra filosofia, ma
appartengono al linguaggio proprio
della fede. Certamente la rivelazione è
superiore a tutte le culture. Però nel



trasmettere la Buona Novella di
Cristo, si trasmette anche qualcosa di
culturale.

[32] Cfr. Fil 3,20.

[33] Cfr. F. NIETZSCHE, en F.
WÜRZBACH (ed.), Das Vermiichtnis
Friedrich Nietzsches, Salzburg-Leipzig
1940.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/dio-una-parola-
ignorata/ (14/12/2025)

https://opusdei.org/it-ch/article/dio-una-parola-ignorata/
https://opusdei.org/it-ch/article/dio-una-parola-ignorata/
https://opusdei.org/it-ch/article/dio-una-parola-ignorata/

	Dio: una parola ignorata?

