
opusdei.org

Conoscerlo e
conoscerti (X): Gesù
ci sta molto vicino

San Josemaría parlava di un
“quid divinum” – qualcosa di
divino – che possiamo scoprire
attorno a noi e nelle cose che
facciamo. Allora si apre a noi
una nuova dimensione nella
quale condividiamo ogni cosa
con il Signore.

12/11/2020

«Vedo ogni giorno con maggiore
chiarezza quanto Gesù è vicino a me



in ogni momento; le racconterei
alcuni particolari piccoli ma
continui, che neppure mi
meravigliano più, ma che gradisco e
li aspetto continuamente»[1]. La
lettera della beata Guadalupe alla
quale appartiene la citazione, nella
sua semplicità, probabilmente causò
una grande gioia al suo destinatario,
san Josemaría. Anche se Guadalupe
era nell’Opus Dei da appena sei anni,
quelle righe sono una testimonianza
di come la vita di pietà che aveva
intrapreso mirava proprio a
facilitare una continua presenza di
Dio, per «fare della nostra vita
normale una continua preghiera»[2].

È una dottrina evangelica. Gesù ha
parlato ripetutamente ai suoi
discepoli «sulla necessità di pregare
sempre, senza stancarsi mai» (Lc 18,
1). Lo vediamo rivolgersi a suo Padre
ripetutamente durante la giornata,
come davanti la tomba di Lazzaro
(cfr. Gv 11, 41-42), oppure quando gli



apostoli ritornarono dalla loro prima
missione pieni di gioia (cfr. Mt 11,
25-26). Una volta risuscitato, il
Signore si avvicina ai suoi discepoli
in circostanze assai diverse: quando
si allontanano pieni di tristezza, sulla
via di Emmaus; quando sono pieni di
paura, nel Cenacolo; quando
ritornano al lavoro, sul mare di
Galilea... Gesù li ha rassicurati anche
negli istanti che precedono il ritorno
alla casa del Padre,: «Io sono con voi
tutti i giorni, fino alla fine del
mondo» (Mt 28, 20).

I primi cristiani erano molto
consapevoli di questa vicinanza.
Avevano imparato a fare ogni cosa
per la gloria di Dio; lo scriveva san
Paolo ai Romani: «Se noi viviamo,
viviamo per il Signore; se noi
moriamo, moriamo per il Signore.
Sia che viviamo, sia che moriamo,
siamo del Signore» (Rm 14, 8-10; cfr. 
1 Cor 10, 31). E noi? In un mondo
accelerato come il nostro, tanto pieno



di cose da fare, di ricorrenze, di
traffico e di rumori, riusciamo a
mantenere continuamente la nostra
«conversazione nei cieli»[3]?

Per il motivo adeguato

Vi sono conversazioni silenziose,
come quella degli amici che
camminano uno accanto all’altro, o
quella degli innamorati che si
guardano negli occhi. Non hanno
bisogno di parole per condividere ciò
che portano nel cuore. Comunque,
non esiste una conversazione che
non tenga conto della persona che
abbiamo di fronte. I telefoni cellulari
hanno introdotto nella nostra vita lo
strano fenomeno di parlare con
qualcuno e, malgrado questo, di
pensare che forse è più interessato
ad altre conversazioni....

Il dialogo con Dio al quale siamo
chiamati ha da vedere proprio con
questa attenzione. Un’attenzione che
non è restrittiva, in quanto possiamo



scoprire Dio in molte circostanze e in
molte attività che, apparentemente,
hanno poco a vedere con Lui.
Qualcosa di simile facevano gli
scalpellini che pensavano, mentre
lavoravano le pietre, a cose assai
diverse: qualcuno considerava la
schiavitù del lavoro manuale, un
altro pensava al sostentamento della
propria famiglia; un altro allo
splendore della cattedrale che stava
collaborando a costruire. Ecco
perché san Josemaría parlava della
necessità di «esercitare le virtù
teologali e cardinali nel mondo e
arrivare in questo modo a essere
anime contemplative»[4]. Non si
tratta solamente di agire in modo
corretto, ma anche di agire per il
motivo adeguato, che in questo caso
è cercare, amare e servire Dio.
Proprio questo rende possibile la
presenza dello Spirito Santo nelle
nostre anime, vivificandole con le
virtù teologali. Così, nelle mille e una
scelte della giornata possiamo



rimanere attenti a Dio e mantenere
viva la nostra conversazione con Lui.

Nell’andare a lavorare la mattina o
nello svegliarci per andare a lezione;
nel portare i figli a scuola o nel
badare a un cliente, possiamo
domandarci: Che cosa sto facendo?
Che cosa mi spinge a farlo bene? La
risposta che verrà fuori
immediatamente sarà più o meno
profonda, ma in ogni caso può essere
una buona occasione per aggiungere:
Grazie, Signore, per aver contato su di
me. Vorrei servirti con questa attività
e fare presente in questo mondo la tua
luce e la tua gioia. Allora, veramente,
il nostro lavoro nascerà dall’amore,
manifesterà l’amore e sarà ordinato
all’amore[5].

Guardare con gli occhi di Dio

«Ci sono tanti problemi che si
possono elencare, che devono essere
risolti, ma che – tutti - non vengono
risolti se Dio non viene messo al



centro, se Dio non diventa
nuovamente visibile nel mondo, se
non diventa determinante nella
nostra vita e se non entra anche
attraverso di noi in modo
determinante nel mondo»[6]. Essere
contemplativi in mezzo al mondo
significa che Dio deve occupare il
centro della nostra esistenza, e che
intorno a Lui deve girare tutto il
resto. In altre parole, che sia Egli il
tesoro nel quale stia sempre fisso il
nostro cuore, perché tutto il resto ci
interessa solamente se ci unisce a Lui
(cfr. Mt 6, 21).

In questo modo il nostro lavoro sarà
preghiera, perché sapremo vedervi
l’attività che Dio ci ha affidato per
curare e abbellire la sua creazione e
per servire gli altri. La nostra vita di
famiglia sarà preghiera, perché
vedremo nel coniuge e nei figli (o nei
nostri genitori) un dono che Dio
stesso ci ha fatto perché ci doniamo a
loro, ricordando sempre il loro



valore infinito e aiutandoli a
crescere. In fin dei conti, è proprio
ciò che Gesù avrà fatto a Nazareth.
Con quali occhi avrà visto il suo
lavoro quotidiano nella bottega di
Giuseppe? Quale significato avrà
avuto per lui quel lavoro di ogni
giorno? E le mille piccole
occupazioni della vita domestica? E
tutto ciò che faceva assieme ai suoi
vicini?

Guardare le cose con gli occhi della
fede, scoprire l’amore di Dio nella
nostra vita, non vuol dire che le
contrarietà smettano di colpirmi: la
stanchezza, i contrattempi, un mal di
testa, i brutti scherzi che possono
provocarmi altre persone... Tutto
questo non è destinato a scomparire.
Se viviamo mettendo Dio al centro,
sapremo unire tutte queste realtà
alla croce di Cristo, dove acquistano
il loro significato al servizio della
redenzione. Una umiliazione può
essere orazione se ci serve per unirci



a Gesù e diventa così una occasione
di purificazione. Lo stesso si può dire
di una malattia o di una sconfitta
professionale. In ogni cosa possiamo
trovare Dio, che è Signore della storia
e possiamo avere la certezza che Dio
apre sempre possibilità di futuro,
perché «tutto concorre al bene, per
quelli che amano Dio» (Rm 8, 28).
Anche un piccolo contrattempo,
come un ingorgo del traffico nel
tornare a casa, può essere preghiera
se lo trasformiamo in occasione per
mettere nelle mani di Dio il nostro
tempo... e per intercedere davanti a
lui per coloro che condividono la
nostra fortuna.

Per arrivare alla contemplazione
nella vita normale, non dobbiamo
aspettare cose straordinarie. «Molte
volte abbiamo la tentazione di
pensare che la santità sia riservata a
coloro che hanno la possibilità di
mantenere le distanze dalle
occupazioni ordinarie, per dedicare



molto tempo alla preghiera. Non è
così. Tutti siamo chiamati a essere
santi vivendo con amore e offrendo
ciascuno la propria testimonianza
nelle occupazioni di ogni giorno, lì
dove uno si trova»[7]. Lo sguardo
della fede rende possibile e, grazie
alla carità, trasforma l’intera nostra
vita in una ininterrotta
conversazione con Dio. Uno sguardo
che ci permette di vivere con un
profondo realismo, perché ci fa
scoprire la quarta dimensione, quella
del quid divinum – il qualcosa di
divino – che esiste in tutto ciò che è
reale.

La caldaia e il collegamento

«Quando l’uomo è occupato
interamente col suo mondo, con le
cose materiali, con ciò che può fare,
con tutto ciò che è fattibile e che gli
porta successo, [...] allora la sua
capacità di percezione nei confronti
di Dio s’indebolisce, l’organo volto a



Dio deperisce, diventa incapace di
percepire e insensibile. Egli non
percepisce più il Divino, perché il
corrispondente organo in lui si è
inaridito, non si è più sviluppato»[8].
È vero anche il contrario: la capacità
di guardare la realtà con gli occhi
della fede si può coltivare. Lo
facciamo, in primo luogo, quando
chiediamo questa luce, come gli
apostoli: «Accresci in noi la fede!» (Lc
17, 5). E lo facciamo anche quando,
durante la giornata, ci fermiamo per
mettere la nostra vita davanti al
Signore. Così dunque, anche se deve
occupare la giornata intera, «la vita
di orazione deve inoltre trovare
appoggio su alcuni momenti
quotidiani dedicati esclusivamente al
rapporto con Dio»[9]. In definitiva,
per tenere la nostra attenzione
abitualmente centrata su Dio,
abbiamo bisogno di dedicare alcuni
momenti da dedicare esclusivamente
a lui.



Una volta san Josemaría diede una
spiegazione di questa necessità con
l’esempio del riscaldamento di una
casa: «Se abbiamo un radiatore, vuol
dire che in quella casa ci sarà il
riscaldamento. Ma l’ambiente si
riscalderà solo se la caldaia sarà
accesa... Dunque abbiamo sempre
bisogno del radiatore, e anche della
caldaia ben accesa. D’accordo? I
momenti di orazione, ben fatti, sono
la caldaia. E il radiatore è la presenza
di Dio in ogni istante, in ogni stanza,
in ogni luogo, in ogni attività»[10].
Sono altrettanto importanti sia la
caldaia che i radiatori. Perché il
calore di Dio riempia interamente la
nostra giornata, dobbiamo dedicare
un certo tempo ad accendere e
alimentare il fuoco del suo amore nel
nostro cuore.

Un’altra immagine che può servirci è
quella del collegamento a internet.
Conosciamo gli sforzi che molti fanno
per coprirsi quando fanno una gita o



quando stanno trascorrendo un fine
settimana in campagna. Ugualmente,
ci preoccupiamo che il Wi-Fi sia
attivato nel telefono cellulare, con la
speranza che si colleghi
immediatamente, quando entra in
una rete. Orbene, che il cellulare sia
predisposto a ricevere il segnale non
vuol dire che automaticamente il
segnale arrivi o che riceva messaggi
di ogni tipo. Il segnale arriva nel
corso della giornata, quando ci
avviciniamo alla rete, e i messaggi
entrano quando qualcuno li invia.
Noi facciamo quello che dobbiamo
fare, attivando il nostro telefono, e
rimaniamo in attesa che arrivino i
messaggi.

In modo analogo, nei momenti di
orazione attiviamo il Wi-Fi della
nostra anima, diciamo a Dio: «Parla,
Signore, perché il tuo servo ti
ascolta» (1 Sam 3, 9). Alcune volte ci
parlerà in questi momenti, altre volte
riconosceremo la sua voce in mille



dettagli della nostra giornata. In ogni
caso, questi tempi di preghiera sono
una buona occasione per mettere
nelle sue mani tutto ciò che abbiamo
fatto o ciò che faremo, anche se
qualche volta nell’istante stesso di
metterlo in pratica non abbiamo
levato gli occhi a Dio. Inoltre, l’aver
dedicato un tempo esclusivamente a
Dio è la migliore dimostrazione che
abbiamo effettivamente il desiderio
di ascoltarlo.

Ebbene, a differenza di ciò che
succede con il telefono, aprire il
cuore non è qualcosa che si può dare
per scontato, che si fa una volta e
rimane per sempre: è necessario
disporsi ogni giorno ad ascoltare Dio,
perché «è nel presente che lo
incontriamo: né ieri né domani, ma
oggi: “Ascoltate oggi la sua voce: ‘Non
indurite il cuore’ (Sal 95, 8)”»[11]. Se
manteniamo questo impegno
quotidiano, Dio può concederci una
meravigliosa facilità nel vivere la



nostra quotidianità alla sua
presenza. Altre volte ci sarà più
difficile. Ma, in ogni caso, da quei
momenti trarremo forza e speranza
abbondanti per proseguire con gioia
la nostra lotta quotidiana, il nostro
sforzo di ogni giorno per accendere il
fuoco, per ripristinare il
collegamento.

In tutto ciò che ci succede

Sono note le parole di san Josemaría
in una famosa omelia: «Figli miei,
[...] lì dove sono le vostre aspirazioni,
il vostro lavoro, lì dove si riversa il
vostro amore, quello è il posto del
vostro quotidiano incontro con
Cristo. È in mezzo alle cose più
materiali della terra che ci dobbiamo
santificare, servendo Dio e tutti gli
uomini»[12]. E subito dopo
aggiungeva: «In un laboratorio, nella
sala operatoria di un ospedale, in
caserma, dalla cattedra di
un’università, in fabbrica, in officina,



sui campi, nel focolare domestico e in
tutto lo sconfinato panorama del
lavoro, Dio ci aspetta ogni
giorno»[13]. Nelle mille attività che
riempiono la nostra giornata Dio ci
aspetta per continuare con noi una
conversazione incantevole e per
proseguire la sua missione nel
mondo. Ma come si può
comprendere tutto questo? Come lo
si vive?

Dio ci aspetta ogni giorno per
conversare tranquillamente su ciò
che riempie la nostra vita, come un
padre o una madre che ascolta i
lunghi sproloqui del figlio di pochi
anni. Un bambino piccolo racconta
quello che gli è successo a scuola
praticamente in tempo reale. Sembra
che voglia esprimere al massimo la
meravigliosa capacità di ricordare ed
esprimere quello che ha vissuto,
raccontandolo nei minimi
particolari. E i genitori lo stanno a
sentire, e gli domandano come è



successa questa cosa o quell’altra?,
che cosa ha detto l’altro bambino...?

In modo analogo, a Dio interessa
tutto ciò che ci succede, con la
peculiarità che, a differenza dei
genitori della terra, egli non si stanca
mai di ascoltarci, non si abitua mai al
fatto che gli parliamo. Piuttosto
siamo noi che a volte ci stanchiamo
di rivolgerci a lui, di cercare la sua
presenza. Tuttavia, se manteniamo
vivo questo desiderio, «tutto –
persone, cose, attività – ci offre
l’occasione e il tema per una
continua conversazione con il
Signore»[14]. Ogni cosa può
diventare un tema di conversazione
per parlare con Dio. Possiamo
condividere con lui tutto,
assolutamente tutto.

D’altra parte Dio ci aspetta nel nostro
lavoro per continuare a compiere nel
mondo l’opera della redenzione, per
attirare il mondo verso di lui. Non



dobbiamo aggiungere qualche pia
attività al nostro lavoro quotidiano,
ma fare in modo da condurre a Dio
tutti gli ambiti del nostro mondo: la
famiglia, la politica, la cultura, lo
sport... tutto. Per farlo, dobbiamo,
prima di ogni cosa, scoprire la sua
presenza in tutti questi ambiti. In
sostanza, dobbiamo considerare il
nostro lavoro come un dono di Dio,
come il modo concreto in cui mettere
in atto il suo mandato di prenderci
cura, di coltivare il mondo e di
annunciare la buona novella che Dio
ci ama e ci offre il suo amore. In
seguito a questa scoperta faremo in
modo che tutte le nostre azioni
diventino un servizio agli altri, un
amore come quello che Gesù ci
mostra e ci dona ogni giorno nella
Santa Messa. Se viviamo in questo
modo, unendo tutte le nostre azioni
al sacrificio di Cristo, compiamo
pienamente la missione che il
Signore ha voluto comunicarci prima



di ritornare accanto al Padre (cfr. Gv
20, 21).

***

In una intervista, poco prima della
beatificazione di Guadalupe Ortiz de
Landázuri, fu chiesto al prelato
dell’Opus Dei qual’era la formula
della santità di quella donna. La
risposta fu molto breve: «La santità
non consiste nell’arrivare alla fine
della vita perfetti, come angeli, ma
nel raggiungere la pienezza
dell’amore. Come diceva san
Josemaría, si tratta della lotta per
trasformare il lavoro, la vita
ordinaria, in un incontro con Cristo e
in un servizio agli altri»[15]. La
formula della santità si condensa,
dunque, nel fare in modo che tutto
risponda a una medesima
motivazione, che tutto abbia una
medesima meta: vivere con Cristo in
mezzo al mondo portando, con lui, il



mondo al Padre. Questo è possibile
perché Gesù è molto vicino.

Lucas Buch

[1] Guadalupe Ortiz de Landázuri,
Lettera a san Josemaría, 1-IV-1946.

[2] San Josemaría, Lettera 24-III-1930.

[3] San Josemaría, Amici di Dio, n.
300.

[4] San Josemaría, Lettera 8-XII-1949,
n. 26.

[5] Cfr. San Josemaría, È Gesù che
passa, n. 48.

[6] Benedetto XVI, Omelia, 7-XI-2006.

[7] Papa Francesco, Es. Ap. Gaudete et
Exsultate, n. 14.



[8] Benedetto XVI, Omelia, 7-XI-2006.
Nel testo il Papa riprende un brano
di san Gregorio Magno.

[9] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 119.

[10] San Josemaría, Appunti di una
predicazione, 28-IX-1973.

[11]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2659.

[12] San Josemaría, Colloqui, n. 113.

[13]Ibid., n. 114.

[14] San Josemaría, Lettera 11-
III-1940, n. 15.

[15] Mons. Fernando Ocáriz,
Intervista, 13-V-2019.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-e-conoscerti-x-gesu-ci-sta-molto-vicino/


opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-e-
conoscerti-x-gesu-ci-sta-molto-vicino/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-e-conoscerti-x-gesu-ci-sta-molto-vicino/
https://opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-e-conoscerti-x-gesu-ci-sta-molto-vicino/

	​Conoscerlo e conoscerti (X): Gesù ci sta molto vicino

