opusdei.org

Conoscerlo e
conoscerti (VIII): Al
momento giusto

Dio indirizza la nostra
preghiera nel modo che piu ci
conviene in quel momento.
Santa Elisabetta € una
testimone di come la pazienza e
la costanza si trasformano in
una gioia completa.

10/08/2020

Altri articoli della serie
"Conoscerlo e conoscerti"


https://opusdei.org/it-it/tag/conoscerlo-e-conoscerti/
https://opusdei.org/it-it/tag/conoscerlo-e-conoscerti/
https://opusdei.org/it-it/tag/conoscerlo-e-conoscerti/
https://opusdei.org/it-it/tag/conoscerlo-e-conoscerti/

Quando la vide entrare nella sua
casa, Elisabetta si rese conto che
Maria non era piu una bambina.
Probabilmente ’aveva vista nascere
e crescere, speciale com'era gia sin
da molto piccola. Poi erano vissute
lontano I'una dall'altra. Nel
riconoscerla ora che metteva piede
nella sua casa, si riempi di gioia.
L’evangelista ci dice che la ricevette
«a gran voce»: «A che debbo che la
madre del mio Signore venga a

me?» (Lc 1, 43). Si trattava di una
gioia profonda, che sorgeva da una
vita di continua preghiera. Sia lei che
Zaccaria erano considerati santi —
giusti - secondo la Scrittura e la gente
li osservava con una certa
ammirazione (cfr. Lc 1, 6).

Tuttavia, soltanto loro due sapevano
tutto quello che c’era dietro a tanti
anni vissuti accanto a Dio: si trattava
di esperienze per lo piu difficili da



comunicare, come ci succede a tutti.
Il piacere di Elisabetta era dovuto a
un passato pieno di dolore e di
speranza, di dispiaceri e di momenti
migliori, nei quali era diventata
sempre piu profondo il suo rapporto
con Dio. Soltanto lei conosceva il
turbamento creato dal fatto di non
poter essere madre, quando questa
benedizione era la cosa piu attesa
per una donna di Israele. Comunque
il Signore aveva voluto per lei tutto
questo perché voleva elevarla a una
intimita maggiore con Lui.

Una preghiera ascoltata

Il nostro rapporto con Dio, la nostra
preghiera, ha sempre anche qualcosa
di unico, di incomunicabile, come
quella di Elisabetta; ha qualcosa
dell’uccello solitario (cfr. Sal 102, 8)
che, come diceva san Josemaria, Dio
puo far salire come le aquile, fino a
fissare il sole. Soltanto lui conosce i
tempi e i momenti piu adatti per



clascuno. Dio desidera questa
intimita divinizzante con noi molto
piu di quel che possiamo
immaginare. Ma il fatto che soltanto
lui conosca i tempi — cosl come
conosceva il momento opportuno per
la nascita di Giovanni il Battista —
non impedisce che ognuno di noi
possa anelare, in ogni istante, a una
maggiore intimita con il Signore.
Neppure impedisce che la chiediamo
continuamente, cercando le cose piu
elevate, allungando il collo tra la folla
per vedere Gesu che passa o salendo
su un albero se é necessario, come
fece Zaccheo. Possiamo immaginare
che Elisabetta abbia mosso spesso il
suo cuore verso Dio e che abbia
spinto il marito a fare lo stesso,
finché questi poté udire la voce
dell’angelo: «La tua preghiera é stata
esaudita e tua moglie Elisabetta ti
dara un figlio, che chiamerai
Giovanni» (Lc 1, 13).



Per Elisabetta, la preghiera fiduciosa
che fece al Signore, dovette passare
attraverso la fornace purificatrice del
tempo e delle contrarieta. Era al
crepuscolo della sua vita e Dio
continuava a nascondersi in un
aspetto cruciale: perché dava
I'impressione che egli non avesse
ascoltato le sue preghiere di tanti
anni? Perché non le aveva dato un
figlio? Neppure il sacerdozio del
marito era sufficiente? Nella sua
richiesta non esaudita, nella
debolezza in preghiera e
nell’apparente silenzio di Dio, la sua
fede, la sua speranza e la sua carita si
erano purificate. Infatti, non soltanto
persevero, ma si lascio trasformare
giorno dopo giorno, accettando,
sempre e in tutto, la volonta del
Signore. Forse proprio
I'identificazione con la Croce — che
Elisabetta in qualche modo
anticipava - € il modo migliore di
verificare I'autenticita della nostra
preghiera: «Non sia fatta la mia, ma



la tua volonta» (Lc 22, 42). Se i giusti
dell’antica alleanza vissero in questa
accettazione, e in seguito Gesu fece di
questa disposizione verso il Padre il
motivo della sua vita intera, anche
noi cristiani siamo invitati a unirci a
Dio in questo modo; & sempre il
tempo opportuno per pregare cosi:
«Mio cibo é fare la volonta di colui
che mi ha mandato e compiere la sua
opera» (Gv 4, 34).

Un momento da ricordare

Forse Elisabetta stessa aveva tenuto
accesa la fiamma della preghiera del
vecchio Zaccaria, fin quando I’angelo
non apparve finalmente a suo
marito: a lei, che tutti dicevano
sterile, il Signore avrebbe dato un
figlio perché nulla € impossibile a
Dio (cfr. Lc 1, 36). Cosi, lasciandosi
portare per aspera ad astra — dopo un
indispensabile lavoro di
purificazione che Egli compie in chi
gli si abbandona - Elisabetta



prorompe in una preghiera che, dopo
tanti anni, noi continuiamo a
ripetere ogni giorno: «Benedetta tu
fra le donne, e benedetto il frutto del
tuo grembo!» (Lc 1, 42).

Sapere che il nostro cammino verso
Dio comporta una profonda
identificazione con la Croce e
essenziale per renderci conto che cio
che talvolta sembra una stasi, in
realta &€ un passo avanti. Cosl, invece
di vivere aspettando tempi migliori,
0 una preghiera piu conforme ai
nostri gusti, accetteremo con
gratitudine I’alimento che Dio ci vuol
dare: «Se ci guardiamo attorno, ci
accorgiamo che ci sono tante offerte
di cibo che non vengono dal Signore
e che apparentemente soddisfano di
piu. Alcuni si nutrono con il denaro,
altri con il successo e la vanita, altri
con il potere e I’'orgoglio. Ma il cibo
che ci nutre veramente e che ci sazia
e soltanto quello che ci da il Signore!
Il cibo che ci offre il Signore é diverso



dagli altri, e forse non ci sembra cosl
gustoso come certe vivande che ci
offre il mondo. Allora sogniamo altri
pasti, come gli ebrei nel deserto, 1
quali rimpiangevano la carne e le
cipolle che mangiavano in Egitto, ma
dimenticavano che quei pasti li
mangiavano alla tavola della
schiavitu. Essi, in quei momenti di
tentazione, avevano memoria, ma
una memoria malata, una memoria
selettiva. Una memoria schiava, non
libera»[1]. Per questo conviene
domandarci: da dove voglio
mangiare? Qual € la mia memoria?
Quella del Signore che mi salva o
quella della carne, dell’aglio e delle
cipolle della schiavitu? Con quale
memoria sazio la mia anima? Voglio
mangiare un cibo solido o voglio
continuare a nutrirmi di latte? (cfr. 1
Cor 3, 2).

Nella vita puo venire la tentazione di
guardare indietro e di desiderare,
come succedeva agli israeliti, I’aglio e



le cipolle d’Egitto. La manna, un cibo
che al momento fu considerato una
benedizione e un segno di protezione
(cfr. Nm 21, 5), alla fine li stanco. Lo
stesso puo succedere a noi,
soprattutto se ci raffreddiamo, se
trascuriamo la pratica elementare
dell’orazione: cercare il
raccoglimento, curare i momenti di
pieta, scegliere il tempo migliore,
essere affettuosi... E allora, a maggior
ragione, il momento di ricordare, di
fare memoria, di cercare
nell'orazione e nelle letture spirituali
quell'alimento solido di cui parla san
Paolo, un alimento che apre orizzonti
di vita.

Attratti dalla forza di una calamita

Far memoria nell'orazione é assai piu
che un semplice ricordo: ha a che
fare con il concetto di «memoriale»
caratteristico della religione di
Israele; in altre parole, si tratta di un
evento salvifico che porta fino al



momento presente ’opera della
redenzione. L’'orazione di memoria é
un conversare nuovo intorno a cio
che e gia conosciuto, un ricordo del
passato che si percepisce di nuovo in
maniera attuale. Gli episodi centrali
della nostra relazione con Dio li
intendiamo e li viviamo in maniera
ogni volta differente. Cosl forse é
successo a Elisabetta quando, grazie
alla sua maternita recentemente
acquisita, percepl in un modo nuovo
a che cosa Dio la destinava.

Con il trascorrere degli anni, secondo
il ritmo della nostra donazione e
delle nostre resistenze, il Signore ci
va mostrando le diverse profondita
del suo mistero. Egli vuole portarci
molto in alto, come in una spirale che
sale lentamente, riavvolgendosi. E
vero che possiamo non salire e
continuare a descrivere circoli
orizzontali, o che possiamo anche
scendere fragorosamente o
addirittura partire per la tangente e



interrompere ogni rapporto con il
nostro creatore..., ma egli non desiste
dal suo impegno di portarlo a
conclusione: il suo € un disegno di
chiamata e di giustificazione, di
santificazione e di glorificazione (cfr.
Rm 8, 28-30).

Come tanti autori, san Josemaria
descrive questo processo con una
bellezza e un realismo straordinari.
L’anima «si volge a Dio come il ferro
attirato dalla forza della calamita. Si
comincia ad amare Gesu in un modo
piu efficace, con un dolce palpito»[2].
Quando meditiamo i misteri della
filiazione divina, la identificazione
con Cristo, ’amore verso la Volonta
del Padre, il desiderio di
corredimere... e intuiamo che tutto
questo e un dono dello Spirito Santo,
valutiamo meglio il nostro debito
verso di lui. A quel punto la nostra
gratitudine crescera
impetuosamente. Ci accorgeremo
delle sue mozioni, che sono molto piu



frequenti di quel che pensiamo:
«Sono, possono benissimo essere
fenomeni ordinari della nostra
anima: come una pazzia di amore
che, senza spettacolo, senza
stravaganze, ci insegna a soffrire e a
vivere»[3].

Cosi, con stupore, si va svelando a
noi 'immensita dell’amore che
abbiamo ricevuto da Dio durante
I'intera nostra vita: giorno dopo
giorno, anno dopo anno..., fin dal
seno materno! «In questo sta
I’amore: non siamo stati noi ad
amare Dio, ma é Lui che ha amato
noi e ha mandato il suo Figlio come
vittima di espiazione per i nostri
peccati» (I Gv 4, 10). Meravigliati,
scopriamo di essere immersi in un
amore seducente, premuroso,
disarmante. Cosi succede a
Elisabetta: «Si & degnato di togliere la
mia vergogna tra gli uomini» (Lc 1,
25). Dopo anni di oscurita, prende
coscienza di essere amata in maniera



infinita da Colui che e la fonte di ogni
amore; e questo in un modo che né si
merita, né e capace di apprezzare del
tutto, né riesce a corrispondere: «A
che debbo che la madre del mio
Signore venga a me?» (Lc 1, 43);
com'e possibile che Dio mi ami tanto?
E anche, con un certo stupore e
dolore: Come mai non me ne sono
resa conto prima? A che stavo
pensando?

Ogni buona orazione prepara il
cuore a sapere che cosa domandare
(cfr. Rm 8, 26) e a ricevere cio che
domandiamo. Mettere un poco di
amore di Dio in ogni dettaglio di
pieta, grande o piccolo, facilita il
cammino. Dialogare con Gesu con il
suo nome, affettuosamente,
esprimendogli il nostro affetto senza
pudore, avvicina il momento.
Dobbiamo insistere e rispondere
prontamente ai piccoli rintocchi
dell’amore. «Fare memoria delle cose
belle, grandi, che il Signore ha fatto



nella vita di ognuno di noi», perché
una orazione di memoria «fa molto
bene al cuore cristiano»[4]. Per
questo san Josemaria era solito
raccomandare nella sua
predicazione: «Ciascuno di noi mediti
su cio che Dio ha fatto per lui»[5].

Dio é tutto e questo basta

Elisabetta sara ritornata spesso su cio
che il Signore aveva fatti per lei.
Come si era trasformata la sua vita! E
come divento audace! Da quel
momento tutti i suoi comportamenti
acquistano una ricchezza singolare.
Per mesi si nasconde per pudore,
come avevano fatto i profeti, per
manifestare ’azione divina (cfr. Lc 1,
24); acquista anche una maggiore
chiarezza nel seguire i suoi disegni:
«No, si chiamera Giovanni» (Lc 1, 60).
E anche capace di intravedere I'opera
di Dio nella cugina: «Beata colei che
ha creduto nell'adempimento delle
parole del Signore» (Lc 1, 45).



Elisabetta si comporta come chi ama
Dio con tutto il suo cuore.

Nella nostra orazione, in egual modo,
dev'esserci amore e lotta, lode e
riparazione, adorazione e domanda,
tenerezza e intelligenza. E necessario
osare con tutte le lettere
dell’alfabeto, con tutte le note della
scala musicale, con tutta la tavolozza
dei colori, perché ormai si é capito
che non si tratta di ubbidire ma di
amare con tutto il cuore. Gli esercizi
di devozione, le persone, le attivita
quotidiane... sono gli stessi di prima,
ma non si vivono piu nello stesso
modo. Aumenta cosi la liberta di
spirito, «la capacita e la disposizione
abituale di agire per amore,
soprattutto nell'impegno di attenersi
a cio che, in ogni circostanza, Dio
chiede a ciascuno»[6]. Cio che prima
si presentava come un obbligo
gravoso diventa ora una occasione di
incontro con ’Amore. Dominarsi



costa ancora, ma ora questi sforzi si
compiono con gioia.

Vista 'immensita dell’amore
scoperto e la povera risposta umana,
il cuore si prodiga in una profonda
orazione di soddisfazione e
riparazione; si fa avanti un dolore
dovuto ai propri peccati che spinge a
una contrizione personale. Cresce la
convinzione che «Dio é tutto, io non
sono niente. E per oggi basta»[7].
Cosi possiamo allontanare da noi le
tante corazze che rendono difficile il
contatto con Lui. Nasce anche una
gratitudine sincera, profonda ed
esplicita verso il Signore, che diventa
adorazione: «riconoscerlo come Dio,
come il Creatore e il Salvatore, il
Signore e il Padrone di tutto cio che
esiste, ’Amore infinito e
misericordioso»[8]. Percio conviene
impiegare tutti i tasti del cuore, in
modo che I’'orazione sia varia,
arricchisca, non scorra per i consueti
canali, tanto se e accompagnata dal



sentimento come se non lo e. Infatti,
cio che gustiamo di Dio non e ancora
Dio: Egli é infinitamente piu grande.

Rubén Herce

[1] Papa Francesco, Omelia nella
solennita del Corpus Domini, 19-
VI-2014.

[2] San Josemaria, Amici di Dio, n.
296.

[3] Ibid., n. 307.

[4] Papa Francesco, Omelia a Santa
Marta, 21-1V-2016.

[5] San Josemaria, Amici di Dio, n.
312.

[6] Del Padre, Lettera, 9-1-2018, n. 5.



[7] San Giovanni XXIII, Il giornale
dell’anima, Edizioni di Storia e
Letteratura, Roma 1964, p. 110.

[8]Catechismo della Chiesa Cattolica,
2096.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-e-
conoscerti-viii-al-momento-giusto/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-e-conoscerti-viii-al-momento-giusto/
https://opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-e-conoscerti-viii-al-momento-giusto/
https://opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-e-conoscerti-viii-al-momento-giusto/

	Conoscerlo e conoscerti (VIII): Al momento giusto

