opusdei.org

Conoscerlo e
conoscerti (V): Come
Dio ci parla

Il linguaggio dell’orazione é
misterioso: non possiamo
controllarlo, ma ci accorgiamo
che il nostro cuore cambia un
po’ per volta.

21/04/2020

Territorio della Perea, a est del
Giordano, nell’attuale Giordania. In
cima a una collina alta millecento
metri sul Mar Morto s’innalza,
imponente, la fortezza di



Macheronte. Erode Antipa vi ha
incarcerato Giovanni il Battista (cfr.
Mc 6, 17)[1]. La prigione, fredda e
umida, era stata scavata nella roccia.
Tutto e al buio. Regna il silenzio. Un
pensiero tormenta Giovanni: il
tempo passa e Gesu non si manifesta
con la chiarezza che egli sperava. Ha
avuto notizia delle sue opere (cfr. Mt
11, 2), ma non sembra parlare di sé
come il Messia. E quando glielo
chiedono direttamente, tace. E
possibile che Giovanni si sia
sbagliato? Egli pero lo ha visto
chiaramente! Ha visto lo Spirito
scendere dal cielo come una colomba
e fermarsi sopra di lui (cfr. Gv 1,
32-43). Sicché, inquieto, manda
alcuni discepoli che domandano al
Maestro: «Sei tu colui che deve
venire o dobbiamo attendere un
altro?» (Mt 11, 3).

Gesu risponde in modo inatteso.
Invece di dare una risposta diretta,
rivolge l’attenzione verso le sue



opere: «I ciechi ricuperano la vista,
gli storpi camminano, i lebbrosi sono
guariti, i sordi riacquistano 'udito, i
morti risuscitano, ai poveri e
predicata la Buona Novella». Una
risposta piuttosto velata, ma
sufficientemente chiara per chi
conosca i segni che le antiche
profezie della Sacra Scrittura
avevano annunciato come proprie
del Messia e del suo Regno: «Di
nuovo vivranno i tuoi morti,
risorgeranno iloro cadaveri» (Is 26,
19); oppure «Allora si apriranno gli
occhi dei ciechi e si schiuderanno gli
orecchi dei sordi» (Is 35, 5). Percio il
Signore, invitando Giovanni ad avere
fiducia, conclude: «E beato colui che
non si scandalizza di me» (Mt 11, 6).

In questa scena possiamo
riconoscere la situazione dell’'uomo
che, in modo simile a Giovanni, crede
di non ascoltare Dio durante
Porazione. E allora che Gesu invita a
cambiare prospettiva, smettendo di



cercare certezze umane, ed entrando
invece in quel misterioso gioco nel
quale il Signore parla attraverso le
sue opere e la Sacra Scrittura. Nelle
parole finali - «beato colui che non si
scandalizza di me» - scopriamo un
richiamo a perseverare con fede
nell’orazione, anche quando certe
volte Dio non dovesse risponderci
come noi speravamo.

I gesti che possono rompere il
silenzio

Spesso chi comincia a fare orazione
deve fare i conti con ’'apparente
silenzio di Dio: “Io gli parlo, gli
racconto le mie cose, gli domando
che cosa devo fare, ma egli non mi
risponde, non mi dice niente”. Si
tratta dell’antica lamentela di
Giobbe: «Jo grido a te, ma tu non mi
rispondi; insisto, ma non mi dai
retta» (Gb 30, 20). E facile allora
rimanere perplessi: “Ho sempre
sentito dire che I’orazione e un



dialogo, ma a me Dio non dice nulla.
Perché? Se, come dicono, alle altre
persone Dio parla..., perché a me no?
Che cosa sto facendo di male?”. Sono
i dubbi dell’'uvomo che prega, e che in
certi momenti possono trasformarsi
in una tentazione contro la speranza:
“Se Dio non mi risponde, perché
pregare?”. Oppure, se questo silenzio
e interpretato come un’assenza, puo
trasformarsi in una tentazione
contro la fede: “Se Dio non mi parla,
allora non c’e”.

Che cose si puo replicare a tutto
questo? Prima di tutto, che negare
I’esistenza di Dio a causa del suo
apparente silenzio, non é cosa logica.
Dio potrebbe scegliere di tacere per
un motivo qualsiasi, e questo non
aggiungerebbe nulla alla sua
esistenza o non esistenza, né al suo
amore per noi. La fede in Dio e nella
sua bonta é al di sopra di tutto. In
ogni caso, puo essere un’occasione
per implorare con il salmista, con



grande fede e fiducia: «Dio, non darti
riposo, non restare muto e inerte,
Dio» (Sal 83, 2).

Neppure dobbiamo dubitare della
nostra capacita di ascoltare Dio.
Nell’intimo dell’'uomo esistono delle
risorse che, con l’aiuto della grazia,
gli permettono di ascoltare il
linguaggio di Dio, per quanto questa
capacita sia offuscata dal peccato
originale e dai peccati personali. Il
primo capitolo del Catechismo della
Chiesa Cattolica comincia proprio
con questa affermazione: “L’'uomo e
capace di Dio”. San Giovanni Paolo II
dava questa spiegazione: “L'uomo,
come dice la tradizione del pensiero
cristiano, e "capax Dei": capace di
conoscere Dio e di accogliere il dono
che Egli fa di se stesso. Creato infatti
a immagine e somiglianza di Dio, € in
grado di vivere un rapporto
personale con lui”[2]; un rapporto
personale che assume la forma di un
dialogo fatto di parole e di atti[3]. E, a



volte, soltanto di atti, come succede
anche nell’lamore umano.

Cosl, per esempio, come tra due
persone un incrocio di sguardi puo
costituire un dialogo silenzioso - vi
sono sguardi che parlano —, la
conversazione fiduciosa dell’'uomo
con Dio puo assumere anche questa
forma; quella di «guardare Dio e
sentirsi guardato da Lui. Come quello
sguardo di Gesu a Giovanni, che
determino una volta per tutte
I’orientamento della vita del
discepolo»[4]. Dice il Catechismo che
«la contemplazione é sguardo di
fede»[5] e, spesso, uno sguardo puo
essere piu valido e piu carico di
contenuti, di amore e di luce per la
nostra vita, che non una lunga
successione di parole. San Josemaria,
proprio parlando della gioia che
genera una vita contemplativa,
affermava che «’anima erompe
ancora una volta in un cantico
nuovo, perché si sente e si sa



ricambiata dallo sguardo amoroso di
Dio, in ogni istante della giornata»[6].
Sentire questo sguardo, che e piu che
sapersi guardati, € un dono che
possiamo implorare con umilta,
come «mendicanti di Dio»[7].

Mai nessun uomo ha parlato cosi

Santa Teresa di Calcutta diceva che
«nell’orazione vocale noi parliamo a
Dio; in quella mentale é Lui che parla
a noi, si sparge su di noi»[8]. E un
modo di spiegare I'ineffabile: Dio ci
parla spargendosi su di noi! E che in
realta ’orazione ha molto del
mistero. Questo incontro misterioso
tra Dio e la persona ora ha luogo in
molte maniere, ma alcune di esse
non sono evidenti a prima vista,
totalmente comprensibili o
facilmente constatabili. Proprio il
Catechismo della Chiesa ci avverte:
«Dobbiamo anche affrontare alcune
mentalita di “questo mondo”; se non
siamo vigilanti, ci contaminano; per



esempio: 'affermazione secondo cui
vero sarebbe soltanto cio che e
verificato dalla ragione e dalla
scienza (pregare e, invece, un
mistero che oltrepassa la nostra
coscienza e il nostro inconscio)»[9].
Come Giovanni Battista, assai spesso
bramiamo una evidenza che non
sempre e possibile sul terreno del
soprannaturale.

I1 modo in cui Dio parla all’lanima va
oltre le nostre capacita, non
possiamo comprenderlo del tutto:
«Stupenda per me la tua saggezza,
troppo alta, e io non la

comprendo» (Sal 139, 6). Infatti, il
nostro alfabeto non é I’alfabeto di
Dio, il nostro idioma non ¢ il suo
idioma, le nostre parole non sono le
sue parole. Quando Dio parla non ha
bisogno di fare vibrare le corde
vocali, e il luogo dove lo si ascolta
non e l'orecchio, ma il punto piu
recondito e misterioso del nostro
essere, che certe volte chiamano



cuore e altre volte coscienza[10]. Dio
parla con la realta del suo essere e
alla realta del nostro essere, nello
stesso modo in cui una stella non
entra in relazione con un’altra stella
con le parole ma con la forza di
gravita. Dio non ha bisogno di
parlarci con parole, anche se
potrebbe farlo; gli basta farlo
mediante le sue opere e la silenziosa
azione dello Spirito Santo nelle
nostre anima, muovendo il nostro
cuore, inclinando la nostra
sensibilita o illuminando la nostra
mente per attrarci dolcemente a sé.
Puo darsi che, in un primo momento,
non siamo neppure consapevoli di
cio, ma il trascorrere del tempo ci
aiutera a distinguere questi suoi
effetti in noi: forse saremo diventati
piu pazienti, o piu comprensivi, o
lavoreremo meglio, o daremo piu
valore all’amicizia...; in definitiva,
ameremo Dio sempre piu.



Nel parlare dell’orazione, il
Catechismo della Chiesa afferma che
«la trasformazione del cuore che
prega e la prima risposta alla nostra
domanda»[11]. Una trasformazione
che in genere ¢ lenta e graduale, a
volte impercettibile, ma
assolutamente certa, che dobbiamo
imparare a riconoscere e ad
apprezzare. Lo fece san Josemaria il
7 agosto 1931: «Questa diocesi
celebra oggi la festa della
Trasfigurazione di nostro Signore
Gesu Cristo. Nel formulare le
intenzioni della santa Messa, mi sono
reso conto del cambiamento
interiore operato da Dio in me, in
questi anni di residenza nella ex-
Corte... Un cambiamento avvenuto
nonostante me stesso: senza la mia
cooperazione, posso dire. Credo di
aver rinnovato il proposito di
indirizzare tutta la mia vita al
compimento della volonta
divina»[12]. Questo cambiamento
interiore, riconosciuto nell’orazione,



e un modo in cui Dio parla..., e che
modo! Allora si capisce cio che le
guardie del Tempio dissero di Gesu:
«Mai un uomo ha parlato come parla
quest'uomo» (Gv 7, 46). Dio parla
come nessun altro puo fare:
cambiando il cuore.

La parola di Dio e efficace (cfr. Eb 4,
12), ci cambia, la sua azione
nell’anima va oltre noi stessi. Lo dice
lo stesso Yahweh per bocca di Isaia:
«Quanto il cielo sovrasta la terra,
tanto le mie vie sovrastano le vostre
vie, 1 miei pensieri sovrastano i vostri
pensieri. Come infatti la pioggia e la
neve scendono dal cielo e non vi
ritornano senza avere irrigato la
terra, senza averla fecondata e fatta
germogliare, perché dia il seme al
seminatore e pane da mangiare, cosl
sara della parola uscita dalla mia
bocca: non ritornera a me senza
effetto, senza aver operato cio che
desidero» (Is 55, 9-11). Questa
efficacia misteriosa ci invita anche



all’umilta, che “é la disposizione
necessaria per ricevere
gratuitamente il dono della
preghiera”[13], perché ci aiuta a
confidare e ad aprirci all’azione di
Dio.

La tremenda liberta di Dio

Dio parla quando vuole. Non
possiamo dare indicazioni allo
Spirito Santo. Non € in nostro potere
dirigere la sua azione nelle nostre
anime. Una volta san Josemaria ha
affermato che Gesu, presente nel
tabernacolo, «e un Signore che parla
quando vuole, quando meno ce lo si
aspetta, e dice cose ben precise. Poi
tace, perché aspetta la risposta della
nostra fede e della nostra lealta»[14].
Infatti, si entra in preghiera non per
la porta del sentimento — vedere,
ascoltare, sentire — ma «per la porta
stretta della fede»[15], manifestata
nella cura e nella perseveranza che
mettiamo nei nostri momenti di



preghiera; anche se a volte non ce ne
accorgiamo immediatamente, questi
danno sempre frutto.

E quello che & accaduto spesso anche
al fondatore dell’Opus Dei; per
esempio, il 16 dicembre 1931, come
egli stesso ci racconta: «Volevo fare
orazione, dopo la Messa, nella quiete
della mia chiesa. Non ci sono
riuscito. Ad Atocha ho comprato un
giornale (’ABC) e ho preso il tram.
Fino a questo momento in cui scrivo,
non sono riuscito a leggere piu di un
paragrafo del giornale. Ho sentito
affluire I'orazione di affetti, copiosa e
ardente. Cosl in tram e fino a
casa»[16]. San Josemaria tenta,
apparentemente senza successo, di
fare orazione in un luogo raccolto.
Tuttavia, pochi minuti dopo, nel
frastuono di un tram pieno di gente,
mentre stava cominciando a leggere
le notizie della giornata, é trascinato
dalla grazia di Dio a fare «’orazione



piu intensa» mai fatta, come egli
stesso dice.

Molti altri santi sono stati testimoni
di questa liberta di Dio nel parlare
all’anima quando vuole. Santa Teresa
di Gesu, per esempio, lo spiegava con
I'immagine della legna e del fuoco.
Le era successo piu di una volta che,
pur avendo messo ogni sforzo - la
legna —, alla fine I'orazione - il fuoco
—non si propagava. Scrive: «Ridevo
di me stessa e provavo piacere nel
vedere la piccolezza di un’anima
quando Dio non opera sempre in
essa. [...] Anche se mette legna e fa
quel poco che puo fare da parte sua,
non riesce a far ardere il fuoco del
suo amore. [...] Allora un’anima, per
quanto s’impegni a soffiare e a
mettere legna, tanto piu sembra che
spenga tutto. Credo che la cosa
migliore sia arrendersi del tutto, in
quanto da sé sola non puo nulla»[17],
perché Dio parla quando vuole.



Pero, nello stesso tempo, Dio ci ha
parlato ripetutamente; o meglio, non
smette mai di parlarci. In qualche
modo, imparare a pregare consiste
nell’imparare a riconoscere la voce di
Dio nelle sue opere, come Gesu stesso
ha fatto vedere a Giovanni Battista.
Lo Spirito Santo non cessa di agire
nel nostro intimo, per cui san Paolo
poteva ricordare ai Corinzi che
«nessuno puo dire: “Gesu e Signore”
se non sotto I’azione dello Spirito
Santo» (1 Cor 12, 3). Questo ci
riempie di pace. Chi perde di vista
questo, puo cadere facilmente nella
disperazione: «Coloro che cercano
Dio mediante la preghiera si
scoraggiano presto allorquando
ignorano che la preghiera viene
anche dallo Spirito Santo e non solo
da loro»[18]. Per non scoraggiarci
mai nell’orazione e necessario avere
una grande fiducia nello Spirito
Santo e nella sua multiforme e
misteriosa azione nelle nostre anime:
«Il1 regno di Dio € come un uomo che



getta il seme nella terra; dorma o
vegli, di notte o di giorno, il seme
germoglia e cresce; come, egli stesso
non lo sa» (Mc 4, 26).

José Brage

[1] Cfr. Flavio Giuseppe, Antichita
Zludaiche, 18, 5, 2.

[2] San Giovanni Paolo II, Udienza
Generale, 26-VIII-1998.

[3] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2567.

[4] San Josemaria, Appunti presi
durante una meditazione il 9-1-1959;
in Mentre conversava con noi lungo il
cammino.

[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2715.



[6] San Josemaria, Omelia “Verso la
santita”, Amici di Dio, n. 307.

[7] Cfr. Sant’Agostino, Sermo LVI, 6, 9.

[8] Santa Teresa di Calcutta, El amor
mas grande, Urano, Barcelona 2012,
p- 23.

[9]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2727.

[10] «La coscienza e il nucleo piu
segreto e il sacrario dell'uomo, dove
egli si trova solo con Dio, la cui voce
risuona nell’intimita propria (GS
16)», Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1776.

[11] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2739.

[12] San Josemaria, Appunti intimi, n.
217, in Andrés Vazquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, Leonardo
International, Milano 1999, tomo I, p.
402.



[13] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2559.

[14] San Josemaria, Appunti presi
durante una riunione di famiglia il
18-VI-1972 (Cronica, 2000, p. 243).

[15] Catechismo della Chiesa
Cattolica, , n. 2656.

[16] San Josemaria, Appunti intimi, n.
334, in Andrés Vazquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, 1, p. 409.

[17] Santa Teresa di Gesu, Libro della
Vita, Cap. XXVIL.

[18] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2726.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-e-
conoscerti-v-come-dio-ci-parla/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-e-conoscerti-v-come-dio-ci-parla/
https://opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-e-conoscerti-v-come-dio-ci-parla/
https://opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-e-conoscerti-v-come-dio-ci-parla/

	​Conoscerlo e conoscerti (V): Come Dio ci parla

