
opusdei.org

Conoscerlo e
conoscerti (XI): Siete
una lettera di Cristo

Il rapporto con Dio nella nostra
preghiera è intimamente unito
a tutte le nostre azioni nella vita
quotidiana. Lo afferma Gesù
nella sua predicazione e san
Josemaría lo ricordava sempre.

17/12/2020

Alla fine dell’anno 57 san Paolo
scrive una lettera ai cristiani che
stanno a Corinto. L’apostolo sa bene
che in quella comunità alcuni non lo



conoscono, altri si erano lasciati
convincere da pettegolezzi che lo
screditavano, sicché per buona parte
del testo espone le caratteristiche che
deve avere chi è portatore del
Vangelo di Gesù. Sappiamo anche
che, per la stessa ragione, aveva
promesso di tornare presto a
visitarli, ma fino a quel momento
non aveva potuto farlo. In tale
contesto, troviamo una delle frasi più
belle dei suoi scritti. Paolo si
domanda, in maniera retorica, se
occorre inviare una lettera di
raccomandazione affinché la
comunità lo conosca meglio, per
guadagnarsi nuovamente la loro
stima. E risponde, pieno di fede
nell’azione di Dio sulle persone, che
la sua autentica lettera di
raccomandazione è il cuore di
ognuno dei cristiani di Corinto;
afferma che è lo Spirito Santo a
scriverla nelle loro anime,
avvalendosi di ciò che san Paolo
aveva loro trasmesso: «È noto che voi



siete una lettera di Cristo» (2 Cor 3,
3).

Come possiamo trasformarci in
questa «lettera di Cristo»? Come fa
Dio a trasformarci un po’ per volta?
«Noi tutti, a viso scoperto, riflettendo
come in uno specchio la gloria del
Signore, veniamo trasformati in
quella medesima immagine, di gloria
in gloria, secondo l’azione dello
Spirito del Signore» (2 Cor 3, 18).
Queste parole di san Paolo svelano il 
metodo della Spirito Santo in noi.
Diventiamo gloriosamente simili a
Cristo in modo progressivo,
affidandoci al tempo: è questa la
dinamica propria della vita
spirituale.

Volere le stesse cose di Gesù

Si capisce molto bene perché una
delle maggiori preoccupazioni di
Gesù fosse che la preghiera, essendo
un mezzo privilegiato per coltivare il
nostro rapporto con Dio, non



rimanesse come un elemento isolato
in mezzo alle altre attività, con poca
forza per trasformare una vita. Ecco
perché Cristo, volendo insistere sulla
necessità di unire l’orazione con la
trasformazione della propria vita, nel
sermone della montagna ha detto:
«Non chiunque mi dice: “Signore,
Signore”, entrerà nel Regno dei Cieli,
ma colui che fa la volontà del Padre
mio che è nei cieli. In quel giorno
molti mi diranno. “Signore, Signore,
non abbiamo forse profetato nel tuo
nome? E nel tuo nome non abbiamo
forse scacciato demoni? E nel tuo
nome non abbiamo forse compiuto
molti prodigi?”. Ma allora io
dichiarerò loro: “Non vi ho mai
conosciuti”» (Mt 7, 21-23). Sono
parole forti. Non basta averlo
seguito, neppure aver fatto cose
grandi in nome di Gesù. È qualcosa
di molto più profondo: sapersi
uniformare alla volontà di Dio.



Non ci appare difficile intendere
queste parole di nostro Signore. Se
l’orazione è cammino ed espressione
di una relazione di amicizia, allora
deve ricalcare le caratteristiche
proprie di un amore di questo tipo.
Tra gli amici si arriva, come
ricordano i classici, al idem velle, 
idem nolle, a volere le stesse cose, a
rifiutare le stesse cose. La preghiera
cambia la nostra vita perché ci fa
sintonizzare con i desideri del cuore
di Cristo, ci fa vibrare con il suo zelo
di anime, ci fa cercare con
entusiasmo il modo di piacere al
nostro Padre celeste. Se così non
fosse, se l’orazione non ci portasse a
questa gloriosa somiglianza della
quale parlava san Paolo, senza che ce
ne rendessimo conto la nostra
orazione si potrebbe trasformare
quasi in una terapia di auto-aiuto, al
fine di tenere in pace il nostro spirito
o di garantirci uno spazio di
solitudine. In questo caso, pur
trattandosi di obiettivi che



potrebbero essere positivi, l’orazione
non compirebbe la sua funzione
principale: dare la possibilità di un
autentico rapporto di amicizia con
Cristo, una chiamata a trasformare la
vita.

Questo importante insegnamento di
Gesù ci dà una pista per rivedere la 
situazione della nostra preghiera. Il
criterio non sarà più il sentimento o
il piacere spirituale che provo nei
momenti della mia orazione;
neppure il numero di propositi che
sono capace di propormi; neppure il
grado di concentrazione che ho
raggiunto. L’orazione, invece, potrà
essere rivista alla luce del grado di
trasformazione che porta nella
nostra vita, alla luce del progressivo
superamento delle incoerenze che si
stabiliscono tra ciò che crediamo e
ciò che, alla fine, riusciamo a vivere.

Una identificazione che avviene
nel tempo



Anche san Paolo, che aveva ricevuto
la grazia di incontrarsi con Gesù
risorto sulla via di Damasco, mette in
evidenza in altri testi come i primi
cristiani fossero ben consapevoli che
l’obiettivo dell’orazione fosse
l’identificazione con Cristo. Così
esortava i cristiani di Filippi ad avere
«gli stessi sentimenti di Cristo
Gesù» (Fil 2, 5) e affermava con
semplicità a quelli di Corinto che
«noi abbiamo il pensiero di Cristo» (1
Cor 2, 16). Ebbene, avere gli stessi 
sentimenti e lo stesso pensiero del
Figlio di Dio è qualcosa che non si
può ottenere solamente come frutto
dell’impegno personale o
dell’applicazione di certe tecniche di
apprendimento. È sicuramente una
conseguenza della lotta personale
per fare il bene nel modo in cui lo
farebbe Gesù, ma all’interno di una
esperienza di comunione, quella
propria dell’amore di amicizia; così,
mediante la grazia, ci disponiamo a



una assimilazione di ciò che è
proprio di Cristo.

Nella misura in cui è l’effetto proprio
di una relazione di amicizia,
l’identificazione con Cristo, frutto
della preghiera, è progressiva,
richiede tempo. Per questo san
Josemaría ricordava che Dio conduce
le anime su di un piano inclinato,
lavorando poco alla volta nel loro
intimo e dando loro desideri e forze
per corrispondere sempre meglio al
suo amore: «In questa giostra
d’amore, le cadute non devono
avvilirci, ancorché fossero gravi,
purché ci rivolgiamo a Dio nel
sacramento della Penitenza con
dolore sincero e proposito retto. Il
cristiano non è un collezionista
fanatico di certificati di servizio
senza macchia. Gesù nostro Signore,
che tanto si commuove dinanzi
all’innocenza e alla fedeltà di
Giovanni, si intenerisce allo stesso
modo, dopo la caduta di Pietro, per il



suo pentimento. Gesù, che
comprende la nostra fragilità, ci
attrae a sé guidandoci come per un
piano inclinato ove si sale a poco a
poco, giorno per giorno, perché
desidera che il nostro sforzo sia
perseverante»[1]. Sapere che le
proprie miserie, anche quelle che più
ci umiliano, non sono un ostacolo
insuperabile nell’amore a Dio e nel
nostro cammino di completa
identificazione a lui, ci riempie di
speranza. E ci riempie anche di
stupore: com’è possibile che sia vero
quel grido – ancora una volta di san
Paolo – che assicura che nulla «potrà
mai separarci dall’amore di Dio, che
è in Cristo, nostro Signore» (Rm 8,
39)?

La risposta, che soltanto l’orazione ci
permette di percepire in modo
completo, si trova nel primato
dell’iniziativa divina: è Dio che ci
cerca e ci attrae. L’apostolo Giovanni,
ormai negli ultimi anni della sua vita,



lo ricordava con emozione: «In
questo sta l’amore: non siamo stati
noi ad amare Dio, ma è lui che ha
amato noi e ha mandato il suo Figlio
come vittima di espiazione per i
nostri peccati» (1 Gv 4, 10). Fare
orazione è, dunque, rendersi
consapevoli di essere in buone mani
e che il nostro amore – sempre
imperfetto – è soltanto risposta
all’amore di Dio che ci precede, ci
accompagna e ci segue. La
contemplazione di questo amore è il
più grande stimolo per percorrere il
piano inclinato della profonda
identificazione con Cristo.

Per crescere sempre nell’amore

Di solito, nella vita cristiana, il
passare del tempo va unito alla
crescita personale. Perciò la
corrispondenza all’amore di Dio che
desideriamo nell’orazione, di norma
si manifesta in un desiderio di
miglioramento, in un fermo anelito



di allontanare da noi tutto ciò che ci
allontana da Cristo. Ecco perché,
forse con una certa frequenza, ci è
stato insegnato a fare un’orazione
d’esame, chiedendo luci per
individuare ciò che non è conforme
alla nostra condizione di figli di Dio;
abbiamo imparato a formulare
propositi concreti – contando sempre
sull’aiuto della grazia – per aspirare a
piacere al Signore, superando quegli
aspetti della nostra vita che ci
allontanano da lui, sia pure di poco.

Sappiamo molto bene che questo 
esame e questi propositi non sono
dovuti al fatto che vogliamo
conquistare le cose per nostro
tornaconto, ma perché è la maniera
veramente umana di amare: chi vuol
fare piacere in tutto alla persona
amata si sforza di raggiungere la
migliore versione di se stesso.
Sapendo che Dio ci ama così come
siamo, noi desideriamo amarlo come
egli merita. Perciò cerchiamo, con



una tensione salutare, di lottare un
poco ogni giorno. Non vogliamo
cadere nella tentazione – tanto facile!
– di giustificare le nostre debolezze,
dimenticando che con la sua morte e
risurrezione Cristo ci ha ottenuto la
grazia sufficiente per prevalere sui
nostri peccati[2].

Quando san Josemaría era un
giovane sacerdote, molti vescovi gli
chiedevano di predicare per alcuni
giorni un ritiro spirituale o esercizi
spirituali. Allora alcuni lo
accusarono di predicare «esercizi di
vita e non di morte»[3]. Erano
abituati a che in quei giorni di ritiro,
si riflettesse soprattutto sul destino
eterno di ciascuno e si
sorprendevano che san Josemaría
parlasse anche molto su come vivere
coerentemente la propria vocazione.
Questo mette in evidenza una
importante caratteristica della
missione dell’Opus Dei: insegnare a 
materializzare la vita spirituale,



evitando che l’orazione assuma una
dimensione indipendente e isolata
nella vita delle persone; o, come dice
san Josemaría, «allontanarli in
questo modo dalla tentazione – così
frequente allora, e anche oggi – di
condurre una specie di doppia vita:
da una parte, la vita interiore, la vita
di relazione con Dio; dall’altra, come
una cosa diversa e separata, la vita
famigliare, professionale e sociale,
fatta tutta di piccole realtà
terrene»[4].

Anche se nei nostri momenti di
preghiera non sempre
sperimentiamo sensibilmente
l’amore di Dio – alcune volte invece
ci riusciremo – in realtà Egli è
sempre lì, presente e operante. Se a
questo amore sommiamo la lotta sui
punti che il Signore ci indica, la
nostra vita – i nostri pensieri, i nostri
desideri, le nostre intenzioni, le
nostre opere – si trasformerà
progressivamente. Arriveremo a



essere, per gli altri, Cristo che passa,
ipse Christus.

Amarlo nel prossimo

Una volta uno scriba domandò a
Gesù: «Maestro, nella Legge, qual è il
grande comandamento?».
Ricordiamo molto bene la sua
risposta: «Amerai il Signore tuo Dio
con tutto il tuo cuore, con tutta la tua
anima e con tutta la tua mente.
Questo è il grande e primo
comandamento. Il secondo poi è
simile a quello: amerai il tuo
prossimo come te stesso. Da questi
due comandamenti dipendono tutta
la Legge e i Profeti» (Mt 22, 36-40). In
questa maniera, con poche parole,
Gesù spiegò una volta per sempre
l’unione dell’amore di Dio con
l’amore del prossimo. Si tratta di un
insegnamento sul quale il Signore ha
voluto continuare a insistere fino agli
ultimi istanti prima di salire
definitivamente in cielo. Anche



quando, ormai risuscitato, s’incontra
con Pietro sulla riva del mare di
Galilea, Gesù risponde alle promesse
di amore di colui che sarà il primo
Papa con un invariabile: «Pasci le
mie pecore» (cfr. Gv 21, 15-17). Il
motivo ultimo dell’unione dei due
comandamenti e, dunque, della
necessità di imparare ad amare
Cristo negli altri, lo troviamo
spiegato da Gesù stesso con grande
forza nella descrizione che fa del
giudizio finale. Mette in evidenza che
la ragione si trova nella profonda
unione che egli ha stabilito con ogni
uomo: «Ho avuto fame e mi avete
dato da mangiare, ho avuto sete e mi
avete dato da bere» (Mt 25, 35).
Infatti, come insegna il Concilio
Vaticano II, «con l'incarnazione il
Figlio di Dio si è unito in certo modo
a ogni uomo»[5]. È impossibile
amarlo senza amare anche il
prossimo, senza imparare ad amarlo
anche nel prossimo.



L’orazione, quando è autentica, ci
induce a preoccuparci degli altri; di
coloro che sono più vicini a noi e di
coloro che più soffrono. Ci porta a
saper convivere con tutti e ad
accogliere nel nostro cuore anche
quelli che non pensano come noi,
cercando sempre il loro bene, con
frequenti cortesie di servizio. In essa
troviamo la forza per perdonare e le
luci per amare sempre meglio e in
modo più concreto tutti, venendo
fuori dai nostri egoismi e dalle nostre
comodità, senza tema di complicarci
santamente la vita. Papa Francesco ci
ricorda che «il modo migliore per
discernere se il nostro cammino di
preghiera è autentico sarà osservare
in che misura la nostra vita si va
trasformando alla luce della
misericordia»[6]. Acquisire un cuore
compassionevole e misericordioso,
come quello di Gesù – immagine
perfetta del cuore del Padre – è il
frutto ultimo della nostra vita di



preghiera, segnale certo della nostra
identificazione con Cristo.

Nicolás Álvarez de las Asturias

[1] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 75.

[2] Cfr. san Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor, nn. 102-103.

[3] Cfr. Andrés Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. II, pp.
705-710.

[4] San Josemaría, Colloqui, n. 114.

[5] Concilio Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes, n. 22.

[6] Papa Francesco, Es. Ap. Gaudete et
exsultate, n. 105.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-
conoscerti-xi-siete-lettera-di-cristo/

(18/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-conoscerti-xi-siete-lettera-di-cristo/
https://opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-conoscerti-xi-siete-lettera-di-cristo/
https://opusdei.org/it-ch/article/conoscerlo-conoscerti-xi-siete-lettera-di-cristo/

	​Conoscerlo e conoscerti (XI): Siete una lettera di Cristo

